
 

 1 

 盖恩夫人的内在信仰 

 

对路加福音的释义及内在⽣命启迪 
                                                          

 

盖恩夫⼈著 
                                                          

路加福音第⼀章 
 

 

路 1:1-4 提阿非罗大人哪，有好些人提笔作书，述说在我们中间所成就的事，是

照传道的人从起初亲眼看见又传给我们的。这些事我既从起头都详细考察了，

就定意要按着次序写给你，使你知道所学之道都是确实的。 

 

这卷福音书的开头只是前奏和引⾔，却告诉了我们写作缘由。路加和马可

都是照着使徒们的话语分别写了福音书。我们为何要不信圣徒们的这些报告

呢？我们若弃绝教会所视为真实的路加福音和马可福音中记载的这些来自使徒

的报告，就必是自欺了。路加和马可写这些福音书，是为了让我们看见使徒们

亲眼所见。 

路加告诉我们，有好些⼈也提笔作书，述说耶稣基督⽣平始末。很明显，

其他⼈也写了书卷，然⽽只有四卷福音书被教会认可。教会既然判定路加福音

是准确⽆误的，我若排斥教会认可的这个传统，那么我就是怀疑了这卷福音书

的真实性。在真正的教会，其见证和圣经之间总是和谐⼀致、符合真理的，教

会活着穿越诸时代回到耶稣基督那里。当我们看见⼀个教会遵⾏圣经，我们就

知道这个教会是真教会。⼀个教会的⾼贵和真实性需要圣经中所展示的传统。

我们在神的教会中有这真理和公正。教会必须是真理的柱⽯和根基（提前

3:15），也是我们信仰的完美规范。跟随以真理为基础的教会，我们就⽆法⾛

偏。 

教会用商讨和包容的⽅式诠释教规。然⽽有些⼈乱了次序，用包容取代了

教规。如今，有些⼈实⾏圣经并不支持的属灵仪式。可是，教会作为基督的身

体，本应是个好母亲，有各个年龄段的许多⼉⼥。教会供应饼和奶的养分，但



 

 2 

不必容忍所有不明智的做法。相反，教会需要遵循规范，并把恩赐分给各⼈，

满⾜其所需。 

比如，圣经告诉我们，教会希望我们合⽽为⼀，并紧联于神，这是必不可

少的规则。所有基督徒都要联于神和耶稣基督，正如肢体联于头，这是正面积

极的吩咐。教会温和地给他们显明与神联合的⽅法，因此当我们达于神，就把

自⼰的罪留给神处理。我需要用圣经教导的⽅法操练圣洁和救恩。但当我已经

达到与神联合的地步，已经习惯性地以⼀种恒常持久的爱与神联合时，教会的

意愿既然是让我安歇于这联合之中，好让任何事物都不能使我转离这联合，于

是我就回避任何可能导致我脱离神的事物。因此，我满⾜于教会对我在这情形

中所希望的。我并不依恋那些拽我脱离与神温柔联合的严谨做法。这些做法或

实⾏并不有助于我与神的联合，实际上反⽽造成神和我之间有距离。举例说，

我上楼梯，到了⼀个房间。我到了那个房间后，自然就离开了楼梯。我不会继

续爬楼梯，⽽是需要在那个房间里休息就好了，这样才能得到所需的安息。造

楼梯的⼈并不想让楼梯成为⼀个居住或安歇的所在。我是要进到内室才能安

歇。 

教会推荐⼀些好的做法或实⾏，帮助她的⼉⼥们与新郎联合。然⽽，⼀旦

⼉⼥们与神联合，就需要离开这些做法或实⾏。另外，教会也有某些祈祷的⽅

法助⼈举⼼向神。但许多⼈并没有与神联合，也并不事奉神。也有⼀些⼈非常

亲密地与神联合；他们是如何与神联合的呢？实⾏属灵操练的⼀些⼈见别⼈没

像他们这样操练，就谴责别⼈是陷⼊了错谬。可别⼈远非陷⼊错谬，⽽是处于

耶稣之教会的内里⽣命历境中，真正符合了教会应有的精神。 

路加福音揭示了那些真正属灵的实⾏。与基督相近的⼈信⼼坚定。他们遵

⾏基督所吩咐的。他们参加告解，必要时就认真悔罪。他们领圣餐，这灵粮保

护并增进我们与神的联合，同时防御败坏。教会分授基督这些宝贝的吩咐：悔

改、赦罪、受洗和圣餐给所有忠⼼的⼈。因此，我们才⾏得好。这些是神怜悯

和恩慈的表记。 

神的话在我们里面能击败⼀切。我们在⽣活中都当住在神的旨意里，但并

非所有⼈都这样做。锡耶纳的凯瑟琳被置于如此纯净的爱中，她想要把这纯爱

用在公义的事上。结果如今⼈们因着⼀些不智慧的做法，效法她时却感受到折

磨，⽽非遇见神的怜悯和恩慈。 

仍效法不必要做法的忠⼼者乃是⾛偏了。他们远离了神的恩慈，错失了使

用神⼒量的机会。他们尊重教会，甚⾄乐意牺牲⽣命来扶持教会。可他们没有

选择照神的旨意⽽活。如果他们照神的旨意⽽活，最终会以完全的⽅式与神联

合。出声的祷告并非⼀个绝对义务。给神职⼈员的祈祷书籍是帮助他们与神联



 

 3 

合的⽅法范例。当⼈与神联合时，他们有必要留在与神的联合中，不要回到过

去的⽅法里，虽然那些⽅法过去是好的、圣洁的。出声的祷告不再适合已经与

神联合的⼈，因为神对他们另有要求。其它敬虔操练也是同理。因此，我们不

必因为别⼈的灵程正符合教会对其⼉⼥的期望，⽽谴责别⼈错了。他们可能因

为软弱⽽需要留在原地。万事都有其时候。即使⼀个忠告本身是圣洁美好的，

也不适合所有⼈。我们做凡事都当圣洁，也就是说，⾏神的旨意，倾向于神希

望我们拥有的完全，各⼈照着各⼈的灵程。宗教规条是好的，可它们也许会拦

阻⼀个⼈进⼊神的旨意。 

这样说是为了让那些照神旨意⽣活的⼈明白，会有⽆知的⼈谴责他们。如

果信徒保持安息状态，坚守自⼰的道路，他们会得到神为他们拣选的满⾜。 

 

路 1:5-6 当犹太王希律的时候，亚比雅班里有一个祭司，名叫撒迦利亚。他妻子

是亚伦的后人，名叫伊利沙白。他们二人在神面前都是义人，遵行主的一切诫

命礼仪，没有可指摘的。 

 

圣经描述了施洗约翰的不凡出⽣，以及他⽗母的圣洁程度。约翰是从祭司

家族⽽出，圣经向所有神职⼈员显明，他们应当像施洗约翰⼀样，做旷野里呼

喊的声音。牧师当为主预备道路，好让⼈了解耶稣基督：看哪，神的羔⽺。施

洗约翰在旷野呼喊，也就是在⼈灵魂的旷野中呼喊。 

施洗约翰是牧师们当效法的典范，好领⼈到耶稣基督面前，不失落任何⼀

个。这位耶稣基督先锋的圣洁⽗母在神面前都是义⼈，在圣洁和公义上都与神

⼀致。神在⼈前显明了他们的公义。他们没有⼰意，这乃是公正的基本特征。

他们遵⾏主的⼀切诫命礼仪，没有可指摘的。圣经显明他们遵⾏神的旨意，被

神称为义⼈。所有牧师都当像施洗约翰的⽗母那样，跟随神，道德上⽆可指

摘。 

耶稣基督没有做祭司的⽗母，出⽣于⼀个比较普通的家庭。他要被所有⼈

效法。 

 

路 1:7-13 只是没有孩子，因为伊利沙白不生育，两个人又年纪老迈了。 撒迦利

亚按班次，在神面前供祭司的职分，照祭司的规矩掣签，得进主殿烧香。烧香

的时候，众百姓在外面祷告。有主的使者站在香坛的右边向他显现。撒迦利亚

看见，就惊慌害怕。天使对他说：“撒迦利亚，不要害怕，因为你的祈祷已经被

听见了。你的妻子伊利沙白要给你生一个儿子，你要给他起名叫约翰。 

 



 

 4 

施洗约翰成胎前的情况是奇妙的。首先，神用光显明祂的眷顾。举世都知

道施洗约翰的出⽣，毫⽆隐藏，因为这位祭司必定宣告了外在发⽣的事。要来

宣扬耶稣基督的这位必须有光，不是为他自⼰，⽽是为着别⼈。他必定不会为

宣扬和承认耶稣基督⽽感到羞愧。赐给施洗约翰的应许被宣告给撒迦利亚听，

因为将来约翰作为⼀个孩童必须刚强。关于耶稣的应许是说给马利亚，⽽不是

约瑟听，因为马利亚必须思忖耶稣基督成胎的必要条件。施洗约翰出自不孕又

年纪老迈的⽗母，好让我们看见有恩典和神迹围绕他的出⽣，也看见约翰为

“道”的职事⽽有的纯洁。约翰的名字是他出⽣前从天上赐下的，标志着他使徒

的职分。 

 

路 1:14-16 你必欢喜快乐，有许多人因他出世也必喜乐。他在主面前将要为大，

淡酒浓酒都不喝，从母腹里就被圣灵充满了。他要使许多以色列人回转，归于

主他们的神。 

 

约翰宣扬悔改给世⼈带来欢乐，因为让⾁身受苦的，却使灵充分满⾜。管

教给与我们强有⼒的扶持。约翰的来到给⼀些⼈带来毁灭，却给许多⼈带来复

活。约翰宣扬的悔改先带来毁灭，随之是复活。他在主面前将要为⼤，因为悔

改带进信⼼和奇妙恩赐。他淡酒浓酒都不喝，因为悔改使灵魂得享所有欢愉。

悔改也在社区创造出⽣机活⼒。 

天使告诉撒迦利亚，约翰作为⼀个宣讲悔改之道的⼈将要有的诸般恩赐，

然后说约翰将宣告那永恒的“道”。约翰从母腹就被圣灵充满，这样他才能做那

“道”的承载者。为了表明约翰有素质成为传道者和充满圣灵的⼀个声音，天使

继续说，他要使许多以⾊列⼈回转，归于主他们的神。这位使徒要带许多⼈从

罪转向恩典，包括内在和外在，好让他们归向主他们神的国度。所以说，约翰

的传讲宣告了神的国近了。 

 

路 1:17 他必有以利亚的心志能力，行在主的前面，叫为父的心转向儿女，叫悖

逆的人转从义人的智慧，又为主预备合用的百姓。” 

 

约翰具备以利亚的热⼼、能⼒和美德，奉差遣预备主的道路。他像⼀阵

风，净化耶稣基督所要经过之地的空⽓。他要在耶稣基督来到之前，预备⼈⼼

的悔改。⼀个⼈若彻底悔改了，她就跟随耶稣基督，耶稣基督是道路，会引领

这⼈。悔改是⼈⼼与神和解，这会医治我们的各种错误和缺少信⼼。悔改领我

们弃绝自⼰给神的道路，这就是义⼈的智慧。若愚拙导致⽆信仰，那么真信⼼

和信赖产⽣智慧。最后，约翰要为主预备合用的百姓。包括内在和外在的完全



 

 5 

转变归信。当⼈们彻底转向神，合用的百姓就预备好了。⼈经历灵命完全的完

成。 

 

路 1:18-20 撒迦利亚对天使说，“我凭着什么可知道这事呢？我已经老了，我的

妻子也年纪老迈了。”天使回答说：“我是在神面前的加百列，奉差而来对你说

话，将这好消息报给你。到了时候，这话必然应验。只因你不信，你必哑巴，

不能说话，直到这事成就的日子。” 

 

天使长加百列宣告了道成⾁身的奥秘。加百列总是侍立神前，他的职事就

是“道“的职事，他把这”道“宣告在⼈里面。通过”道“运作到⼈里面，天使长加百

列来是要摧毁自爱和敌对神掌权的⼀切事物。⽽当加百列说话时，撒迦利亚

问，“我凭着什么可知道这事呢？我已经老了，我的妻⼦也年纪老迈了。”他是

要证据给他看，这与信⼼相反。加百利对马利亚说话的时候，马利亚并没有要

证据，因她并不⽆视或违抗。相反，她问，“怎么会有这事呢？”她并不怀疑或

抵挡，⽽是想要受教明白神的旨意，她好照着做，即使需要她付出代价。假如

神当时有更⾼要求，她也愿意答应。可撒迦利亚并没有问：“这事要怎么发⽣

呢？”宣告给他的乃是真实的事，他却想要个确据，这点是冒犯神的。 

加百列告诉撒迦利亚，他是在神面前的天使，是奉差来报好消息的。仿佛

加百列说，“我话语的真实性由我拥有的恒久神的同在所显明，没有比这更好的

确据了。你若也有神的同在像我⼀样，你就会更有信⼼。我给你带来好消息，

这样你就会被赐予神的同在。因你不信的缘故，你必哑巴，不能说话，直到这

事成就的日⼦。不能说话的时候，你就会处于⼀种能听的情形。你⽆法开⼝，

直到有声音赐给你，这声音带来光”。这声音是处于使徒情形的约翰，他带来⽗

神的“道”。这声音赐给使徒们，述说耶稣基督这位要进⼊⼈⼼的“道”。⽗神拣

选约翰来宣讲并服事耶稣基督。约翰说，“我就是那在旷野呼喊的声音”。 

既然静默⽆声实际上给撒迦利亚带来的是益处，那么为何天使对撒迦利亚

说话时仿佛是说，这静默⽆声是个惩罚，只因他不信呢？我们需要了解，有两

种静默：⼀种是外在的，⼀种是内在的。外在的静默是⼀种惩罚，内在的静默

是⼀种恩典。执事们被置于各地，宣讲神的国度。他们的使命可能会因他们个

⼈的失误⽽受损，但他们传讲的话总会在合宜的时候完成其使命。他们的话语

用于把这些非凡事物教导各⼈乃是必要的。执事不该担忧这些内在的话语，也

不该试图敦促事情发⽣，⽽是要把凡事都信托给神的旨意，神自会在恰当时机

让事情发⽣。这些话语的应验是在神命定的时候。有时神应许的许多事情要等

很久才应验。赐给亚伯拉罕的诸般应许就是⼀个例⼦。 



 

 6 

路 1:21-25 百姓等候撒迦利亚，诧异他许久在殿里。及至他出来，不能和他们说

话，他们就知道他在殿里见了异象。因为他直向他们打手式，竟成了哑巴。他

供职的日子已满，就回家去了。这些日子以后，他的妻子伊利沙白怀了孕，就

隐藏了五个月，说：“主在眷顾我的日子这样看待我，要把我在人间的羞耻除

掉。” 

所有⼈都见证了撒迦利亚在他的职事⽣涯遇到的这个奇迹。藉着神的恩

典，加百列对撒迦利亚做了见证，但撒迦利亚被禁⾔。神不时赐恩，想要把这

事隐藏到合适的时机再公布。由于伊利莎白成孕时听到了神的声音，她就尽可

能隐藏自⼰。作为⼀个刚刚进⼊内里⽣命道路的⼈，她知道神创造了内在道

路，这⼈当尽可能隐藏起来，好接收神的这启示。这是神在⼈里面运⾏的⼯

作，这运⾏是由静默维持并加强的。这就是为什么伊利莎白说，“主在眷顾我的

日⼦这样看待我”。我们知道，⼈若转向神，就像⼀个原⼦或光束被太阳吸引⼀

样，神仿佛是太阳，⼈用持续的注视暴露在日光之下，于是神就也持续地看着

这⼈。⼈暴露在神圣注视之下的⼀个效应就是从前不结果⼦的⼈，迅速变得结

果累累。 

 

路 1:26-27 到了第六个月，天使加百列奉神的差遣，往加利利的一座城去，这城

名叫拿撒勒。到一个童女那里，是已经许配大卫家的一个人，名叫约瑟，童女

的名字叫马利亚。 

 

加百列宣告了为“道”预备道路的约翰成胎之后，也宣告了这“道”成为⾁

身。约翰比耶稣基督早出⽣六个月。他有这短短的⼏个月来预备道路，做成之

后，耶稣基督很快就来了。天使奉差遣到⼀个童⼥那里，因这“道”将要诞⽣于

世。马利亚在灵魂和身体层面都是个童⼥。这位童⼥与⼈订婚了，但尚未同

房。这有助于隐藏⼤奥秘：就是“道”和童⼥之间将要发⽣的联合。约翰成胎是

公开宣告的，但“道”成⾁身却是小⼼隐藏的。神把祂伟⼤奇妙的道路都隐藏在

普通和自然之下。约瑟是⼤卫家的⼈，因为耶稣基督照着⾁身，必须是⼤卫的

后裔。这位童⼥名为马利亚，因她必要⽣出⼀个喜忧参半的孩⼦。 

 

路 1:28 天使进去，对她说：“蒙大恩的女子，我问你安，主和你同在了！” 

 

这位天上来的使者来到圣洁童⼥面前。她⾁身在地活着，正被模成神的形

像。这个讯息会使⼈类和天使都惊诧，所以神采取了所有必要措施，好让这讯

息向⼈类隐藏⼀段时间。传达给马利亚的这讯息包含了神与⼈类和好的祝福，

怎样和好呢？通过让她怀上这位使全⼈类与神和好的中保耶稣基督。夏娃曾做



 

 7 

过罪和分裂的媒介，同理，马利亚做了恩典与和好的媒介。因此，马利亚代表

全⼈类赞同了和解。 

天使利百加与神关系密切，他以纯洁的灵和智慧传达神与⼈之间真实联姻

的消息。他的措辞显明了调解的意味：“蒙⼤恩的⼥⼦，我问你安！”他表达了

尊重，同时也表明了他此⾏目的。他优雅地问她安。由此，她得识恩典的完全

丰盛，毫⽆空虚空处。神在她余⽣不断加增恩典的丰盛程度，以及她能接收恩

典的度量。完全的湮灭死⼰带来绝对的空虚，以及这空虚的容量：这极⼤的空

虚藉着恩典变成了⼀种极⼤的丰盛。她后来会明白，虚⼰的程度随之⽽来的是

丰盛的程度，因为神从不容许有空处，总要充满之。这带来⼒量，⽽非罪。里

面空虚，却没有信⼼，就会导致忿怒；⽽有恩典的空虚带来慷慨的爱。马利亚

当时完全充满了爱。 

可是马利亚啊，你若是如此满，你如何接收这“道”呢？神的丰盛总是导致

空虚，随后是被神接纳的恩赐。神把马利亚制作成⼀个纯洁的受造物。她接收

了“道”的丰盛，可她自⼰并非道成⾁身（incarnation）。 她奥秘地接收了

“道”。马利亚奇妙的内在，全然庄严⾼贵！对此我们能说什么呢？既然神超越

我们所能理解，关于神我们能说的就很少，只能照神说的那句：“我是自有永有

的”。我们也不知道该怎样说马利亚，除了知道她是耶稣基督的母亲，别⽆可

说。如果说得超过这些，我们就削弱了“道”。“蒙⼤恩的⼥⼦”！你⽣的这个孩

⼦，其价值⽆限超过其他所有⼥⼦⽣的。⽆限和结果累累的童⼥啊！⽆限的丰

盛啊！马利亚那⼴⼤的空虚！谁能懂呢？ 

 

路 1:29 马利亚因这话就很惊慌，又反复思想这样问安是什么意思。 

 

马利亚因这问安⽽惊惶。她隐藏的内⼼、⼼思和魂乐意接受这些话语的含

义，然⽽她的感官导致了她的困惑。马利亚的这个经历正像耶稣基督的经历，

耶稣说，“我现在⼼里忧愁”（约 12:27）。祂的感官也经历了惊惶。 

 

路 1:30-33 天使对她说：“马利亚，不要怕！你在神面前已经蒙恩了。你要怀孕

生子，可以给他起名叫耶稣。他要为大，称为至高者的儿子，主神要把他祖大

卫的位给他。他要作雅各家的王，直到永远，他的国也没有穷尽。” 

 

天使说：“马利亚，不要怕！”你怕什么呢，马利亚？怕这位天使的靠近

吗？然⽽这位童⼥并没有怕。相反，她很欢迎，因为她里面没有满了会导致她

违背神旨意的那些踌躇顾虑。天使说不要怕，因为她在神面前已经蒙恩了。天

使这么说是出于两个缘由。首先让她知道，为了全⼈类的缘故，她已经被举升



 

 8 

到怎样⾼的⼀个地步，⽽且这恩赐是白白赐给她的。这是出于神的恩典，⽽不

是出于她自⼰的任何优点或功劳。神出于良善和慈爱，从许多⼈中拣选了她。

神用美妙的⽅式抬举了马利亚。她也肯定了这个事实：“祂为我成就了⼤事。”

“所以说，万代要称我为有福。我蒙福仅仅是因为神为我做了什么，⽽不是我为

自⼰做了什么。” 

其次，天使告诉马利亚不要怕是因为神的⼤恩典，这恩典完全纯净，没有

老亚当的恶意和败坏。 

最后，即使她身处危险⾄极的环境中也⽆所惧怕，因为她的清洁。更让她

惊讶和⽆法理解的是，天使又说，“你要怀孕⽣⼦，可以给他起名叫耶稣。”天

使并没说她要怀上并⽣产的这孩⼦是神的⼉⼦。加百列维持她在神的旨意中，

因这时候，马利亚完全活在当下，因恩典⽽1完全没有瑕疵和⼰意。天使告诉

她，她⽣的这孩⼦将要为⼤，称为⾄⾼者的⼉⼦。但天使并没有透露，这孩⼦

就是基督。 

天使还告诉马利亚关于这孩⼦的⽣平和历史地位：“主神要把他祖⼤卫的位

给他。” 如果从字面理解这些话和应许，那么马利亚就会以为她将要成为以⾊

列和犹⼤国之王的母亲，耶稣将真的像⼤卫那样作王了。这是对神话语外在的

解读。但神的这些话语必须从内在和属灵的角度解读，否则我们就会看见，耶

稣贫穷⽽饱受患难，然后我们就会觉得天使的这些应许都不真实。虽然⼤卫的

确是耶稣基督的先祖，但是⼤卫也预表了耶稣基督作王和牧⼈的身份。神赐给

耶稣基督⼤卫的宝座和合法牧⼈的权利，祂必要引领祂的⽺群以⾊列到青青牧

场。这位绝佳牧⼈满带能⼒地引领群⽺。祂有权利“作雅各家的王”，作弃绝自

⼰给神之⼈的王，正如⼤卫当年从外在作王⼀样。耶稣基督以内在的⽅式作

王。我们应当让耶稣基督作王管理我们的⼼，让祂当牧⼈引领我们，因为祂是

为此⽽来到世上。“祂的国没有穷尽”，因为祂用能⼒永永远远作王。祂维系我

们在当下，⽽我们已经开始了永恒。让耶稣作王是很容易的，我们只需要停⽌

自⼰作王就⾏了。 

 

路 1:34-35 马利亚对天使说：“我没有出嫁，怎么有这事呢？” 天使回答说：

“圣灵要临到你身上，至高者的能力要荫庇你，因此所要生的圣者，必称为神

的儿子。” 

 

 
1 译注：“因恩典而”是根据前文而加上的。盖恩夫人前文强调马利亚“被举升”和“不怕”是出于恩典，
而非己功。后文又说“圣灵的运行…使她变得良善和圣洁”。这显然与天主教传统上高举马利亚为联合救
赎主，为生而无罪者的错误说法是相悖的。 



 

 9 

马利亚这么问并非出于怀疑或拒绝，她乃是想要预备好，做神要她做的

事。她想知道自⼰的⽣活⽅式是不是必须改变。她乐意完成神的旨意，并想知

道自⼰是否需要做出某种改变。 

天使回答说：“圣灵要临到你身上，⾄⾼者的能⼒要荫庇你，因此所要⽣的

圣者必称为神的⼉⼦”。 

天使告诉马利亚，要完成神的这伟⼤奥秘，马利亚不需要自⼰作什么。圣

灵会荫庇她。可这要如何发⽣呢？会以⼀种特定的⽅式，不会是别的任何⽅

式。“⾄⾼者的能⼒要荫庇你”。但这位天使谈到光了吗？没谈光，只谈了荫

庇。原因在于，这光太过强烈，以致于看起来像个影⼦。马利亚将被这影⼦荫

庇，这影⼦会使她受孕。这些将是⾄⾼者的美德、全能神的⼯作。因此马利亚

说，神会用膀臂施展⼤能完成这奥秘。必须是由神来运作祂的能⼒和美德来完

成。所要⽣的圣者，必称为神的⼉⼦，这圣者里面具备所有圣洁和公义。这不

是⼈类的⼯作，⽽是圣灵⼯作的果效。 

这奥秘的道成⾁身出自神的能⼒，不是出于⼈。圣灵进⼊她的灵魂，带着

⽆限的丰盛和三⼀神的丰富多产。圣灵总是结果累累的。正如圣经所⾔，“神的

灵运⾏在⽔面上”，⽔就变得富饶多产。创世纪⼀章⼆节，“地是空虚混沌，渊

面⿊暗；神的灵运⾏在⽔面上。” 创世纪⼀章⼆⼗节，神说，“⽔要多多滋⽣有

⽣命的物，要有雀鸟飞在地面以上，天空之中。” ⽗神和⼦神是通过祂们那赐

⽣命的温暖来交通⽣命，并把⽣育能⼒赐给万物。神赐⽣育能⼒给马利亚是通

过让“道”进⼊她里面与她同在，来做祂的⼯作。圣灵在⼈里面产⽣“道”，并使

他们结果累累。圣灵进⼊⼀个死⼰的⼈里面，藉着祂赐⽣命的⽕，播撒“道”的

⽣命在⼈里面，造成⼀个奥秘的“道”成⾁身。这只有当⾄⾼者的能⼒用其影⼦

荫庇⼈时才会发⽣。这⼈失去了她自⼰的所有美德，但她是处于神美德的荫庇

之下，覆盖她、守卫她，保护她。圣灵像影⼦⼀般运⾏，当凡事在她里面发⽣

时，圣灵把她维系在⼀种晦暗不明里。所以说，神在这⼈里面产⽣的所有运作

是通过⼀种特定⽅式，使她变得良善和圣洁。这也是耶稣基督如何靠着圣灵奥

秘的运⾏在她里面成胎的。保罗也对我们这样说， “我小⼦啊，我为你们再受

⽣产之苦，直等到基督成形在你们⼼里。” (加 4:19) 

 

路 1:36-37 “况且你的亲戚伊利沙白，在年老的时候也怀了男胎，就是那素来称

为不生育的，现在有孕六个月了。因为神无所不能（另译）。” 

 

当我们想要为神的能⼒设限的时候，我们是多么可怜、盲目和糊涂！若有

什么事超过了⼈类的理解能⼒，我们就说它是不可能的。我们想要用科学来校



 

 10 

准约束神的旨意和神的能⼒，实在是⽆知。神⽆所不能。因此⼀个颇有神亮光

的⼈不会为任何事感到惊讶。她不论断，也不定罪任何事。因为她相信，神能

瞬间从这些⽯头中给亚伯拉罕兴起⼦孙来。 （太 3:9）真信⼼从不怀疑或犹

豫，因为她知道，神若只在⼈类理解⼒范围内做事，祂就不是神了。 

 

路 1:38 马利亚说：“我是主的使女，情愿照你的话成就在我身上。”天使就离开

她去了。 

 

神在此做了件奇妙事！神的权能如此之⼤，以致于没有什么能抗拒祂的旨

意。然⽽，祂并不先向受造物要任何特殊特别之物，⽽只是要他们同意⽽已。

神顾及⼈类的自由，⽽且从不违背这个准则。神作⼯是自由的、精准⽆误的。

神想要藉着马利亚的同意，在马利亚里面运⾏道成⾁身的奥秘，为着救赎全⼈

类。在这个童⼥里面，神运作祂的奥秘，好使全⼈类与祂和解。马利亚表示了

同意：“我是主的使⼥”，我会毫⽆抗拒地遵从祂。祂会喜悦我，祂会负责⼈类

的救恩，完成祂的 “道”和为施恩眷顾我们⽽赐下的那些应许。因⼈类有自由，

所以同意是绝对必要的，神希望祂的救恩是以⼈类自由自愿选择的⽅式完成

的。尽管这救恩不是我们做成的，也没有我们任何功劳，但是我们必须同意这

“道”成形在我们里面。祂住在我们里面；祂在我们里面监管、运⾏并运作。有

些⼈说，“为什么神不在所有⼈里面做所有这些事，祂不是全能的吗？” 神的确

是权能的，祂可以这么做，但祂从不未经我们同意就做事。并非所有⼈都进⼊

祂所要求的情形。所有灵命长进的⼈都理解⼀件事：神希望他们成为⼀个新祭

物。如果神希望赐给他们非凡恩典，祂就会先征得他们同意，然后才引他们进

⼊新灵程。 

天使对这些非凡事物的宣告如今结束了。“道”会产⽣这运作。现在加百列

不再跟马利亚说话，⽽是跟约瑟说话。 

 

路 1:39 那时候马利亚起身，急忙往山地里去，来到犹大的一座城。进了撒迦利

亚的家，问伊利沙伯安。 伊利沙白一听马利亚问安，所怀的胎就在腹里跳动。

伊利沙白且被圣灵充满， 

 

马利亚里面⼀怀上“道”，就起身去做使徒的⼯作。婴⼉神在马利亚的腹中

运作，要圣别尚在伊利莎白腹中的施洗约翰，这是个很⼤的奥秘。我们要是晓

得忠⼼信徒和神的交通中发⽣了怎样的⼤事就好了！⼀个有耶稣基督成形在里

面的⼈靠近另⼀个光景好的信徒时，会交通⼀种赐⽣命的原则，使对⽅充满喜

乐和满⾜。这⼈里面运⾏着⼀种恩典，让⼈⽆从理解，经历起来却是美好的。



 

 11 

这就是“道”与约翰的交通。他得到了美德的圣别，和将来宣讲悔改之道的勇

⽓。马利亚问候并拥抱伊利莎白，在这纯洁拥抱中，约翰被圣别归于神了。在

三个月相处中，马利亚、伊利莎白、耶稣基督和约翰之间发⽣了怎样奇妙的交

通啊！这是⼀种安静的交通，却深刻⽽有果效。这三个月间，耶稣基督从远处

教导约翰。约翰尚在母腹中就学知与耶稣基督的这种亲密⽽内在的交通。施洗

约翰⼀⽣中曾向别⼈述说耶稣基督，⽽在世上，他却未曾寻找过耶稣基督。他

难道不晓得耶稣基督的存在，就教导别⼈耶稣基督的事？如果约翰晓得，为何

他不去寻找耶稣基督？这是个错误吗？谁会相信呢？是施洗约翰对耶稣基督漠

不关⼼吗？不，是因为施洗约翰与耶稣基督之间不需要有属⼈的交通⽅式。他

们之间早就有了⼀种深刻⽽⽆法⾔喻的交通⽅式。约翰只需做⼀件事，那就是

⾏神的旨意。约翰不需要去找耶稣基督，因为基督已经把祂的运作赐给他。约

翰在忙于耶稣基督赐给他的职事时，满⾜于自⼰的⽣活。约翰已经达到了与耶

稣基督联合的灵程，甚⾄，他已经与耶稣基督同在。因此见耶稣基督对他并非

新事。约翰第⼀个认识的就是耶稣基督，不是外在的认识，⽽是靠着基督从里

面交通给他的秘密美德认识基督。这种纯洁⽽⾼尚的交通是从里面经历的。这

样的经历啊！圣灵交通这些⽆法⾔喻的交通。那些经历过的⼈，有⼀个⽣命的

胚胎赐给他们，是他们⽆法全然辨识出的。 

 

路 1:42-43 高声喊着说：“你在妇女中是有福的，你所怀的胎也是有福的。 我主

的母到我这里来，这是从哪里得的呢？ 

 

当⼈接收了“道”的印象，就对交通这印象给她的⼈呼喊，正如伊利莎白接

收到“道”时所喊的：“你在妇⼥中是有福的！”当耶稣基督被交通给我们时，我

们何等有福！从前不育的，如今有了⽣育能⼒，奇妙的⽣育能⼒！马利亚在妇

⼥中是有福的，因她注定了不仅要作为⼀个蒙拣选之⼈怀上奥秘的“道“，⽽且

是在实际上，也在身体上都是如此。因此伊利莎白对她说，“你所怀的胎也是有

福的!” 这是双重的祝福。她不仅怀上了神，⽽且所怀的这位从⽆限延伸出来，

交通⽆限，所有受造物都因所怀的这位⽽得福。其他有耶稣基督成形在他们⼼

里面的⼈也会藉着他们⼼的果⼦祝福别⼈。马利亚的⼼被变得能结果⼦，以致

于“道”能繁衍到别的⼼灵中。马利亚有双重的⽣育能⼒，她的⼼和她的肚腹都

能把耶稣基督带到这世上。 

伊利莎白又说，“我主的母到我这里来，这是从哪里得的呢？”马利亚⼼中

怀上了“道”，亲自来见伊利莎白。有耶稣基督成形在⼼里的⼈交通给别⼈的时

候能带来多⼤的益处啊！我们若明白他们所带来的祝福，就会欢欣不已。 



 

 12 

 

路 1:44-45  因为你问安的声音一入我耳，我腹里的胎就欢喜跳动。这相信的女

子是有福的！因为主对她所说的话都要应验。” 

 

伊利莎白发现了⼀个⼤奥秘，证实了⾛内里⽣命道路的⼈之间的交通。⼀

个处于使徒情形的⼈若对另⼀个⼈说话，恩典就产⽣⼀阵内⼼的欢悦。这是

“道”的交通，“道”把这样的交通⽅式刻印并表达在说话的使徒里面。话语⼀

出，立即在⼈⼼产⽣这样奇妙的果效。此刻神触摸了约翰。这些交通有着美妙

的影响⼒。！与我们的想象⼤相径庭！带来的转变让世⼈惊奇，我们不晓得转

变的原因，但这些⼤事发⽣只能从信⼼⽽来。⼈若毫不犹豫或抵挡就下定决⼼

相信，那么神的应许从不会落空。马利亚听见了就信，她是很有福的。她的福

分来自于她的信。 

 

路 1:46-47 马利亚说：“我心尊主为大，我灵以神我的救主为乐； 

 

马利亚陶醉于这极⼤的福分，并不压抑自⼰的快乐。否则就是居功自傲，

远离真实和单纯了。居功自傲会让神失去这⼤荣耀。神感动我们的时候，我们

就要把自⼰所知道的神的良善宣扬出去。真理感动马利亚不找理由、不觉尴尬

地说出来，毫不隐瞒神出于怜悯为她所做的事。她说，“我⼼尊主为⼤”，宣扬

祂的美善和权能。“我灵以神我的救主为乐”，不仅仅因平凡的事本身⽽喜乐。

我灵总是为神着迷，沉醉在祂里面。我欣喜若狂，这喜乐是因神我的救主。我

是祂的孩⼦，祂住在我里面；祂是我的救主。作为我的救主，祂赐给我满有能

⼒的丰富救恩。死⼰的⼈明白：不遮蔽神的荣耀，不向⼈隐藏神的诸般怜悯。 

 

路 1:48 因为他顾念他使女的卑微，从今以后，万代要称我有福。 

 

后来，马利亚说到神待她公正。她承认，神顾念她，并非因为她的素质，

⽽是出于神的怜悯。神看见马利亚深深的谦卑，就倾倒怜悯给她。神的怜悯使

耶稣基督在这⼈里面成形，这湮灭了马利亚的⼰。这湮灭程度是深⼴的，因为

有极为充沛的“道”住在这⼈里面。神乐意填满这⼭⾕。⽆⼈湮灭死⼰的程度像

马利亚⼀样。马利亚死⼰的奇迹是难以领会的，除非⼈默观神赐给她的诸般恩

典！马利亚并没有说，神顾念她的纯洁、她的圣善或她的美德。⽽是说神顾念

了她的卑微。她自⼰什么也没有，只有卑微。于是她又说，“从今以后，万代要

称我有福。” 

 

路 1:49 那有权能的，为我成就了大事，他的名为圣。 



 

 13 

马利亚说，“那有权能的，为我成就了⼤事”。又说，“祂的名为圣”。马利

亚说神抬举她，得享这非凡恩典，然⽽她丝毫不把这圣洁归功于她自⼰。她里

面的神才是圣的。仿佛她又说，“我处于⼀个受造者能处于的最深的死⼰状

态。”当我们看见有些⾛内里⽣命道路的⼈直爽地承认并宣扬神的诸般怜悯时，

会感到惊讶。承认⼀切都是神的，他们就把所有荣耀归于神，丝毫没窃取神的

荣耀。神是万有，也在万有之内。于是⼈就免于居功自傲了。这就是为何她宣

扬神诸般怜悯，不把⼀件事归功于自⼰，不窃取神。若她不这样做，⽽是隐瞒

神的作为，她就变得居功自傲了。 

 

路 1:50-51  他怜悯敬畏他的人，直到世世代代。他用膀臂施展大能，那狂傲的

人正心里妄想就被他赶散了。 

 

当⼈开始害怕得罪神的那刻起，神就怜悯地⾏动、充满并祝福她。就像⼀

个⽗亲在孩⼦⼀时惹祂⽣⽓之后，用爱抚来安抚孩⼦。⽗亲以恩慈和爱抚待孩

⼦，好让她不再惧怕，⽽是保有⼀种爱的尊重。有些⼈满有尊重和爱，但并不

惧怕。他们丰厚的爱驱除了⼀切恐惧，这爱给了他们⼀种⽣机的⼤胆率直。 

这些⼈说到神严酷的怜悯。公义是他们的份。当他们操练神赐给他们的勇

⽓时，神感到喜悦。神向他们展示祂膀臂的⼤能。可我说，神啊，你用你公义

的⼿轻轻触碰⼀些⼈。你用⼿触摸他们的时候，就像⼀个⽗亲爱抚柔嫩胆怯的

婴⼉。然⽽对于那些强壮勇敢的孩⼦，神就下重⼿。这是否意味着祂爱他们爱

得更少？不，正相反。神会把另外⼀整份基业赐给他们。怜悯和爱抚是为着软

弱胆怯的婴孩。神把祂的怜悯倾倒在惧怕的⼈身上，但祂乐于施展⼤能在那些

以坚强纯洁之爱来爱祂的⼈身上。神引领这些忠诚和强壮的灵魂。神也驱散那

些想要限制神的能⼒，拦阻⼈知道祂膀臂的⼈⼼中的妄念。 

马利亚说到我们的救主倾倒恩惠在所有敬畏祂的⼈身上，施怜悯直到世世

代代。神的救赎世世代代绵延不断，正如亚当也把他的罪传给所有世代的⼈。

救主来拯救所有带着亚当原罪的⼈。马利亚看见神用祂膀臂所有⼒量，差遣是

“道”的耶稣基督，这位⼦神具有⽗神的所有⼒量。⽗神的能⼒成为⾁身，部署

在耶稣基督这⼈里面。神在祂的“道”中是⼀切；正如祂的“道”在祂里面是⼀

切。神用祂膀臂的所有⼒量差遣耶稣基督道成⾁身。 

神藉着耶稣基督施⾏公义，耶稣基督用祂所有⼒量和权能，来为所有世⼈

的罪⽽受苦。神给了⼀个⼈多⼤的勇⽓，又对这⼈下了多重的⼿。有最纯洁爱

的信徒们也遇见神的公义。耶稣基督完全献身于神的公义，因祂完全致⼒于⽗

神的荣耀和⽗神的权益。这就是为什么神把祂膀臂的全部⼒量和祂的性情都放



 

 14 

在耶稣里，好让耶稣能承受这位公义之神全部的重量。耶稣基督所受的苦难如

此极端，因为祂展现了这公义。因此神的膀臂⼤⼤伸张，⾜以吞噬席卷百万个

世界。 

当承受神的公义时，所有折磨都是甘甜，带着神圣公义的奖赏。神的公义

包含了祂所有属性和性情。因此，神的公义是善妒的，因所有属性都指向神⼀

位。神能得的最⼤荣耀就是，⼀个⼈带着满⾜感进⼊这公义。⼈类自身永不可

能进⼊神的公义，因为⼈类是渺小⽽软弱的受造物，可能承受不了神公义的重

量。这是神的重量。这重量⼤致是照着⼈⼒量的等级给的。对少数⼈，神是用

简单⼀触来施⾏公义。因此，耶稣基督在荣耀祂的⽗时，有必要承受全部的公

义。有耶稣基督内住并运⾏的⼈也是这样，以特殊⽅式献身于神的公义。他们

并不为自⼰谋求任何利益，甚⾄不奢望自⼰的救恩和完全。反⽽，他们持续住

在神里面，以讨神喜悦的⽅式，为神实践神的公义。神并不吝惜他们：施怜悯

给他们反倒会让他们痛苦。虽然见到神圣公义⼈的本性就会颤栗和剧痛，但他

们还是继续起到让自⼰不被吝惜饶过。神啊！他们说，变化我，把我的⼰化为

尘⼟吧，不要放过我。 

神施⾏公义，目的仅仅在于完成在⼀个⼈身上的计划。⽗神公义的⼊⼝是

耶稣基督。怜悯是给罪⼈、雇佣兵，雇⼯之类的⼈。但公义是给只关⼼⽗神权

益的⼈。神的公义啊，你已被完全差遣到耶稣基督里。你已经把全部荣耀都放

在耶稣基督里。⼀颗脱离了所有居功自傲的⼼只会爱神圣公义，⽆法逃避受

苦。这⼈将住在祂里面，与祂同在，永永远远。神的忿怒不会临到那些受不了

神圣公义的⼈，但会临到不悔改的罪⼈。⽽神圣公义是给那些有耶稣基督内住

并作王的蒙拣选之⼈。神乐意除去他们的骄傲和居功，然后通过引导这些弃绝

自⼰给祂的单纯之⼈，执⾏祂旨意的权能。这些单纯之⼈没有别的计划，只愿

持续住在神里面，保持完全弃绝⼰给祂的状态。 

 

 
路 1:52 他叫有权柄的失位，叫卑贱的升高， 

 

马利亚在此用寥寥数语说明了耶稣基督的⾏事法则。祂叫有权柄的失位。

那些看似非凡的⼈以为自⼰能永远稳坐权位，却被耶稣基督拉了下来。祂叫卑

贱的升⾼，就是那些谦卑死⼰的⼈。神乐意降卑⾼升的⼈，并抬举卑微的⼈。 

 

 
路 1:53 叫饥饿的得饱美食，叫富足的空手回去。 

 



 

 15 

当⼈倒空时，神用祂自⼰充满这⼈。惟有神自⼰这位⾄善者才是良善的。

神为那些遭受饥饿和奇特剥夺的⼈预备了良善为美食。神叫富⾜的空⼿回去。

神赐饥饿给那些饱⾜的⼈，叫饥饿的得饱。这两句话涵盖了我们对内里⽣命所

需说的⼀切。我们持续住在神里面，以填满空虚，并倒空丰⾜。当我们持续住

在神里面，神就很容易地填满我们的空虚，但当我们不留在神里面，神就倒空

我们的丰富。 

当神填满虚⼰之⼈时，祂在做什么？祂是用祂自⼰来填满。可当祂倒空那

些满有自身丰富的⼈时，神似乎打发他们远离神，与神的这个距离逐渐导致了

他们的空虚。留在神里就被神充满；离开神就空虚。当我们理解这个奥秘，对

内里⽣命也就没有什么难处了。 

 

路 1:54-55 他扶助了他的仆人以色列，为要记念亚伯拉罕和他的后裔，施怜悯直

到永远，正如从前对我们列祖所说的话。” 

 

以⾊列是个弃绝⼰的⼈，神用了⼀种完全特殊的⽅式保护并扶助他。当我

们弃绝自⼰给神，神照顾我们的⽅式不同于祂为属世之⼈所做的。神这样做是

纪念祂的怜悯。祂施⾏公义。⽆时不刻这⼈都能感受到神特殊保护的果效。神

所赐的保护有利于这⼈的信⼼和弃绝，是照着祂永不丢弃那些信赖祂之⼈的应

许。 

 

路 1:56 马利亚和伊利沙白同住，约有三个月，就回家去了。 

 

马利亚与伊利莎白同住颇有益处！不可思议。她们有着怎样美妙的交流！

甜美的交通！这段时间，这个属神家庭在奇妙的圣洁里联合。 

 

路 1:57-63 伊利沙伯的产期到了，就生了一个儿子。邻里亲族听见主向她大施怜

悯，就和她一同欢乐。到了第八日，他们来要给孩子行割礼，并要照他父亲的

名字叫他撒迦利亚。他母亲说：“不可！要叫他约翰。”他们说：“你亲族中没有

叫这名字的。”他们就向他父亲打手式，问他要叫这孩子甚么名字。他要了一块

写字的板，就写上说：“他的名字是约翰。”他们便都希奇。 

 

神赐名字给约翰，给这个将要把祂爱⼦宣扬给全⼈类的旷野⼈声。神也会

赐名给耶稣基督。当⼀个⼈灵命成熟，达到进⼊神里面的地步，将要进⼊使徒

灵程之前，神会赐⼀个新名给这⼈，确认并坚立她在这个灵程。约翰⼀出⽣就

从神得到新名，表明他被圣别归于神了，他已脱离居功，不像其他婴⼉，⽽是

失去了亚当所有罪和居功。这恩典赐给他，是因为耶稣基督的靠近。⽽扔住在



 

 16 

居功和老亚当里的⼈就没有新名，尚未进⼊新⽣命。此前，约翰实在亚当的⽣

命里。新⽣命开始后，约翰进⼊了新⽣命，这⽣命全然属神。因此，约翰出⽣

后，神就给他新名以确认他的灵程，标志着他从这刻起就被立为使徒。从这刻

起，他就成为那在旷野呼喊的⼈声。 

 

路 1:64 撒迦利亚的口立时开了，舌头也舒展了，就说出话来，称颂神。 

 

这句经节肯定并支持前面所说的：撒迦利亚说出话来。撒迦利亚像约翰⼀

样，如今处于恩典和内里⽣命阶段中。直到约翰得到新名，标志着他已成为使

徒，承载“道”，撒迦利亚才恢复说话。这是撒迦利亚沉默的奥秘。约翰在母腹

期间，撒迦利亚都是静默⽆声的，表明约翰成为使徒前的这段时间是在沉寂、

死亡，和坟墓中度过的。伊利莎白的肚腹就像⼀座坟墓，⼀种死亡的灵命历

境，是这⼈必须经历的2。约翰在他经历亚当之死的地⽅找到了⽣命。他在坟墓

中活了，经过长时间的不认识、不使用这⽣命之后，如今他进⼊了完全更新的

⼀天，也是他出⽣的那天。他的新名确认了他的出⽣。 

撒迦利亚直到⼉⼦被赐新名才得以开⼝说话。魂⼀成不变地住在⼀个完全

神圣的⽣命里⼀段时间，然后才进⼊使徒阶段。当这⼈被赐予⼀个声音来承载

“道”时，就能自由开⼝说话了。故此所有奥秘都在撒迦利亚身上完成了。但为

何他能开⼝说话了？为了荣耀并称颂神。 

 

路 1:65-66 周围居住的人都惧怕；这一切的事就传遍了犹太的山地。凡听见的人

都将这事放在心里，说：“这个孩子将来怎么样呢？”因为有主与他同在。 

 

当这样的惊⼈异常的⼤事发⽣在使徒们当中，这⼀切的事就传遍了犹太的

⼭地。不仅是犹太⼭地听到这些，从中受益。永恒之“道”的声音回响在⼭中和

⾕中。只有在⾕中这些话语才被保留。⾼⼭有回响，但⼭⾕才真听到了这些

话，也就是说，所有单纯柔顺的⼈用他们理性的光倾听“道”。所有以温顺之⼼

倾听的⼈，就把“道”留在了⼼里，守护着，于是基督就诞⽣在他们⼼里。于是

他们说，“这个孩⼦将来怎么样呢？”这孩⼦预表的是耶稣基督的种⼦在⼈里面

开始萌发。因我们经历这个，⽣命的种⼦在我们里面安歇，神给它⼀种特别的

保护。神的⼿伴随着这个孩⼦，也就是说，最⾼的恩典。 

然后撒迦利亚这位⽗亲被圣灵充满，说出以下预⾔： 

 

 
2 译注：参阅 gaienfuren.com 《灵性的激流》第一部分第八章 埋葬和腐朽，以及第九章 神圣复活生命 



 

 17 

路 1:67-68 他父亲撒迦利亚被圣灵充满了，就预言说：“主以色列的神是应当称

颂的。因他眷顾他的百姓，为他们施行救赎。 

 

约翰悄悄给他⽗亲交通了⼀些点活他的圣灵。撒迦利亚得着⼀部分圣灵的

丰富，因此受宠若惊，说关于他⼉⼦的预⾔时，也说了关于耶稣基督的预⾔。

他说，“主以⾊列的神是应当称颂的。因他眷顾他的百姓，为他们施⾏救赎。”

约翰是开路先锋，但救赎的⼯作将由耶稣基督完成。⼀旦出现悔改，我们就喜

乐，因为这是救恩临近的讯号，耶稣基督很快就来了。⼀切都取决于悔改和转

变；⼀旦时候到了，耶稣基督绝不会不来。为了完全，转变不能只是从罪到恩

典，⽽是要从外在转成内在，正如之前多次提到的。我们真正经历救主和我们

的救恩并非靠自⼰的⼒量。 

 

路 1:69-70 在他仆人大卫家中，为我们兴起了拯救的角，正如主借着从创世以来

圣先知的口所说的话。 

 

神啊！你已赐给我们⼀位⼤能的救主，你在⼦里向我们传输了丰富⽆限的

救恩。因此圣经这样说，神兴起了拯救的角。祂给了我们极为丰富和⾼深的救

恩，满了奇妙恩典。这救恩是在祂仆⼈⼤卫家中。神啊，似乎圣经是说，⼤卫

的单纯和弃绝⼰吸引了这救恩临到他家，然后这救恩藉着⼈有⼒地传播开来。

神藉着古时圣先知的⼝应许过，到了耶稣这个世纪终于应验了。爱的神啊，我

想说，似乎那么多世纪过去了，什么都没有做，只为了预⾔这个世纪要发⽣的

事。他们使用影⼦和⼭⾕来提说内在灵命历境，⽽你是公开在活出这些历境。 

 

路 1:71-72 拯救我们脱离仇敌和一切恨我们之人的手，向我们列祖施怜悯，记念

他的圣约， 

 

神为我们差来⼀位⼤有能⼒的救主，就我们脱离强敌。我们的救主有⽆限

和丰富的能⼒，远超过我们仇敌的⼒量。若我们的仇敌强⼤，我们极为弱小，

事实的确如此，那么我们如何受保护脱离强敌呢？靠自⼰是不可能的。因此，

我们靠这位强⼤的救主来拯救我们脱离他们的⼿。是神把耶稣基督赐给我们。

但要享受有这位救主的特权和优势，我们就必须让祂来⾏动，击败并毁灭仇

敌。如果我们拦阻祂，祂就不能做什么，我们的救恩就白费了，因为我们用自

⼰的反对在祂面前设置了障碍。这是极为罪恶的。我们还用自⼰的意志与祂对

抗。因此，让我们毫⽆保留地弃绝自⼰给祂吧。祂会毫发⽆损就击败我们所有

仇敌。神纪念祂在古时律法书上对我们先祖所许诺的怜悯，就藉着耶稣基督的

运⾏和⼤功来应验祂的应许。即使拥有⼀切圣洁，若没有耶稣基督，也不能敲



 

 18 

开天堂的门。但真正的约是为着那些有份于与神联合的基督徒和弃绝⼰之⼈。

所有其他⼈或许有份于救恩的怜悯，但弃绝⼰之⼈有份于约的怜悯和与救恩联

合。 

 

路 1:73-75 就是他对我们祖宗亚伯拉罕所起的誓，叫我们既从仇敌手中被救出

来，就可以终身在他面前坦然无惧地用圣洁、公义事奉他。 

 

圣经再次提到神对有信⼼的亚伯拉罕所起的誓，神会赐恩典给所有跟随信

⼼和弃绝⼰道路的⼈。神应许我们，祂会凭着祂⾄⾼的能⼒拯救我们脱离仇敌

的⼿，好让我们可以坦然⽆惧地用圣洁、公义事奉祂，遵⾏祂的旨意。这圣洁

是祂自身的优点，祂交通给我们的。⼈不是制造出圣洁，或毁灭了仇敌，这些

都是神自⼰凭祂的公义运⾏出来的。祂用祂持续的同在赐恩典给⼈，⼈就可以

凭信⼼，终身在祂面前坦然⽆惧，又圣洁又公义。⽆何比这更清楚。内在灵命

历境的最明确标记就是⼈的坚定和安静，其间唯有神。 

 

路 1:77 叫他的百姓因罪得赦，就知道救恩； 

 

在“像小孩⼦⼀样”的灵程，我们被赐予救恩的知识，不同于任何我们能想

象得到的事物。”像小孩⼦⼀样”的知识和经历是独特的，超过所有神学博⼠所

能想象！正是在这童年历境中，我们罪得赦免。孩⼦们似乎不熟悉自⼰的灵

魂，然⽽在他们的⽆能⼒中，他们得到了救恩之乐。 

 

路 1:78 因我们神怜悯的心肠，叫清晨的日光从高天临到我们， 

 

我的神啊！这里的表述多美妙！神怜悯的⼼肠，我们自⼰思量，富有良善

和恩典的神想让我们做什么。神不看我们的优点或缺点，就指示我们，祂差遣

祂的神圣太阳升起，并驱散我们⽆知和罪恶的⿊暗，正如自然界的太阳⼀步步

驱散夜的⿊暗。耶稣基督正是以这样的存在状态，临到我们，藉着恩典交通祂

的⽣命和光。这恩典只能是出于这位满有慈爱的天⽗的怜悯。 

 

路 1:79 要照亮坐在黑暗中死荫里的人，把我们的脚引到平安的路上。” 

 

神圣太阳在里面升起，照亮那些与祂同坐的⼈，这些⼈安息于⼀种完全的

弃绝⼰、向⼰死、最深⿊暗中的状态3。这⼈在坟墓中并不平静，想要契合神的

 
3 译注：参阅 gaienfuren.com 《灵性的激流》第一部分第七章第四节 剥夺，进入奥秘的死 



 

 19 

旨意。因此，神圣太阳—耶稣基督—在这⼈里面升起，作光把我们的脚引到平

安的路上，免除了⼀切混乱和惧怕，自由地⾏⾛。 

 

路 1:80 那孩子渐渐长大，心灵强健，住在旷野，直到他显明在以色列人面前的

日子。 

 

这句经⽂概括了约翰从属灵童年到进⼊使徒阶段所做的⼀切。他的内里⽣

命成长，灵里强壮，因为他信。灵性上，他加增；天然⼈，他减少。这孩⼦有

必要留在旷野，独自⼀⼈，否则他内在的⽣命不会成长变强壮。他必须保持隐

藏，直到神乐意带他出来，公开出现在以⾊列⼈面前的时候。神呼召这位蒙拣

选、注定要⾛内里⽣命道路之⼈，从旷野独处中出来，帮助邻舍。 

 

 

路加福音第⼆章 
 

 

路 2:1-6 当那些日子，凯撒奥古斯都有旨意下来，叫天下人民都报名上册。这是

居里扭作叙利亚巡抚的时候，头一次行报名上册的事。众人各归各城，报名上

册。约瑟也从加利利的拿撒勒城上犹太去，到了大卫的城，名叫伯利恒。因他

本是大卫一族一家的人，要和他所聘之妻马利亚一同报名上册。那时马利亚的

身孕已经重了。他们在那里的时候，马利亚的产期到了， 

 

神愿意这段写实包含了所有看似多余的事件，并且愿意这段历史不被美

化，此中不⽆奥秘。然⽽，这段简单的叙述包括了两件引⼈注目的事。首先，

耶稣基督出⽣时，甚⾄还有祂出⽣前，就为自⼰和⽗母操练祂所教导的“凯撒的

物当归给凯撒，神的物当归给神。”任何境遇，我们都当顺服执政掌权的。有些

⼈似乎敬虔，却以为他们有权利挣脱这轭，⽽且叫别⼈也不再顺从。耶稣基督

没有这样做，反倒⼀直活在掌权者的统治之下。我们当效法耶稣，除非某件事

直接违背了神的律法。这段经⽂描述的场景是引⼈注目的，救主耶稣基督出⽣

于伯利恒，为要应验旧约的预⾔；这⼀切事都自然⽽然发⽣，没有任何非凡之

处。马利亚是受命来此，还有什么比这更自然的？神就是这样引导弃绝自⼰给

祂之⼈；祂用完全自然的⽅式引导他们，没有任何非凡之处，⽽是看起来合宜

可敬。 

 

路 2:7 就生了头胎的儿子，用布包起来，放在马槽里，因为客店里没有地方。 

 



 

 20 

马利亚把刚出⽣的圣婴耶稣放在马槽里，因为客店里没有地⽅。这是神⼿

的⼀个妙招。耶稣基督的出⽣从永恒里就预知了，藉众先知的⼝宣告了，但真

发⽣的时候却显得完全自然⽽然。神啊！你来的时候，是凭永恒的法令⽽来！

那么谁会不想要你所做的⼀切，谁会看不见万有都在你里面呢？万有都在你里

面被托住，你却躺在马槽里。使万民得自由的这位被布包起来。⾄⾼者公义的

妙计！包裹耶稣的襁褓标志着，灵性上刚出⽣的⼈的官能4和五感必要被甜蜜

“囚禁“起来，里面接收甘甜，被包裹和囚禁，正如婴孩耶稣基督在马槽中⼀

样。这是必要的，好让⼈被包裹并安息在这⼒量中。没有哪个灵命历境是耶稣

基督没有承受过的。 

 

路 2:8 在伯利恒之野地里有牧羊的人，夜间按着更次看守羊群。 

 

牧⽺⼈在⿊暗中和夜间必须格外儆醒，因为死亡有可能发⽣。同理，灵魂

也必须儆醒守望。她必须是个警醒的牧⼈，凡事谨慎，因为她正处于⼀种可怜

的光景，⽆法完全谨慎自守，甚⾄看不清神。因此圣经说，牧⽺⼈夜间按着更

次看守⽺群。他们儆醒守望，就像灵魂也必须守望，以免犯错误或迷失。 

 

路 2:9-10 有主的使者站在他们旁边，主的荣光四面照着他们，牧羊的人就甚惧

怕。那天使对他们说：“不要惧怕！我报给你们大喜的信息，是关乎万民的。 

 

当牧⽺⼈儆醒有⼒地守望⽺群，这儆醒召唤神把祂光的启迪交通给他们，

使他们⼼里明白真理。神用光给他们照亮⼀条⽆法进⼊的路径，只有主的荣光

才能引导他们找对路。所有用来照明这些灵命历境的光，都导致那些尚未亲自

经历这些历境的灵性指导者怀疑和惧怕。但圣灵的感动在他们⼼底说话，消除

他们的疑虑，使他们⼼安：“不要惧怕！我报给你们⼤喜的信息。”这⼈的光景

焕然⼀新，不仅不让我们为难，反⽽使我们充满喜乐。 

 

路 2:11 因今天在大卫的城里，为你们生了救主，就是主基督。 

 

这使牧⽺⼈们⼤⼤喜乐。在⼀种暗如⿊夜，他们所不知晓的灵命历境，在

⼤卫的城里，在魂最深的中⼼5，诞⽣了救主，这位救主将要舍弃自⼰的魂⽣命

 
4 译注：powers，译为魂之机关，或官能，作者所指魂的机关包括了：悟性（理智）、记忆和意志。此
外，另有对魂之机关的分类法，参考倪柝声在《属灵人》中的解释，“魂就是我们人格的机关，凡我们人

格所包含的，就是那些叫我们成为人的要素，都是属乎魂的。我们的智力、心思、理想、爱情、刺激、判

断力、意志等等，不过都是魂的各部分而已……我们一个人的魂所包含的，有三个最大的要素：就是我们
的意志、心思和情感。” 
5 译注：意为“灵里”。作者常用“魂的中心”、“魂的最深处”来指代灵。 



 

 21 

来救他的魂⽣命。这⼈越失丧自⼰的魂⽣命6，他就越能在救主基督里面找到自

⼰的救恩。耶稣基督赐⽣命给这⼈是照着这⼈魂⽣命被湮灭的程度。 

探讨这些经节之前，我们最好思量⼀下耶稣基督出⽣时的境况。 

首先，耶稣基督出⽣的消息是向谁宣告的呢？向律法师？法利赛⼈？王⼦

亦或国王？不，是向贫穷⽽淳朴的牧⽺⼈，向这些愚蒙没有学历的⼈，为什

么？因为他们并不用自⼰拥有的事物来抵挡耶稣基督单纯的灵。他们已经处于

耶稣基督那简朴的光景，也有耶稣基督之灵的特征。天使若向律法师们和法利

赛⼈宣布⼀个天⽣就要作王的婴⼉诞⽣在马槽了，他们会以为这是幻想或错

觉，因他们里面没有启迪，也离单纯简朴甚远。他们不受苦。他们只想要⾼⼤

上的事物，和非凡的思维。若法利赛⼈把耶稣诞⽣的事告诉希律王，法利赛⼈

就会受逼迫。相反，这些单纯的牧⽺⼈，粗俗⽽⽆知，却收到了耶稣基督诞⽣

的好消息。哦，这些听到真相的愚蒙⼈，有耶稣基督诞⽣在他们魂的深处，被

⾼升超过了那些律法师和法利赛⼈！律法师和法利赛⼈本应向别⼈告知耶稣基

督住在哪⼉，可他们忽略祂，对于经历祂是⽆知的！ 

 

路 2:12 你们要看见一个婴孩，包着布，卧在马槽里，那就是记号了。” 

 

这里所说关于庄严尊⾼的神的记号是什么呢？⼀位救主⽆法挪动，躺在那

里。这位王和⼤牧⼈，卧在马槽里，在牲⼝吃草的地⽅！⼀位具有婴孩时期所

有软弱的婴⼉神！爱的神啊！我们从那里看见你庄严尊⾼的表记！你来作王，

却被囚禁。你来释放我们得自由，你却被裹在布里。你来引领我们，你却被裹

在襁褓里，没有能⼒和精⼒。你来供应我们，你却没有权能。奥秘！内里⽣命

的秘密！在软弱中，我们得到你的能⼒。捆锁中，我们得到你的自由。从⼀个

婴孩的外表中，我们找到神隐藏的真理。从兹我们找到奥秘的真理，发现耶稣

基督如何开始在里面成形。我们找到⼀个处于单纯懵懂、坦白直率和清洁⽆罪

状态的婴孩，在祂这里我们能被制作得契合神的旨意。这样⼈不再有自⼰的自

由和意志，⽽是失去自⼰在神这宽厚丰富的自由里，因为她可以选择神的意

志，神的意志维系她，使这事成就。最后，她也躺在⼀个马槽里7。她处于⼀种

不变的安息里，⽆何能搅扰她。但由于从外表看她是在⼀个马槽里，她会觉得

自⼰里面什么也没有，只有⼀种蠢笨的陌⽣感。这是⼤卫所经历的情形，他

说，“我这样愚昧⽆知，在你面前如畜类⼀般。然⽽我常与你同在，你搀着我的

 
6 译注：原文 The more the soul is lost. The soul 在圣经中常用来代表人，例如希伯来原文圣经中创 2:6…他
就成了活的魂；创 46:27 …雅各家来到埃及的共有七十人。此外，Soul 还意指魂、魂生命。例如希伯来
原文圣经中创 35:18 …她将近于死，魂（soul）要走的时候。太 16:25 因为凡要救自己魂生命（soul）
的，必丧掉魂生命；凡为我丧掉魂生命的，必得着魂生命。 
7 译注：参阅 gaienfuren.com《灵性的激流》第二部分 第一章， 第二章  



 

 22 

右⼿。”(诗 73:22-23) 这⼈像畜类，完全⽆能为⼒，可她总是以不变的安息联于

神。 

 

 

路 2:13-14忽然，有一大队天兵同那天使赞美神说：“在至高之处荣耀归与神！

在地上平安归与他所喜悦的人！” 

 

耶稣诞⽣在⼀颗⼼里时8，天上有难以⾔表的⼤喜乐。耶稣基督⾁身在时间

里诞⽣时，天使们欢悦地赞美神。当耶稣基督在⼈⼼里诞⽣时，天使们也是如

此。圣婴啊！你诞⽣在那些不抵挡你的⼈⼼里！请你诞⽣在我们所有⼈⼼里

吧。在时期满⾜的时候，你诞⽣在马槽。我们⼼里也有日期满⾜的时候。因

此，请来诞⽣在万⼈⼼里。我们的⼼若像⼀个空的马槽，⼀个等候中的马槽，

耶稣基督就不会耽延。耶稣基督被伯利恒所有房屋拒绝，没在房屋里出⽣，因

为它们都满了，没地⽅给祂。我们的⼼也是如此，若是满了，就没地⽅给祂，

耶稣基督不会诞⽣在那里。只有少数⼏个空马槽可供耶稣基督出⽣并居住，⼀

些死⼰的⼈，就像这马槽，暴露在所有逆风和烦扰之下。但在此期间，那些宫

殿是满的，没住处给祂，耶稣基督会⽣于马槽。卑微⽽死⼰的⼈有福了！你拥

有了其他⼈都拒绝的福祉。他们喜欢自⼰的丰沛，不喜欢贫穷的空虚。故此耶

稣基督不降⽣在他们⼼里。 

天使们赞美荣耀神，说：“在⾄⾼之处荣耀归与神！”他们这么说，是因为

神的荣耀是在魂较⾼部分9。只有魂的较⾼部分才有可能完全荣耀神。照着它能

荣耀神的程度，地上平安，也就是说，情欲被平息，因此没有什么能搅扰他

们。“荣耀”和“平安”这两个奇迹在那些有良善意志的⼈里面运⾏。有良善意志

指的就是把自⼰的意志交给神，能让我们变得良善的⽅法唯此⽽已。故⽽，她

发现自⼰里面有神放在天上圣徒里面的荣耀，这荣耀是由众圣徒意志联合⽽有

的完全合⽽为⼀构成的。那些属耶稣基督的⼈的完全平安，以特殊⽅式被在地

的祂所拥有。 

 

路 2:15 众天使离开他们升天去了。牧羊的人彼此说：“我们往伯利恒去，看看所

成的事，就是主所指示我们的。” 

 

 
8 译注：根据作者其它著作，这里的诞生或许不仅仅指，也或许不是指因信得救，圣灵内住，成为新造的
那个诞生。而是指藉着死己，遵行神旨，以致于基督成形在人里面，成为《灵性的激流里》所说“神圣复

活生命”。 
9 译注：自奥古斯丁起，人们习惯于把人的魂分为两部分，"Superior part of soul魂的较高部分"，主要是
指魂中不根据知觉、感觉、推理，而根据灵里的直觉做决定的部分；"Inferior part of soul魂的较低部分
"，主要是指魂中根据知觉、感觉、推理做决定的部分。 



 

 23 

天使们报告了耶稣基督出⽣地点的消息。作使徒的⼈也向有良善意志、寻

找耶稣基督的⼈宣告平安。然⽽这些天使们只是宣告者。此后，他们就离去，

是耶稣基督做其余的事。我们当寻求的是耶稣基督。天使们若不离开，善良⽽

愚蒙的⼈就会被眼目的欢愉和耳朵所听天使的声音所捆绑，⽽不寻求耶稣基督

了。从神⽽来的“道”载着⼈，好叫他们不停留在任何受造物那里，⽽是直接到

马槽里，也就是⼼里，找耶稣基督。被告知耶稣基督出⽣后，如果这些达到使

徒情形的⼈并不想要品尝并有份于这有福的经历，就会让这经历⽆甚意义了。

因此，对所传于他们的恩典忠信的牧⽺⼈们说，“我们往伯利恒去”，意思就

是，进⼊我们的⼼，去看、品尝、经历所成的事。没有起始的“道”啊！在整个

永恒里，⽗神怀里⽣出的“道”啊！你在马利亚腹中、在圣餐，在⼈类⼼中，造

了⼀个全然是⼈的永恒之“道”。我们要在自⼰的⼼里，如同当初在马槽里，寻

求这受造的“道”。去吧，我非常亲爱的弟兄姊妹们，品尝那在你们里面的这

“道”。寻求这神圣的“道”，因神希望我们用天使宣告的⽅法，在祂所住之处寻

求祂。寻求内住在我们里面的神何等有益！⽣命中所有福祉都只在于这寻求。

天使所传的好消息是为了发觉内住在我们里面的神，因为最⼤的恩典就是学习

认识内住的神。我们若寻找，神就让我们认识祂，把认识祂作为⼀个非凡的恩

赐送给我们。 

 

路 2:16-17 他们急忙去了，就寻见马利亚和约瑟，又有那婴孩卧在马槽里。既然

看见，就把天使论这孩子的话传开了。 

 

牧⽺⼈听了之后，急忙去查看，表明他们得到了恩典。我们应像他们⼀

样，寻求耶稣基督的时候毫不拖延。当牧⽺⼈去寻找耶稣基督，他们找到了马

利亚和耶稣基督，母亲和孩⼦。我们也发现了这圣洁家庭的奥秘：就像这些清

洁的⼈⼀样，我们认识他们是通过内在来认识。是从内在，我们发现了他们。

这里没提到马利亚和约瑟的光景，因为他们内在情形的深⼴不允许我们提说。

有必要来到耶稣基督这里来认识并分辨马利亚和约瑟。是圣⼦赐知识，使⼈明

白这对圣洁⽗母的深⼴灵程，这是完全内在的灵程。可称颂的、非受造的三⼀

神啊！谁能述说三⼀神之间的神圣交通呢？那么，三⼗年当中，耶稣基督、马

利亚和约瑟之间也有着连续不断、静默的交通，从⼼⽽发的交通。三⼈之间持

续地有⼀种运转和回应。耶稣基督持续地与马利亚交通，马利亚与约瑟交通。

他们在各自得到的圣洁情形中给予彼此。 

内在⽣命的优势啊！我们由此发现马槽中卧的婴孩。也就是说，我们从内

在发现这位圣婴安歇在魂的中⼼和根基中。祂安歇，因此祂能把婴孩的单纯和



 

 24 

清洁交通给我们。我们只能凭经历才能领会这奥秘。此外，圣经告诉我们，他

们既然看见，就把天使论这孩⼦的话传开了。⼀旦⼈想要这经历，于是回到自

⼰的魂的根基去寻求之，她就证实了刚才所⾔是真，于是想要传达这是真的。

所有感到难以相信的⼈啊，亲自经历这事吧。你会发现耶稣基督住在你⼼最深

处，你会很多次证实圣经所⾔不虚。 

 

路 2:18凡听见的，就诧异牧羊之人对他们所说的话。 

 

没有什么比见到愚蒙之⼈的发现更令⼈诧异的了。我们知道并相信，愚蒙

⼈是多么容易受到恩典的影响，正如神说的，“谁是愚蒙⼈，可以转到这里

来！”那些容易受到恩典影响的愚蒙⼈有个独特的优势和恩赐向别⼈交通，这是

聪明⼈不具有的。这个经历让我们充满钦佩。 

 

路 2:19 马利亚却把这一切的事存在心里，反复思想。 

 

马利亚是⾛内里⽣命道路之⼈的典范，她把这⼀切的事存在⼼里，反复思

想 。圣经没有说，她在⼼思里思想这些事，虽然⼼思的确是思想的来源。我们

看见，她是在⼼里，⽽不是用⼼思的深思，来辨别看清这些事。她在自⼰里

面，用⼀种深深的静默，来反复思想这些事，从⽽明白得远比她说出来的更

多。 

 

路 2:20 牧羊的人回去了，因所听见所看见的一切事，正如天使向他们所说的，

就归荣耀与神，赞美他。 

 

经历过这件事的⼈很清楚，所听见的⼀切都必应验。这吸引他们，让他们

着迷和赞美。 

 

路 2:21 满了八天，就给孩子行割礼，与他起名叫耶稣，这就是没有成胎以前，

天使所起的名。 

 

基督出⽣后，就受了割礼。同理，灵命之初是享受亲切和爱抚的时期，然

后就是割礼时期。但是，⼈是被动经历割礼，并非主动在⾏动。是神亲自减去

⼀小部分祂曾亲自给与⼈的东西。神啊！你是个奇妙的⽗亲，亲自为你所有的

婴孩⾏割礼！故此，⾏割礼的日⼦，耶稣基督就得着了名字。耶稣的名字是可

称羡的，意思是救赎。只有在受割礼，除去从所有受造物来的死亡和败坏时，



 

 25 

救恩才发⽣。救赎需要这割礼除去死亡和败坏。必须受这“割礼”，才能进⼊内

里⽣命。从⼈除去这些，我们的救主才把祂救恩的印记刻在我们魂里。 

 

路 2:22-24 按摩西律法满了洁净的日子，他们带着孩子上耶路撒冷去，要把他献

与主。（正如主的律法上所记：“凡头生的男子必称圣归主。”）又要照主的律法

上所说，或用一对斑鸠，或用两只雏鸽献祭。 

 

割礼完成后，就需要就洁净。不可思议的是，通过炼净来迈向灵命成熟

（consummation）的过程中，⼈有必要再奉献⼀次这圣婴，也就是说，⼈好不

容易在灵里找到神的同在，并拥有这同在之后，却被迫要失去这可感知、可察

觉的同在，把它奉献给神，像奉献其它东西⼀样。神啊！凡事都当交出来、弃

绝并奉献给你的旨意，因为神并不向我们保留⼀点点祂自⼰不给我们。 

正如圣经所⾔，⼀切都当称圣归主，意思就是，⼈经过割礼和炼净这两个

回到灵里（恩典的源头）的初步动作后，⼈必须跟随恩典。如果⼈忠⼼跟随灵

里的恩典，就会完美地活在神的旨意中。所有来自灵里的直觉，即⼼的初步动

作，都要称圣归主，因为它们都属于主。情欲不再统治这⼈，因炼净的过程洁

净了⼈，⼈不再与自⼰争战。如今从灵里来的运作，也就是内住圣灵的运作，

使我们成圣归于主。这些运作出于神。任何与神相抵触的事物都只是表面上的

想法或表现。 

神仍想要用⼀对斑鸠，或用两只雏鸽的祭物，表明这些如果做得单纯，对

神是可悦纳的。神喜爱单纯，只有单纯的情形下，他们才可悦纳。 

 

路 2:25-26 在耶路撒冷有一个人，名叫西面。这人又公义又虔诚，素常盼望以色

列的安慰者来到，又有圣灵在他身上。他得了圣灵的启示，知道自己未死以

前，必看见主所立的基督。 

 

当我们盼望以⾊列的安慰者时，绝不会得不到安慰。这安慰者就是耶稣基

督自⼰，是⼈渴望寻见的。这是内里⽣命者的安慰，他们只想要祂。当⼀个⼈

忠⼼地安息于守候主的情形，耶稣基督迟早都⼀定会出现。 

圣灵在他身上。西面得了有关耶稣基督的启示，并说，“主啊！如今可以照

你的话，释放仆⼈安然去世。因为我的眼睛已经看见你的救恩”。⾄终，神把对

“道”之⽣命的认识在此地满带能⼒地赐给他。 

他得了圣灵的启示。因此他知道自⼰未死以前，必看见主所立的基督。我

们可能未尝死味就能见主，但⼈⽆法不经死⼰就有耶稣基督的⽣命成形在里

面。圣经也应许说，⼈会看见耶稣基督的国度被赐下，魔鬼的国被毁灭。 



 

 26 

 

路 2:27 他受了圣灵的感动，进入圣殿，正遇见耶稣的父母抱着孩子进来，要照

律法的规矩办理。 

 

这⼀段证实了内在的示意，和神的真仆⼈如何忠⼼跟随圣灵的感动。我们

必须持续忠⼼地跟随圣灵的感动，圣灵⼀定会感动忠⼼的⼈。这是教会的使

命，必须让圣灵感动她。但我们如何知道这感动呢？正如西面这位圣徒的⽅

法。他发现这事，是因为他总是在盼望和等候。在他等候的时候，就听到了那

微小轻柔的感动，这是只有惯常等候神的⼈才能分辨出来的细微感动。另外，

到目前为⽌，他都⼀直在等候，这乃是必要的。否则，就难以发觉这感动，因

为忠⼼跟随才能有此经历。等候圣灵感动才会有发现，否则我们就不知道圣灵

那柔细的印象。神在那里的时候，以利亚分辨出来了。列王纪上 19:11-12  “耶

和华说：‘你出来站在⼭上，在我面前。’那时，耶和华从那里经过，在他面前有

烈风⼤作，崩⼭碎⽯，耶和华却不在风中；风后地震，耶和华却不在其中；地

震后有⽕，耶和华也不在⽕中；⽕后有微小的声音。” 以利亚就察觉神在那

里。因此，我们看见，神不在强⼤猛烈的动作中。这些动作总是能被分辨出来

的，我们⽆需等候它们。但我们应留⼼等候对⼀种轻柔呼吸的感知。圣灵的感

动是平和、甘甜、宁静的，因此不易分辨，除非我们习惯于察觉它。 

 

路 2:28-31 西面就用手接过他来，称颂神说：“主啊！如今可以照你的话，释放

仆人安然去世。因为我的眼睛已经看见你的救恩，就是你在万民面前所预备

的， 

 

此刻西面成了⼀位先知和使徒。他用⼿把孩童耶稣接过来，放在⼼⼝。我

们的⼼里盛装耶稣很长时间，然后才用⼿接过祂：故此新郎对佳偶说，“求你将

我放在⼼上如印记”，因为是由此开始的，“带在你臂上如戳记”（歌 8:16）。我

们有耶稣基督在我们⼼里是为我们自⼰；但我们⼿里抱着耶稣基督是为了别

⼈。也就是说，我们用⼿接过祂来，好把祂放到别⼈⼼里。 

当这位神的好仆⼈用⼿接过圣婴，此刻就完成了他使徒地位的职分。祂

说，主啊！如今我拥有了⼀种不变的平安，世上没有什么能改变它。释放仆⼈

安然去世。因为我盼望，你在我里面完成你在真理中赐给这孩⼦的平安的话

语。我也希望自⼰的⽣命结束，因为我的眼睛已经看见你的救恩，就是你在万

民面前所预备的，就是像我⼀样，儆醒跟随你圣灵感动的⼈。我在地⽆所恋，

因为我已经完成了你圣洁旨意，并有福地亲眼见到你赐给信任你、守候你之⼈

的救恩。你让我⼼欢喜，你注定要作救主，在万民面前赐救恩给我们。所有⼈



 

 27 

都可以效法你的榜样，被模成你的样式，默想你，在你里面看见今⽣所有情形

境况。 

 

路 2:32 是照亮外邦人的光，又是你民以色列的荣耀。” 

 

孩童耶稣基督是照亮外邦⼈的光。因此，祂的光需要照亮：外邦⼈⽆知的

⿊暗和罪恶的夜。祂为那些尚未有光的⼈带来光明。也给你民以⾊列带来荣

耀，也就是说，给尚未有神圣救主之荣耀的、⾛内里⽣命道路的⼈带来荣耀。

祂是他们的拯救，带着救恩的全部荣耀。祂在哪里，那里就没有⿊暗和混乱。

爱啊！你里面只有真荣耀；你是我们唯⼀的荣耀。故此⼤卫说，神是他的荣

耀。保罗说他因神⽽得荣耀，仿佛在说，“我里面没有任何可荣耀的。我在神里

面找到我所有荣耀。” 

 

路 2:33 孩子的父母因这论耶稣的话就希奇。 

 

圣经为何说约瑟和马利亚因这论耶稣的话就希奇？他们明明被告知许多

次，耶稣就是神啊。似乎他们当时正在最升华的祷告中（也就是静默和持续停

留，他们的外在没发⽣任何不平凡的事）。当他们听到西面说起这个孩童神，

就越发希奇了。他们再次明白了，⽽且懂得比说得多。 

 

路 2:34 西面给他们祝福，又对孩子的母亲马利亚说：“这孩子被立，是要叫以

色列中许多人跌倒，许多人兴起；又要作毁谤的话柄， 

 

哦，伟⼤的话语！论圣婴的这些话语必定代代相传，因为代代都应验。圣

婴所住并希望我们也有份的这个孩童的灵程，会叫以⾊列中许多⼈跌倒，许多

⼈兴起。以⾊列指的是⾛内里⽣命道路的⼈。这些⼈在全世界范围都要作毁谤

的话柄，或者说遭到反对。这种反对就是真内里的记号。我们要记住，信⼼

说，内在的、属灵的⽣命摧毁我们里面亚当所有罪⾏，并复活里面耶稣基督的

⽣命。当耶稣基督作为道路进⼊我们里面，祂就摧毁了亚当所有罪⾏，取⽽代

之的是建立了引向神的真正道路。通过摧毁和撤销所有属⼈的罪⾏，祂创建了

许多⽅法和实⾏，帮助⼈住在神里面，并且对我们见证了祂的爱和信实。当祂

作为真理到来时，祂驱散住在魂里面的所有⿊暗，以及罪性所建立的⼀切。祂

的真理完全毁灭罪性，使之归于⽆有。我们被置于真实经历中，体验自⼰是⽆

有，神是万有。之后，祂来作为道，把祂的⽣命放在我们里面，成就我们，毁



 

 28 

灭罪性，好让我们晓得复活，复活才是我们的真⽣命。除了在我们里面耶稣基

督的⽣命，就没有别的⽣命。 

上述就是西面发现的，耶稣基督在内里⽣命中所有的运作。他有⼒地向我

们保证，先有毁灭，然后才有复活。因此，我们先被毁灭，然后才能复活。耶

稣基督是先毁灭，再使⼈复活。 

跌倒和兴起，毁灭和复活，对于基督徒的成全都是必要的。正如保罗在书

信中多次提到的，我们若与耶稣基督同死，也必与祂⼀同复活。我们是在耶稣

基督里的新造，旧事已过，⼀切都在我们里面更新了。耶稣基督带来所有这

些，⼀个浩⼤⽽必要的过程，⼀条与世界相反、遭世界反对的道路。⾛内里⽣

命道路的⼈有耶稣基督在他们里面，他们成了全世界驳斥的标记。这是神的真

标记。我敢说，⼀个⼈若懂这两件事：死⼰和复活，并且真有内在⽣命，就必

定总是被反对、归咎、定罪和谴责。魔鬼看见他们把极⼤福祉带进这世界，就

竭尽所能地要毁坏和拦阻这条道路。 

 

路 2:35 叫许多人心里的意念显露出来；你自己的心也要被刀刺透。” 

 

这段话表述的含义远超过我们所能表述的。马利亚⽣出耶稣基督，所有基

督徒10，和所有⾛内里⽣命道路的⼈。她必须用⼒⽣出。我们知道，神安排了属

灵母亲们，为耶稣基督诞⽣出⼉⼥，这⽣产的过程使她们饱受痛苦。神让她们

承受她们⼉⼥所有不忠。马利亚把耶稣基督给⼉⼥们，并感受她⼉⼥的所有不

忠，她也在很⼤程度上理解以后若⼲世纪将要发⽣什么。其他⼈也必须承受神

赐予他们的，以帮助盲目和⽆知的⼈性。耶稣来，要把祂恩典的⽣命交通给那

些死在罪中的⼈，祂想把自⼰的⽣命放在他们里面。然⽽，⼤多数⼈都致⼒于

活天然的⽣命，这⽣命完全与恩典的⽣命相反。他们拦阻耶稣基督在他们里面

活，因为祂希望他们的⼰意能死去。 

 

路 2:36-38 又有女先知名叫亚拿，是亚设支派法内力的女儿，年纪已经老迈，从

作童女出嫁的时候，同丈夫住了七年，就寡居了，现在已经八十四岁，并不离

开圣殿，禁食祈求，昼夜侍奉神。正当那时，她进前来称谢神，将孩子的事对

一切盼望耶路撒冷得救赎的人讲说。 

 

圣经记载所有这些奥秘。⼀个作先知和使徒的⼥⼈说话，好让我们看见，

耶和华的膀臂并非缩短，不能拯救（赛 59:1）。神把祂的灵交通给那些讨祂喜

悦的⼈。祂与那些自称是⼈中有智慧的⼈⽆分⽆关。相反，祂的⼦民是愚蒙

 
10 译注：这句话似乎找不到圣经依据。 



 

 29 

⼈，活在祂的⼿中，因为他们不抗拒祂。这位⼥⼦非常纯洁。她年纪已经老

迈，表明她灵程已经进深。她处于先知和使徒的灵程。她是如何达到的？她并

不离开圣殿，⽽是持续与神同在。她持续与神联合，全⼼全意昼夜侍奉神。她

不住地祈祷，从年轻时就立志永远侍奉神，守寡的所有岁月也⼀直如此。她的

性格特点适合接受耶稣基督，并进⼊使徒灵程。 

亚拿知道主引导所有⼈的那道路。她靠着神的引导，很自然⽽然地进到他

们所在地。她发现了神的恩典和怜悯后，就称谢神，被置于使徒情形中。她带

着能⼒地向那些盼望救恩、有耳可听的⼈说到耶稣基督，以及内里⽣命的奥

秘。这些⼈能听懂，因为他们已经处于等候的单纯情形。圣经说，盼望耶路撒

冷得救赎，也就是说，盼望自⼰蒙拯救脱离复杂，作为以⾊列的⼉⼥进⼊⼀种

内里⽣命的灵程。那些如此盼望的⼈有很⼤的优势，光景非常适合，因为他们

预备好了接受内在⽣命的恩典，所说的那些话在他们里面有果效。 

 

路 2:39-40 约瑟和马利亚照主的律法办完了一切的事，就回加利利，到自己的城

拿撒勒去了。孩子渐渐长大，强健起来，充满智慧，又有神的恩在他身上。 

 

马利亚和约瑟照主的律法办完了⼀切的事，表明他们带着孩⼦顺服律法，

⽽他们的孩⼦其实就是律法的创始者。当耶稣基督诞⽣在⼀个⼈⼼里，祂就严

格⽽精确地用⼀些特定法则、⽅法和实⾏来摧毁某些事物，但摧毁的目的仅仅

是为了成全我们。我们必须让祂在我们里面，并藉着我们，完成所有这些⼯

作。但当祂想要摧毁事物的时候，我们要继续住在祂里面，不拦阻祂的⼯作。 

婴孩耶稣诞⽣在⼀颗⼼里之后，孩⼦渐渐长⼤，强健起来。但我们要注

意，我们并不清楚这孩⼦如何渐渐长⼤，强健起来。这是不知不觉间甜美发⽣

的。我们感觉不到耶稣基督在⼈里面那内在⽣命，或成长的⽣命，是在进步

的。这乃是循序渐进的。圣经说，祂灵里得加强；祂的⼒量都是属灵和属神

的。祂充满智慧，祂就是智慧。耶稣基督内住并运⾏在⼈里面，却不取用⼈自

⼰的智慧，⽽是用祂的真智慧覆翼这⼈，因为耶稣基督自⼰里面全是神的恩

典，要把恩典扩展到忠⼼的⼈身上。祂掌握科学和智慧的⼀切宝藏。 

 

路 2:41-45 每年到逾越节，他父母就上耶路撒冷去。当他十二岁的时候，他们按

着节期的规矩上去。守满了节期，他们回去，孩童耶稣仍旧在耶路撒冷。他的

父母并不知道，以为他在同行的人中间，走了一天的路程，就在亲族和熟识的

人中找他，既找不着，就回耶路撒冷去找他。 

 



 

 30 

我们在这⼉看到马利亚和约瑟严谨地守全律法，因为不是由他们来终结律

法，他们是需要守好律法。耶稣基督要来做这事，这事不是交给马利亚或约瑟

来做。他们很好地遵⾏了律法。耶稣基督把终结字面律法11的⼯作交给了使徒

们，因为在马利亚里面，古老的律法被完成，在她里面新律法得以诞⽣。马利

亚和约瑟与耶稣基督联合这么紧密，却毫⽆察觉地把祂弄丢了，这岂不是⼀件

奇特事吗？弄丢了耶稣基督这件事极为奥秘，对那些经常发现自⼰失去可感知

的耶稣基督同在的⼈来说，是个很⼤的安慰。他们毫⽆察觉地就失去了这同在
12，因为这事发⽣时，他们不知道，直到发⽣后他们才发现。他们花了⼀段时间

寻找耶稣基督，以为祂只是离开片刻，不料找不到祂，他们就非常努⼒地找。

马利亚！你怎么会在亲族和熟识的⼈中找祂？在那⼉是找不到祂的。耶稣基督

不见了，不在亲族和熟识的⼈中。祂离开了，与古老的律法在⼀起，要⽣出新

的。祂离开马利亚⼀些时日，因为会堂就像耶稣基督的母亲，失去了耶稣基

督，需要祂。耶稣基督不该与会堂分离。马利亚⽆法找到祂，祂是新教会，只

能在殿里找到。从这个意义上讲，马利亚的寻找发⽣了。马利亚不会凭自⼰的

⼒量找，否则这就是⼀种瑕疵，是她做不到的。这寻找是完成她里面的奥秘。

因此她⼉⼦仍留在耶路撒冷，她回去找祂。因为当⼀个⼈已经失去耶稣基督，

就不必追溯自⼰的脚步，⽽是要等候祂回来。马利亚很清楚这点，但她也知

道，犹太⼈从圣经中了解有关弥赛亚的事，就折返回去，在律法、在自⼰⼈当

中、在全国和仪式中寻找弥赛亚。他们只能在殿中、在教会里才能找到弥赛

亚。马利亚就是在三天后在殿中找到了祂。 

 

路 2:46-47 过了三天，就遇见他在殿里，坐在教师中间，一面听，一面问。凡听

见他的，都希奇他的聪明和他的应对。 

 

耶稣基督被遇见坐在教师中间，就是律法师和法利赛⼈中间。祂用这事来

显明真正的使徒情形，并告诉我们，有多少时候我们有使徒情形，⽽没有进⼊

这情形。真使徒总是留在神的安息里，即使别⼈看来他正忙碌。耶稣基督三⼗

岁开始履⾏使徒职分，但祂⼗⼆岁就想要实施使徒的⾏动了。我们看到，⼈被

置于某种操练中很久，有朝⼀日会真正开始做。但她起初只被暂时置于某种实

⾏，日后要⼼怀帮助别⼈的热望，长长久久地安息于这隐藏的⽣活。她继续保

 
11 译注：参阅作者《加拉太释义》，例如，加 3:15-17神赐律法，是实现应许的一个凭质。律法的作用是
为耶稣基督做先驱。一旦耶稣基督来了，律法就结束了，因为耶稣基督是律法的终结和完成。耶稣基督肯

定了律法的力量，因为律法引我们到耶稣基督面前。可一旦我们达于耶稣基督，律法这道路就终止了，因

为我们已经进入耶稣基督和信心。律法作为一种方法，完结了，但并非被毁灭或废弃了。相反，律法帮助

我们看见耶稣基督和祂的完全。在耶稣基督里，一切都合而为一，律法最终被重新联合，并被成全。 
 
12 译注：请参阅作者的《申辩》第五十章 “感官的黑夜”部分 https://gaienfuren.com/引述权威-十架约翰/ 



 

 31 

持安息和完全的安静，直到神乐意引她离开这状态。没有那个光景不是在耶稣

基督里，祂愿意为我们背负任何⼀种光景。若有⼀个光景不是在耶稣基督里，

那就不是真的。我知道耶稣不受制于我们所陷⼊的不堪情形，但祂背负我们所

有不堪的同时，并不玷污祂的圣洁。凡听见祂的，都希奇祂的聪明和祂的应

对，因为这样⼀个⼈使所有律法师都惊慌失措。另外，祂的话语满了惊⼈的智

慧，是祂的敌⼈们⽆法抗拒或反对的。 

 

路 2:48-49 他父母看见就很希奇。他母亲对他说：“我儿，为什么向我们这样行

呢？看哪，你父亲和我伤心来找你。”耶稣说：“为什么找我呢？岂不知我应当

以我父的事为念吗？” 

 

马利亚惊讶，因为她不晓得她⼉⼦的道路。这对她是个启示，让她看见耶

稣基督已经处于使徒情形，在做祂⽗神外在的⼯作了。当祂说出下面这句著名

的话，他们就不再怀疑祂有⼯要做了，“岂不知我应当以我⽗的事为念吗？”他

们⽆法忽略这句“岂不知”。 

失去耶稣基督可感知同在的⼈寻找祂。祂对他们说，“为什么找我呢？”似

乎你们爱我是为了你们自⼰。因为你们若为了我⽽爱我，就会明白，需要信⼼

坚固，好让我能⾏我⽗神的旨意。祂仿佛在说，当我从⼀个⼈夺去可感知的同

在时，我就处于使徒情形。不必用深深的悲哀和不合宜的爱来寻找耶稣。相

反，我们应当满⾜于祂的离去，好让祂为着祂⽗神的荣耀⽽作⼯。马利亚寻找

她亲爱的孩⼦，但当她从这分离中受教后，她就不必要再寻找，因耶稣正在执

⾏使徒使命。 

 

路 2:50-51 他所说的这话，他们不明白。他就同他们下去，回到拿撒勒，并且顺

从他们。他母亲把这一切的事都存在心里。 

 

圣经告诉我们，耶稣基督的⽗母不明白祂所说的这话，然⽽马利亚把这⼀

切的事都存在⼼里。我们或许经历对耶稣基督某些话语的品尝和领悟，同时却

不完全领悟。耶稣基督话语对我们的感官是隐藏的，因为只有神能构思祂奥秘

的深度。对“道”的领悟⼒总是必要的，但神只赐给极少数⼈。但我们需要把听

到的神的话珍藏在⼼里，品尝其味道，就像马利亚所做的。圣经告诉我们，

“道”是在⼼里被经历的，⼼是“道”所在的地⽅，⽽不仅仅是在⼼思和悟性里。

让我们像马利亚⼀样，在⼼的深处经历这“道”。活这“道”的同时领悟这“道”。 

从耶稣基督出现在耶路撒冷的圣殿，到祂开始履⾏使徒使命，前后相隔了

⼗⼋年。圣经没有再提说这⼗⼋年间有关耶稣的事，只说了祂顺从他们。耶稣



 

 32 

基督的⼀⽣都有⼀种隐藏的模式，绝对依靠⽗神，里面满了神圣运作，但外面

是遵⾏祂⾁身⽗母的意愿。从出⽣以来，耶稣基督就不从自⼰说什么，因为祂

⼀切都是顺从。耶稣基督给所有基督徒立了榜样，我们当效法，活出同样的特

点。耶稣基督三⼗年都是隐藏和未知的，完全与神独处，没有为任何⼈的得救

作⼯，尽管祂本是为此⽽活。这是因为祂的时候还没有到。祂只在⼗⼆岁过了

片刻的使徒⽣涯。我们也要效法祂，喜爱被隐藏和不为⼈知。我们也要学习耶

稣，从不离开退隐，除非有神特别的吩咐。离开与神独处导致我们的灵命和⾏

动都结果⼦甚少。我们把信⼼放在自⼰身上，尚未根基扎牢就出发了。把退隐

的根基扎牢，再供应别⼈，这是必要的。除非我们这么做，否则我们就只有必

需品，⽽缺乏所需品。 

耶稣基督在这三⼗年退隐⽣活中被制作成光，但祂做了什么呢？在殿中，

作为⼀个小孩⼦，祂灵光乍现，出现少许，然后就乌云蔽日，被用⼒埋藏起

来。从里面，祂顺从⽗神，被⽗神旨意感动并引导，丝毫没有抗拒。从外面，

祂顺服⽗母，⽗母有从神来的、对祂的⽆误吩咐。哦，我们也当顺服⽗母！让

我们变得像耶稣基督！ 

⽆需多虑，要知道我们只需做两件事。第⼀，从里面，我们当顺从神，跟

随圣灵感动。顺从祂安排的环境，明白我们要做的就是每时每刻契合神对我们

的旨意。第⼆，从外面，我们当顺从管辖我们的⼈。其余事都当效法耶稣基督

的榜样。 

 

路 2:52 耶稣的智慧和身量，并神和人喜爱他的心，都一齐增长。 

 

耶稣基督在道成⾁身时既然有神的⼀切丰满，为何这里说，祂的智慧和身

量增长呢？祂是⽗神的智慧，没有⼀刻祂的智慧比⽗神的少。祂的智慧⽆始⽆

终，这里却说祂的智慧增长。作为⼀个⼈，祂身量成长，德⾏增加。祂既是

神，又是⼈，祂的德⾏总在⽆限增加，没有⼀刻祂不为百万个世界的救赎⽽配

受称颂。也就是说，当我们达于神，还会继续长进。不是以⼈类的⽅式长进，

⽽是在神里面长进，我们失去自⼰在神里，继续成长。 

 

路加福音第三章 
 

 

路 3:1-3 凯撒提庇留在位第十五年，本丢彼拉多作犹太巡抚，希律作加利利分

封的王，他兄弟腓力作以土利亚和特拉可尼地方分封的王，吕撒聂作亚比利尼

分封的王，亚那和该亚法作大祭司。那时，撒迦利亚的儿子约翰在旷野里，神



 

 33 

的话临到他。他就来到约旦河一带地方，宣讲悔改的洗礼，使罪得赦。 

 

这些历史背景知识看似没必要，实则很有必要。本福音书作者路加记载了

施洗约翰成为传道⼈时的历史时期。这些事件都发⽣在耶稣基督出来作⼯之

前。接着，我们看见悔改预备道路，然后耶稣基督才亲自来。当时有祭司和诸

王，然⽽“道”并不诞⽣在他们里面，⽽是在约翰里面，施洗约翰注定要担当使

徒职分。要知道，并非所有祭司都是使徒。正如保罗所⾔，作使徒需要具备和

祭司不同的光景。圣经说，神的话临到他，也就是说，约翰被置于⼀个恒常的

使徒光景中。如此⼀来，耶稣基督这位永恒的“道”就在这⼈里面成形。约翰来

到约旦河⼀带地⽅，预备万民经过约旦河，进⼊镇定和平静的源头，也就是耶

稣基督那里。约翰宣讲悔改的洗礼，这是犯罪后绝对必要的。因为我们在罪中

已经转离了神，所以有必要通过悔改来转向神。 

 

路 3:4-5 正如先知以赛亚书上所记的话，说：“在旷野有人声喊着说：‘预备主

的道，修直他的路。一切山洼都要填满，大小山冈都要削平。弯弯曲曲的地方

要改为正直，高高低低的道路要改为平坦。 

 

这里说，他必预备主的道。这旷野呼喊的⼈声，不宣讲别的讯息，只宣讲

预备主道路的信息。我们让主进来，好让祂成为我们的道路。我们想让祂引领

我们⾛在祂的道路上。修直祂的路。这意味着转离⼀切使我们⾛偏的事物，这

些事物拦阻神圣太阳把祂的光全然照在我们魂上以吸引我们。我们只看神，由

此经历扎实的美德，这些美德吸引⼈转向信⼼，正如太阳吸引暴露在日光下的

薄雾，边吸引边把它变得稀薄和纯净。 

接着，圣经又说，⼀切⼭洼都要填满。要填满，首先我们需要倒空。我们

的空处越深，就会越丰沛。不过要注意，约翰并没说，来我这里，你们就会被

充满。约翰是说，悔改从来都是⼈在恩典帮助之下主动的⾏为。然⽽“空虚和空

处”从来都不可能由⼈来做成，“充满”这件事也是如此。⼈是被动地由神来做。

因此约翰说，⼀切⼭洼都要填满，因为只有神能填满空处。圣经接下来又说，

⼤小⼭冈都要削平。弯弯曲曲的地⽅要改为正直，⾼⾼低低的道路要改为平

坦。看似困难的事，我们将发现不再费⼒。因为所有弯曲扭曲的地⽅都要通过

⼀种公义和单纯的⽅法改为正直。也就是说，⼈处于⼀种完全公义和单纯的境

界，⼼里毫⽆扭曲。于是，做什么事都没有困难。因此⼤卫说，你开⼴我⼼的

时候，我就往你命令的道上直奔（诗 119:32）。当升⾼的被降卑，空虚的被充

满，于是所有不公正都被挪去了。神创造了⼀条联合的道路，非常宽⼴，能扩

⼤⼈，使⼈奔跑其上⽽毫不惧怕跌倒。 



 

 34 

 

路 3:6 凡有血气的，都要见神的救恩！’ ” 

 

耶稣基督是救恩，让凡有⾎⽓的都受益。只有祂能医治这⾁体所有疾病和

软弱。⾁体啊！你被“自我为中⼼”掀起的欲望所搅动。耶稣基督为你带来了救

恩。你若丢弃自⼰给神，你就会看见神的救恩。除耶稣基督以外，别⽆救恩。

长久忍受奇特试探的可怜⼈哪，信赖神，把你自⼰交给神，神会在患难中扶持

你，只要你忠⼼，不撤回自⼰弃绝给神的⼼。要相信，你会看见神的救恩，耶

稣基督必亲自拯救你！ 

 

路 3:10-11 众人问他说：“这样，我们当做什么呢？”约翰回答说：“有两件衣裳

的，就分给那没有的；有食物的，也当这样行。” 

 

接着，约翰告诉他们，怜悯的⾏为是和悔改如影随形的。离开⾏恶，接着

就当⾏善。约翰教导众⼈，他们首先要做的改变是放下冗余之物。在此，神的

所有仆⼈都能出自⼰那份⼒，但⾄于其它改变，就有必要让神在他们里面作⼯

了。 

 

路 3:12-13 又有税吏来要受洗，问他说：“夫子，我们当做什么呢？”约翰说：

“除了例定的数目，不要多取。” 

 

从没有⼀个灵程是我们可以自救的。神不会出尔反尔。当祂呼召我们来到

某个灵程或历境，祂定会信实地赐给我们在该灵程历境中得救所需的⼀切。假

若有⼀个⼯作是与救恩相抵触的，那便是作税吏。然⽽，约翰并没建议他们辞

职，⽽只是告诉他们尽职尽责。否则他们怎么支持国家安定啊？征税并非不公

正。若税吏们只征收例定的数目，就可⾏。可是啊，多征税款和偷窃会让老百

姓苦不堪⾔、民不聊⽣，肥了税吏自⼰的腰包，这违背了统治者本意，也忽略

了⼈民权益。当时的王忽略了税吏们的盗窃⾏为。假如贪赃枉法的税吏和王的

臣仆们能秉公⾏义，穷⼈们就不会受压太重，⽽是会得安慰。 

 

路 3:14 又有兵丁问他说：“我们当做什么呢？”约翰说：“不要以强暴待人，也

不要讹诈人，自己有钱粮就当知足。” 

 

约翰并没有叫兵丁们退伍。任何境况的⼈都可以得救，这是真的。但他们

不要讹诈⼈。他们若是守护公正的卫⼠，就要对邻舍尽责，杜绝不义。我们要

满⾜于现有的身份和⼀切，这样就是尊荣神了。⽋别⼈的，就偿还。不强取豪



 

 35 

夺。要给予弟兄姊妹们爱、恩慈、扶持和帮助。切莫伤害，⽆论直接间接都不

可。不应得的，就不索要。疑惑时不要表现出藐视。⽣活中遇到各种混乱⽆章

情况时，都要尽职尽责，不取不当取之物。 

 

路 3:15-16 百姓指望基督来的时候，人都心里猜疑，或者约翰是基督。约翰说：

“我是用水给你们施洗，但有一位能力比我更大的要来，我就是给他解鞋带也

不配。他要用圣灵与火给你们施洗。 

 

之前多次说过，约翰是个专门负责传悔改之道的⼈，为耶稣基督预备道

路。今天我们也要如此⾏。所有悔改都预备我们，为着耶稣基督的道路，为着

耶稣基督自⼰。任何说基督徒都是最道德⾼尚之⼈的谬论，都拦阻我们⾛在基

督的道路上，遇见耶稣基督自⼰。悔改引我们到耶稣基督那里，⽆何能使我们

在里面寻见耶稣基督，除非我们仍是清洁⽆罪的状态。这悔改之门是必要和有

用的，我们只需进这门。进门后就可以继续前⾏，离开悔罪本身了13。约翰知道

百姓的观点。百姓若停在他这里⽌步不前，就不会继续前⾏到耶稣基督那里，

祂才是真道路。因此，约翰只是门，正如悔改是进门。约翰告诫百姓，不要停

留在我这里，因我不过是用⽔给你们施洗，也就是说，我只洗外面。但耶稣基

督要来洁净里面，这才是真洁净。让祂来洁净我们吧。祂会用⽕给你们施洗，

分开并⼤⼤炼净你们里面的各部分。祂会用祂的灵给你们施洗，用祂的⽕除去

并吞噬自私自利的⽣命。正如诗篇 104:30所说，你发出你的灵，它们便受造，

你使地面更换为新。祂的运作不仅炼净里面，也炼净外面。地面指的就是外

在。 

 

路 3:21-22 众百姓都受了洗，耶稣也受了洗。正祷告的时候，天就开了，圣灵降

临在他身上，形状彷佛鸽子；又有声音从天上来，说：“你是我的爱子，我喜悦

你！” 

 

耶稣基督是全⼈类的榜样，我们都必要模成祂的形像。耶稣基督为我们展

示了我们得救和被成全所需历经的各个阶段。我们需要经历这些阶段有两个原

因。首先，我们看见耶稣基督在这⼉，于是我们加⼊祂，和祂⼀起在这阶段

里。其次，我们看见祂圣别了所有的阶段/灵程，好让我们明白，祂已经历了每

个阶段，祂使这些阶段成为圣洁。祂的同在和特质有助于我们得救恩。我们只

靠耶稣基督里面的德⾏和特质活着，也只为祂活着。 

 
13 译注：参阅希伯来书 6:1-2 “所以，我们应当离开基督道理的开端，竭力进到完全的地步，不必再立根
基，就如那懊悔死行…”。 



 

 36 

天就开了，表示对耶稣基督受洗这件事的颂扬，也让我们知道耶稣基督就

是救主。天开了，表明悔罪和洗礼中的恩典。天是关闭的，直到耶稣基督来受

洗。虽然律法世代有许多圣洁的悔罪者，但他们的作为加在⼀起也不能让天

开。只有耶稣基督能。神圣的救主啊！要是能到你那里该多好！我们必须到你

那里。这样，天就向我们敞开，天就是我们⽗神的怀抱。唯有你能使天向我们

敞开。我们与你⼀起住在⽗神里面。需要先到耶稣基督那里，好让祂领我们到

⽗神那里。祂告诉过我们，若非藉着祂，没有⼈能到⽗那里去。 

圣灵降临在他身上，形状彷佛鸽⼦。这表明我们将要在耶稣基督里面发现

的单纯。祂要把真正的单纯放在我们里面。神乐意把我们塑造成祂所喜悦的耶

稣基督的样⼦。弃绝自⼰给耶稣基督，并被祂扶持的⼈，灵命变得强壮。耶稣

基督扶持并塑造那些从不惹神不⾼兴的⼈。 

 

路 3:23耶稣开头传道，年纪约有三十岁。依人看来，他是约瑟的儿子，约瑟是

希里的儿子， 

 

此前，耶稣基督的⽣命完全隐藏在里面，过的是纯粹的内在⽣活。这位要

用祂的话来拯救世界的救主，头三⼗年完全隐藏，对外保持沉默。祂的沉默和

祂的话对⼈类所做的贡献⼀样多！由于内里⽣命的恩典是极为卓越升华的，所

以耶稣基督花了三⼗年在众⼈⼼中建立并成就这事。祂只花三年时间用来从外

在照顾别⼈。耶稣基督不满⾜于只用话语教导我们，⽽是向我们展示，内里⽣

命是唯⼀不可少的。我们从祂的榜样中看见，祂亲自操练了内在⽣命，把这个

当成祂⽣活的中⼼。 

 

 

路加福音第四章 
 

 

路 4:14-15 耶稣满有圣灵的能力，回到加利利，他的名声就传遍了四方。他在各

会堂里教训人，众人都称赞他。 

 

此处我们看见，我们里面需要被圣灵感动所引导。耶稣基督被圣灵的能⼒

充满，内住圣灵引导祂去哪里，祂就去哪里。当⼈被置于这使徒灵程，就必须

在所有外在事物上跟随神的感动。保罗也用过这优势。那些较低灵程则不同，

⼈必须用顺从在外部事物上接受引导。耶稣基督使用了这个内在的优势。早

先，祂⼀直完全顺从⽗母，但在里面，祂处于使徒⽣命阶段。外在事物上祂完



 

 37 

全顺从⽗母，但里面祂是跟随神的感动。这就是为什么当耶稣首先在加利利开

始尽职事，当祂母亲马利亚想利用从前⼀直吩咐祂做事的权利时，祂对母亲

说，“母亲，我与你有什么相⼲？”（约 2:4）所有这些话都是奥秘的，耶稣和马

利亚说这些只是为了教导我们。因此马利亚又说，“祂告诉你们什么，你们就作

什么。”因为耶稣基督不再处于从外在顺从她的阶段，⽽是处于只跟随圣灵感动

的阶段。 

他的名声就传遍了四⽅…众⼈都称赞他。使徒阶段起初总是这样，但⼈们

的盛赞是个准确⽆误的征兆，即这⼀切都要以⼗架、羞辱和耻辱告终。 

 

路 4:16-18 耶稣来到拿撒勒，就是他长大的地方。在安息日，照他平常的规矩进

了会堂，站起来要念圣经。有人把先知以赛亚的书交给他，他就打开，找到一

处写着说：“主的灵在我身上，因为他用膏膏我，叫我传福音给贫穷的人；差遣

我报告被掳的得释放，瞎眼的得看见，叫那受压制的得自由， 

 

神啊！看似偶然，其实是你安排的杰作！属灵⽣命中最⼤的事都是很自然

发⽣的。若有什么壮举，也会看似是偶然。然⽽⾔⾏皆极为神圣，未经提前考

虑。似乎耶稣基督是偶然翻开书。然⽽，祂找到了先知以赛亚所记载的关于

祂、关于使徒⽣命的段落。 

圣经这处清楚描述了⼀个使徒的真素质，正如耶稣基督在地时向我们展现

的。主的灵在我身上，因为耶稣基督跟随神⼀切运作，从不在任何事上抗拒

神，因此神的灵在耶稣基督身上找到安歇。这是受膏的使徒果⼦，因为凭着说

这话的⽅式，膏油进⼊⼈里面，涂抹贯穿全⼈。因此，⼈需要满了这膏抹，然

后才能帮助别⼈。若没有这神圣膏抹，话语就只是鸣锣响拔，什么也留不下。

（林前 13:1） 

此后，圣灵安息在作使徒的⼈里面，圣灵就可以使众⼈⼼中怀上孩童耶

稣。圣灵为这伟⼤奥秘⽽预备了神圣膏抹。圣灵差遣使徒向两种⼈传福音。第

⼀种⼈已经处于灵里贫穷和单纯境地，需要继续进步。第⼆种⼈有⼀颗破碎的

⼼，也就是说，已被毁灭，可以在他们里面造⼀颗新⼼。神取⾛⽯⼼，赐给他

们⼀颗⾁⼼，好让他们有合适的状态可以接受“道”的印记。 

 

路 4:18下-19 差遣我报告被掳的得释放，瞎眼的得看见，叫那受压制的得自由，

报告神悦纳人的禧年。” 

 

耶稣基督要来释放的有两类被掳的⼈。第⼀类是那些被罪捆绑和受制于与

受造物往来的⼈。他们想要转离罪，转向施恩典的耶稣基督。耶稣基督想要拯



 

 38 

救他们，他们的救恩也是确定⽆疑的。另⼀类⼈，他们被掳的情况很危险，与

那些陷⼊罪的⼈不可同日⽽语。他们把自⼰献给神，⾏⾛在神的道路上，渴慕

与神联合。但后来他们遇到拦阻，因为他们又被自⼰俘虏了。他们的被掳是不

可忍受的，因为他们知道真自由的含义，却与神分离。他们⽆法甩掉轭，以及

辖制他们的事物。耶稣啊，唯有你能释放他们！你⽆疑能释放那些弃绝自⼰给

你可赞道路的⼈。耶稣基督对祂拣选的那些⼈宣告这拯救。 

祂来叫那些因罪瞎眼的⼈、处于⿊暗不明境况的⼈得看见。祂把他们放在

神圣之光的全天。 

这是神悦纳和怜悯⼈的禧年，⼈可以享受的⼀个白白⼤恩典。当神差遣⼀

个使徒来到⼀国⼀地，就会附带上千个恩典。我们若从使徒的话得益，就能从

中找到诸般恩典的宝藏，⼀切领受话语的好信徒必经历这些果效。然⽽，仅仅

好奇，却不诚⼼的⼈不会受益。单纯的⼈必丰富地领受！神照各⼈的德⾏

（merit）赐给各⼈。同⼀个太阳，既能使冰消融，也能使泥⼟⻳裂。同理，这

些话语能融化善意的⼼。同时我们看见，单纯的⼈被耶稣基督的⾔⾏感动并得

着了，⽽法利赛⼈却被祂的⾔⾏激怒，想寻机除掉祂。 

 

路 4:20-21 于是把书卷起来，交还执事，就坐下。会堂里的人都定睛看他。耶稣

对他们说：“今天这经应验在你们耳中了。” 

 

爱的神啊，当你开始使徒⽣命阶段，同时也开始了你的“完婚”14和“实现”阶

段。当⼀个⼈进⼊使徒⽣命阶段，耶稣基督就在这⼈里面得以实现。因此，以

赛亚书所记载的⼀切也实现了。 

会堂里众⼈都定睛在耶稣基督身上，也就是说，所有⼈都注意祂。我们内

⼼的眼目若转向内住的耶稣基督，所有注意⼒都转向祂，就能听见祂在我们内

⼼深处说话，圣经所写有关内在⽣命的话就会实现。 

 

路 4:22-24 众人都称赞他，并希奇他口中所出的恩言。又说：“这不是约瑟的儿

子吗？”耶稣对他们说：“你们必引这俗语向我说：‘医生，你医治自己吧！我

 
14 译注：参阅《申辩》22章和 34章：  “而丈夫与妻子肉身的结合，二人成为一体（创 2：24）不过是这
里所说的神人联合的小影，正如保罗所说，神和人成为一灵（林前 6:17）。许多人都很想知道神圣婚姻到
底何时才发生，这不难确认。正如前面说过的，当信徒把自己完全交给神，神也把自己完全给了信徒，定

意要与她联合时，神和人有了魂之机关的联合，这时神和人达成了婚约，是订婚的阶段；可是，要达到完

婚----神圣联合，还要跋涉多么远的路途，经受多少磨难啊！当信徒的魂生命死去，毫无知觉地躺在新郎
的怀抱时，两者就结婚了，因为这时新郎看到信徒已经预备好了，就接她进入联合。然而，直等到信徒被

融化、灭绝，脱离己到一个地步，以至于毫无保留地流进神里面时，才实现和神的完婚。”… “通过完
婚，神把祂自己和祂的道交通给人。这或许可以称为使徒的情形。在这样的生命阶段，人不仅成为神的配

偶，而且为神结果累累，因为到了这个时候，神就用口与她亲嘴，与她联合，然后使她多多为祂生养儿

女。” 
 



 

 39 

们听见你在迦百农所行的事，也当行在你自己家乡里。’ ”又说：“我实在告诉

你们，没有先知在自己家乡被人悦纳的。 

 

多数⼈都看重表象，⽽不是坚持真理和实际。我们看外面，不看里面。这

些⼈看见耶稣基督的出⽣，看见祂的亲属们，却对祂的话没有信⼼。祂说出充

满智慧的话语，所有话都让⼈稀奇和赞叹。由于他们只看外表，所以他们去除

了祂话语的所有果效。多数基督徒也是这样：他们聆听神的话。他们听见了神

的话，欢喜接受这话，默想有关耶稣这个⼈的外在，和祂到底是什么样的⼈，

却并不注目于神自⼰，他们拒绝了神。耶稣基督的外在并没有什么突出之处，

祂告诉他们，⼈们会对多数助⼈的⼈说，‘医⽣，你医治自⼰吧！’也就是说， 

纠正你自⼰的缺点，然后你才适合帮助别⼈。如果我们看⼀个使徒表面上的错

误，很小的错误也能被我们的眼光放⼤得像⼭⼀样⼤，然后我们就抓住这机会

谴责使徒的教训。耶稣基督告诉我们，没有先知在自⼰家乡被⼈悦纳的，这是

由于只停留在外表事物之⼈的谴责。⽽且，当神把⼀个⼈放在使徒⽣命阶段，

祂往往会把这⼈带离本地，因为多数神仆都不能在本地结果⼦。 

 

路 4:25-27 我对你们说实话，当以利亚的时候，天闭塞了三年零六个月，遍地有

大饥荒，那时，以色列中有许多寡妇，以利亚并没有奉差往她们一个人那里

去，只奉差往西顿的撒勒法一个寡妇那里去。先知以利沙的时候，以色列中有

许多长大痲疯的，但内中除了叙利亚国的乃缦，没有一个得洁净的。” 

 

耶稣基督在这里重申之前所说的，使徒在本地本乡什么也不是。这是个奥

秘。让我们看见，没有真使徒或真先知是呆在本地，换⾔之，呆在自⼰里。⽽

是需要彻底脱离自⼰，才能做真使徒，结出使徒职分的果⼦。为了叫⼈明白神

如何在⼈里面运⾏，使徒只需拿出神在她里面、藉着她所做的事。当⼈仍在自

⼰里，就总是居功和自利的。她不假思索、不经意间就窃取神的荣耀。因此，

⼀个使徒极有必要脱离自⼰，免于居功自傲。如果不这样做，神就会许她结果

甚少，因为神对祂自⼰当得的荣耀是善妒的。 

 

路 4:28-30会堂里的人听见这话，都怒气满胸，就起来撵他出城。他们的城造在

山上，他们带他到山崖，要把他推下去。他却从他们中间直行，过去了。 

 

由于⼈性的反复⽆常，我们必须学会与⼈们的掌声和⼈们的谴责保持距

离。他们若此时赞赏，必彼时谴责。此刻，他们对耶稣基督充满钦慕，下⼀

刻，他们就想要杀祂。那些说普遍真理的⼈有仰慕者，可当忠⼼的⼈说说特殊



 

 40 

真理，他们就责备，因为他们中有些⼈被这些话得罪了。从前的支持者变成反

对者。我们要轻看⼈类的尊重和责备，凡事只注目神。不过通常，我们做凡事

都只考虑⼈，这伤损了我们的成功。我们从耶稣基督的身上看见，那些崇敬

祂、稀奇祂教训之深刻的⼈如何刻变时翻，转头就想把祂推下⼭崖。⽽且，很

多⼈在耶稣受难日六天前⼤喊，“奉主名来的，是应当称颂的！”六天后这些⼈

喊着说，“钉祂⼗字架！” 

 

路 4:43但耶稣对他们说：“我也必须在别城传神国的福音，因我奉差原是为

此。” 

爱的神啊！你⽆法传别的，只传神国的福音。你想要在各处传的就是神国

的福音，因你奉差原是为此。你本是掌权的王，你来世上，为要教导并展示你

的王权。这智慧对我们就⾜够了。让神统治，在祂国中掌权作王。可悲可叹的

是，我们反对祂在我们里面建立祂的统治。 

 

路加福音第五章 
 

 

路 5:4-6 讲完了，对西门说：“把船开到水深之处，下网打鱼。”西门说：“夫

子，我们整夜劳力，并没有打着什么。但依从你的话，我就下网。”他们下了

网，就圈住许多鱼，网险些裂开， 

 

耶稣基督已经开始教彼得关于使徒职分的事，好让彼得在进⼊使徒灵程

前，逐步进⼊使徒职分的光景。耶稣吩咐他，“把船开到⽔深之处，下⽹打

鱼。”这样做传道就不受局限，彼得就可以结果累累。可他何时打鱼，并进⼊使

徒灵程呢？是当他整夜劳⼒，并没有打着什么的时候，也就是说，经历了信⼼

的晦暗和赤裸之夜后，看见以自我为中⼼的经历和⼯作徒劳⽆益。于是，他对

凭自⼰可以做事完全绝望。正如彼得告诉主耶稣，他整夜劳⼒却⼀⽆所获。整

夜劳⼒指的是，⼈带着⼀种奇特的晦暗和赤裸，遍寻自⼰的⼯作，试图找到些

什么，最后视自⼰为⽆用。既然视自⼰为⽆用，⼈就想要做些外在的爱⼼善

⼯。她想要为神做点什么，可她的⼯作⼀直毫⽆果效，因为不是在神吩咐下做

的。于是她看见自⼰的⽆用，明白自⼰应停⽌依靠⼯作。她不再想做任何事，

只想安歇于弃绝之中。突然，主耶稣吩咐她停⽌安歇，开始外在的⼯作。她先

是为自⼰辩解，说自⼰毫⽆能⼒。后来，她把以自⼰为中⼼的灵降服于神，完

全拒绝自⼰的意思，于是有光赐给她，使她明白，她以前的⼯作收效甚微是由

于她为自⼰作⼯，⽽且她并没有降服于神。于是，她把自⼰再次交托给主，



 

 41 

说，依从你的话，我就下⽹。我不再为自⼰⾏动，⽽是为你。你所赐的话绝不

会⽆果⽆功⽽返，你的话总是⼤有能⼒、卓有成效的。彼得和我们⼀样，对圣

灵的深奥感到惊讶，凡事都是藉着圣灵⽽成，没有圣灵什么事也做不成。哦，

我全⼼愿意照你的话下⽹。我下⽹，你捕鱼。我接收“道”，但是是你把“道”放

在⼈⼼里，产⽣出你想要的所有果效。你就是这样来塑造使徒。我们凭自⼰的

⼒量做事，什么也做不出来。不凭自⼰做事，我们就不再是个软弱的器⽫，我

们将看见奇迹！另外圣经告诉我们，他们下了⽹，就圈住许多鱼，⽹险些裂

开。主你这神圣的渔夫啊！只有你能有这样的丰收，我们知道，你在使徒里面

做事⼤有能⼒。 

 

路 5:7便招呼那只船上的同伴来帮助。他们就来把鱼装满了两只船，甚至船要

沉下去。 

 

打鱼有时是很费体⼒的事，需要同伴配搭。彼得是使徒中为首为尊的。因

此他有必要是第⼀个捕捉了主⼈话语的渔夫。⼤量鱼比喻将要藉着彼得和其余

使徒的传讲⽽进⼊教会的许许多多⼈。有两只船，表明教会的独特性，包括外

在和内在两面。很多⼈进⼊了教会的外在，顺从信仰，参加各种仪式，但没有

在灵里。⽽那些⾛内在道路的⼈需要完全顺从神的作为，把⾏动交给神，被神

的灵所感动，跟随神。这两只船明确预表了，当教会到处扩展，重新联合到彼

得那只船，它也会有和彼得⼀样的灵，也就是内在的灵，并且同⼼合意。因为

众⼈要在完全的爱中被坚立，也就是，完成与神联合。 

 

路 5:8西门彼得看见，就俯伏在耶稣膝前，说：“主啊，离开我，我是个罪

人！” 

 

通往使徒阶段别⽆它路，唯有⼀种单纯的情形。尚未知晓使徒⽣命奥秘的

彼得看见神藉着他所做的奇事，就想要用他的谦卑来服事。有这样⼀种升华崇

⾼的境地，这⼈却仍感觉到来自亚当败坏性情的诸般果效，在自⼰里面尚未从

根本上消除。由于⽆法调和这崇⾼境地和他自⼰的诸般软弱，他喊道，“主啊，

离开我，我是个罪⼈！”因为我⽆法把这奇妙的圣洁和这奇特的败坏联合起

来。如果你想用我⾏这样的⼤奇事，请医治我这败坏，好让我别再是个罪⼈。

彼得啊，你误会了。正是经历你自⼰的败坏，才使你能够⾏这些奇迹，因为知

道自⼰败坏，你就不会把这些奇迹归功于自⼰，只会归功于神。 

彼得的话给我们展示了他魂的光景，正如我们先前说的。初信者会因着神

藉着他们所做的奇妙事⽽自夸和自我欣赏。他们沾沾自喜，暗暗有种优越感。



 

 42 

虽然他们并不想归功于自⼰，但他们认为自⼰是好的。那些经历了自⼰败坏的

灵命长进之⼈则不同。神藉着他们所⾏的奇妙⼤事湮灭了他们。似乎有新光，

帮助他们分辨，于是他们知道了自⼰的卑劣。神赐给他们的诸般恩惠比任何管

教都让他们难以忍受。纯全⽽不自知，这种状态越久，神越能藉着这⼈做事。

第⼀阶段，⼈活在神的诸般恩典之中。第⼆阶段，⼈处于死⼰情形。第三阶

段，这个湮灭的魂，或者说，死⼰的⼈，不再单独存在，进⼊并坚立于使徒地

位，神在她里面，藉着她⾏事。第⼀阶段会使我们成为居功自傲的⼈，把神在

我们里面所做、通过我们所做的事归功于自⼰。第⼆阶段让我们看见自⼰的卑

劣，从⽽拦阻我们有⾏动的完全自由。⽽第三阶段，⼈不住地否认自⼰所是，

以及所不是，于是能用完全自由的灵来执⾏神的旨意。 

 

路 5:9他和一切同在的人都惊讶这一网所打的鱼。 

 

使徒们已经眼见了这么多神迹，怎么还会如此惊讶呢？原来是神加增了他

们的度量，所以他们更敏感了。我们赞赏⼀些非凡事物，其实它们算不得什

么。⽽天意安排的神迹使我们更容易察觉，因它们加增我们接收神恩典的度

量。 

 

路 5:11 他们把两只船拢了岸，就撇下所有的，跟从了耶稣。 

 

根据马太的见证，耶稣基督经过，呼召他们，他们就撇下⼀切跟随祂。他

们忠⼼跟随了祂的呼召，这是第⼀个使命。他们撇下了⽹和捕鱼的普通营⽣。

但他们收到鱼这巨⼤优势后，要撇下鱼，这就是更⾼等次的弃绝了，是第⼆个

使命。这个呼召更⾼，伴随更⼤恩典。当马太和马可提起第⼀个呼召，他们说

自⼰撇下⽹，跟随了耶稣基督。但关于第⼆个呼召，路加说，他们撇下⼀切，

毫⽆例外，毫⽆保留世物。他们完全倒空地进⼊这第⼆个使命。 

 

路 5:17 有一天耶稣教训人，有法利赛人和教法师在旁边坐着，他们是从加利利

各乡村和犹太并耶路撒冷来的。主的能力与耶稣同在，使他能医治病人。 

 

从此处圣经我们看见，虽然耶稣基督常是有⼤能的，能够医治病患，祂却

不总是这样做。祂管理这神奇的能⼒。有时，祂施展祂的能⼒，⼈们因祂的神

迹⽽得福。被祂隐秘美德的能⼒所感动的⼈是显⽽易见的，因为这⼈的⾏动和

⾔语都被祝福了。当⼀个⼈还没有预备好，什么事都不会发⽣。⼈必须预备

好，才能⾏神迹。我们看见，⾏神迹的直觉有赖于恩膏涂抹，这恩膏药涂抹在



 

 43 

乐意接受的⼈里面。恩典赐感动给接受的⼈。但这⾏神迹的恩典从来都不在

于、也不依靠我们的意志，⽽是在于恩典的预备，和与恩典的和谐。另外，我

们注意到两件事。第⼀，耶稣基督坐下教训⼈。在神那⼀面，所有恩典都出自

神的安息和宁静，神做事总是⼤有能⼒。在⼈那⼀面，我们必须接受造物主这

种⾏事⽅式。 

 

路加福音第六章 
 

 

路 6:20 耶稣举目看着门徒说：“你们贫穷的人有福了，因为神的国是你们的！ 

 

耶稣基督让门徒们知道他们是有福的，因为他们贫穷。确定⽆疑的是，今

⽣最⼤的福乐就在于万事都贫穷，这扩⼤并释放我们。锡耶纳的凯瑟琳在自传

第三⼗⼀章中写道，“热爱贫穷是个宁静的国度”。没有什么比失去占有欲、凡

事皆贫穷，更为幸福。因为如此⼀来，她就⽆所欲求，也不害怕失去什么，于

是拥有了⼀种⽆法⾔喻的幸福。神的国是给真正贫穷的⼈，因为神在这样的⼈

里面能完全掌权。由于没有什么支配她，她与神同⾏，⼀起作王，神⾼过⼀

切，不受制于任何⼈。 

 

路 6:21 你们饥饿的人有福了，因为你们将要饱足；你们哀哭的人有福了，因为

你们将要喜笑； 

 

为了神⽽忍饥挨饿的⼈有福了，因她快要拥有所饥渴热望的对象，⽽感到

完全满⾜。我们渴望得到⾜以支撑我们存在、⽣命和诸般需求的⽅法。神是⾄

⾼者，唯⼀有⾄⾼⽆上主权，完全独立的那个存在，所有其它扶持都来自神。

神是本质的、真正的⽣命，祂保护和扶持所有⽣命。魂15有⼀种强烈⽽隐秘的倾

向，要渴慕这位能扶持她存在、维护她⽣命的神。这种渴慕使魂⾄终与神联

合。魂的这种素质与身体不同。由于魂是灵性的，非物质的，因此魂不需要任

何物质。普通⽣活中，我们通常追随物质。⽽当魂追随这灵性上的渴慕，魂就

慢慢靠近，直⾄与渴慕对象联合，联合的同时，就感到完全满⾜。制造出渴慕

的那个能⼒，也产⽣了完全的满⾜感。哀哭之后是喜笑，因为喜乐接替悲伤。

这深深的渴慕如此强烈，催⽣了眼泪和痛苦，⽽⼀旦这渴慕得以满⾜，悲伤就

化为喜乐，眼泪化为欢笑。 

 

 
15 译注：作者所说的魂，里面包含了灵，灵在魂的最深处，最中心。 



 

 44 

路 6:22 人为人子恨恶你们，拒绝你们，辱骂你们，弃掉你们的名，以为是恶，

你们就有福了。 

 

耶稣基督在此所说的福分与所有⼈想象的⼤相径庭。我们认为，当⼈们，

尤其⼀切有权有位者和有学识的⼈，赞赏敬重我们时，我们就有福了。我们以

为，当⼀个⼈被⼈们谴责定罪时，这⼈就是失丧了，因我们以为⼈得救或失丧

只取决于众⼈的判断。这与神的判断其实非常不同，因为耶稣基督说，“你们是

以外貌判断⼈，我却不判断⼈。”仿佛耶稣是说，“⼈类只凭表面来判断，⽽我

判断⼈⼼深处。”⼈们⾏这不义，因他们是照着其他⼈的判断，不是照着神判断

的真相。当他们见⼀个⼈被批评和迫害，就抓住机会谴责她，⽽耶稣基督亲⼝

褒扬她，并让我们知道，历世历代祂的仆⼈都被如此对待。这些仆⼈被隔离，

仿佛他们是邪恶⽆耻的。他们被厌弃排斥，世⼈为此鼓掌。世⼈隔绝并离弃他

们，怀疑他们的⾏为和⽣活。世⼈排斥极为圣洁和⽆辜之⼈毫⽆困难。耶稣基

督的仆⼈们被定罪和厌弃，是因为他们不被赏识，不被理解。不诚实之⼈把义

⼈说成邪恶不虔的。然⽽，义⼈在所有苦难中都保持喜乐，因神必量着他们⼀

切的⼯给他们赏赐。因他们的⼯是伟⼤的，所以他们的赏赐必是完全的，因神

只会按照仆⼈为祂受苦的程度，把祂自⼰赏赐给仆⼈。耶稣基督尚且被定罪，

我们也被定罪有何稀奇呢？保罗告诉我们，他为爱神的缘故天天死（林前

15:31），承受遭遇的每件事。但他并不苦恼，反倒是喜乐的。我不会根据众⼈

的谴责⽽衡量对⼀个⼈该有⼏分尊重。我们越承受耶稣基督的诸般情形，就越

会被待如同耶稣基督。 

 

路 6:24-26 “但你们富足的人有祸了，因为你们受过你们的安慰；你们饱足的人

有祸了，因为你们将要饥饿；你们喜笑的人有祸了，因为你们将要哀恸哭泣；

人都说你们好的时候，你们就有祸了，因为他们的祖宗待假先知也是这样。” 

 

世⼈乐于反驳耶稣基督的话语和观点。世⼈把耶稣基督称为有福之⼈称作

不幸之⼈。耶稣基督说是有祸的⼈，世⼈视为非常有福。当⼀个⼈被谴责，其

余⼈就毫⽆怜悯地堆上更多谴责。世⼈随便批评这些圣洁的⼈，因世⼈不欣赏

他们。可圣洁的耶稣啊！我若进⼊你的原则和⼼肠，就会为我所受的批评⽽欢

喜快乐，为我所受的赞赏⽽难过。很多⼈因众⼈的谴责⽽离开了神的道路，踌

躇不前。本来这谴责最适合用来加强他们，反倒使他们⼤⼤动摇了。⼤卫很了

解神稳固祂忠仆的各种⽅法，他告诉我们，“我的脚险些滑跌。我见恶⼈和狂傲

⼈享平安，就⼼怀不平。”（诗 73:2-3）我们看见，正直⼈被谴责，自爱之⼈被

赞赏，那些纯洁爱神之⼈反被全世界厌弃。⼤卫这个圣洁⽽受苦的先知又说，



 

 45 

“我若说，‘我要这样讲’，这就是以奸诈待你的众⼦。”（诗 73:15）但被如此对

待的众⼦是最亲爱的。按着耶稣基督的见证，真先知是被⼈类定罪的。假先知

是被世⼈赞同的。 

耶稣基督又告诉我们，如今饥饿的，将要得饱⾜；如今饱⾜的，将要饥

饿。这世界的⼈并不经历对神的饥渴。他们不晓得，因他们并不转向神，所以

并不懂那种对神的热望和饥渴。相反，正直⼈使自⼰与外在事物隔绝，里面持

续不断地渴慕神，以神为目标。那些专注于自我，满⾜自我的⼈，将会永永远

远极度渴慕神，却永远得不到满⾜。如今，他们妄想通过财物、尊荣和享乐得

满⾜。可是将来，他们会永远渴慕那位⽆上好的神，却⼀⽆所得。那些住在神

里面的⼈如今流眼泪、受逼迫；别⼈倒是享乐欢笑。但受苦的⼈将要笑到最

后，如今喜笑的反要永远流泪。 

 

路 6:35-36 你们倒要爱仇敌，也要善待他们，并要借给人不指望偿还，你们的赏

赐就必大了，你们也必作至高者的儿子，因为他恩待那忘恩的和作恶的。你们

要慈悲，像你们的父慈悲一样。 

 

做凡事都只以神为目标，撇弃了自⼰利益的⼈，觉得这段圣经的吩咐是世

上顶容易做到的事。当只有神的权益引导并管理我们，我们就没有仇敌，对待

他们像神对待他们那样。根据耶稣的话，我们最⼤的仇敌也是我们最好的朋

友；他们的逼迫给我们带来了最⼤的益处。我们的主建议我们为邻舍做事不求

自⼰的益处：不指望偿还。可神啊！从哪里能找到服事你却不掺杂自⼰利益的

⼈呢？所有⼈都指望自⼰的利益，⽆⼈寻求耶稣基督的利益。但耶稣基督告诉

我们，做这些事不求自⼰利益的⼈是⾄⾼者的⼉⼦。我们可以分辨出像雇⼯⼀

样的⼉⼦，他们服事天⽗是出于⼰利，并得享⼰利实现的快乐。雇⼯做事只为

得赏赐。⽆论我们在哪里，神都为我们做了这么多好事。为什么我们不能对弟

兄姊妹们有同样的关爱呢？我们要学习神那样有怜悯，并且把公正和报应的事

留给神。另外，圣经也教导我们，报应只当留给神来做。 

 

路 6:44-45 凡树木看果子，就可以认出它来。人不是从荆棘上摘无花果，也不是

从蒺藜里摘葡萄。善人从他心里所存的善，就发出善来；恶人从他心里所存的

恶，就发出恶来；因为心里所充满的，口里就说出来。” 

 

⼈们可能只从⼀个⼈结的果⼦来判断这⼈。他们若见果⼦不好，就认为是

里面腐坏了。如果我们探究真相，就会看见，如果里面腐坏了，果⼦就不会是



 

 46 

纯洁丰富的。只有⼀颗善⼼才能结出外面的好果⼦。⼀颗满了神的⼼只能说出

神。当我们说起神，我们就慷慨给与，毫不费⼒就能极为丰盛地付出。 

 

路 6:47-48 凡到我这里来，听见我的话就去行的，我要告诉你们他像什么人。他

像一个人盖房子，深深地挖地，把根基安在磐石上。到发大水的时候，水冲那

房子，房子总不能摇动，因为根基立在磐石上。 

 

这些话本身就⾜以使我们相信所说的有关内里⽣命的事。耶稣基督教导我

们，到祂这里来的⼈是怎样的。到耶稣基督这里来—这是内在转变的第⼀步。

我们当从里面有转变，寻求耶稣基督，毫⽆保留把自⼰交给祂，弃绝自⼰给

祂。当我们来到耶稣基督这里，当我们转向里面的时候，就迈出了第⼀步。要

从里面听见祂的话，因为祂只想对⼈内⼼深处16说话，祂只去⼈内⼼深处说话。

因此，我们需要到耶稣基督这里来，在⼼底倾听祂的话，然后在外在⽣活中把

祂的话实践出来。需要留意我们的内在，倾听我们主的旨意，然后外面积极主

动地把祂的话付诸实践。祂的⼉⼥和仆⼈们留⼼听祂的话，好明白祂的旨意。

⼀旦明白，就要设法遵⾏祂的旨意。她始于内在的合⼀和单纯。然后，里面被

动接收必须伴随外在⾏动；外在⾏动必须支持内在的被动。这道路的完全把里

面的接收和外面的⾏动合⽽为⼀，然后繁增。 

这样⽣活的⼈，好比⼀个⼈盖房⼦，也就是他灵性的房⼦。⼀开始要深深

地挖地，指的就是向自⼰死。第⼀步的死⼰就是反对以⼰为中⼼的各种运作。

⼀旦这步的死⼰⼯作结束，神就进⼊死⼰⽽遗留下的空间。我们可以分辨出这

是神，因为是神不断地运作，我们才逐渐停⽌了属⼈的各种运作。第⼆步的死

⼰就是除灭我们必死的⽣命、我们所是的⼀切和我们赖以存在的⼀切。根基只

是⼟，填满死⼰造成的空处，好把根基立定。另外，里面的死⼰和根基只能藉

着除去我们⼰意和居功来做成。⼀旦做成，我们就找到耶稣基督这活⽯，这房

⼦全是为祂⽽建，也只建立在祂这活⽯之上。凡是不出于耶稣基督的，都要从

我们里面被毁掉。 

如此⼀来，房⼦就不再会惧怕什么。洪⽔巨浪、强烈试探、严酷逼迫等都

⽆法动摇这些⼈，因为他们并非立基于属⼰运作，或自我关注的沙⼟之上，⽽

是立基于不能摇动的磐⽯耶稣基督之上。这些⼈⽆所畏惧，凡事越猛烈临到他

们，他们越有信⼼和把握。摇动他们的反⽽坚固他们。若耶稣基督没有亲⼝这

么说，这点会让⼈难以置信。 

 

 
16 译注：原文为：人内心深处，原文为“耶路撒冷”的心，下句同。 



 

 47 

路 6:49惟有听见不去行的，就像一个人在土地上盖房子，没有根基；水一冲，

随即倒塌了，并且那房子坏得很大。” 

 

许许多多⼈都属于这个类型。他们听是听见了，知道神想要他们做什么，

说起内里⽣命的时候也看似有好感，但却不想付诸实践。他们不往下扎根，⽽

是流于表面。他们的房⼦徒有其表，但会怎样呢？这房⼦看似美观宏伟，可⼀

遇到试探，受逼迫时，就倾覆毁坏了，⽽且坏得很⼤。 

 

路加福音第七章 
 

 

路 7:11-15 过了不多时，耶稣往一座城去，这城名叫拿因。他的门徒和极多的人

与他同行。将近城门，有一个死人被抬出来。这人是他母亲独生的儿子，他母

亲又是寡妇，有城里的许多人同着寡妇送殡。主看见那寡妇，就怜悯她，对她

说：“不要哭！”于是进前按着杠，抬的人就站住了。耶稣说：“少年人，我吩咐

你起来！”那死人就坐起，并且说话。耶稣便把他交给他母亲。 

 

死亡预表因罪恶⽽新近死亡的罪⼈们。耶稣基督用祂的死⽽复活为罪⼈们

付了重价。 

这死亡也有灵意上的预表：⼈向自⼰的⾏动死了，因此变得对神有意识和

敏感。这段经⽂提到独⽣的⼉⼦，预表这⼈是蒙珍爱的，然⽽却荒凉⽆果，直

到他引起了耶稣基督的同情，于是耶稣基督恢复他，使他变得纯净。 

耶稣基督使我们从三种不同类型的属灵死亡中得以复活。神亲自选择⼀个

⼈可能经历哪些死亡。对有些⼈，神满⾜于让他们只经历第⼀种死亡。其余

⼈，神让他们经历第⼀种和第⼆种。极少数⼈经受第三种死亡的考验。死亡过

后，旋即是复活。 

第⼀种属灵意义上的死亡⼏乎不算死亡。它是对⼀个看似甜美⽽肤浅的⽣

命进⾏改变和剥夺。就像马太 9:18管会堂之⼈的闺⼥，被夺去了诸般恩典、恩

赐和非凡亮光，这些灵性上的美物确实标志着⼀个⼈的尊贵。所有这些都属于

神，她失去这些美物⼀段时间之后，就在灵性上得到了⼀个很⼤的益处。她经

历这死亡的过程中通常伴随着⼀些逆境，她以为自⼰已经经历了所有死亡，实

际上却远非如此。 

第⼆种属灵意义上的死亡更为苦楚和切身。⼈向自⼰的各种动作死，这些

动作对⼈来说是亲密⽽本质的。这是独⽣的⼉⼦，我们爱如珍宝，视为不可或

缺。她成了个处境凄凉的寡妇，已经（或者看起来已经）失去了她的佳偶，就

是那位曾⼀直在她里面产⽣极为亲密各种运作的神。她感觉自⼰里面毫⽆良



 

 48 

善。她觉得自⼰失去了⼀切。她佳偶的死亡使她陷⼊⼀种⽆助的境地，绝望到

根本不想另找⼀个。耶稣见她的软弱和深深痛苦，就⼼⽣同情，复活了她的独

⼦，并赋予各种新的益处。这死亡比第⼀种死亡更深刻。她已经深处⼀种真正

死亡的诸般情形中。这并非睡眠。死⼈躺在棺⽊中，但并没有腐坏，也没有埋

葬。第三种死亡才有腐坏和埋葬。第⼆种死亡是关于那些看似本质和必要的事

物，第⼀种死亡则不是，⽽只是那些非本质的、各种官能的死亡，例如亮光、

品味、知识、恩惠，神里所见⼀切恩赐。 

⼈所经历的第三种死亡远比其它死亡奇特。这彻底根本的死亡是⼀切自义

和居功的死亡，伴随着⼗分恶劣和迥异的环境。这死亡与其它死亡的外在环境

之间的区别，就好比睡眠和死亡之间的区别。这位寡妇的⼉⼦将被复活。神使

⼈恢复了曾⼀度失去的、⾏善的能⼒。神把她恢复到极为进深的地步，使她免

于犯过去会犯的千百个错误。 

 

路 7:16-17 众人都惊奇，归荣耀与神说：“有大先知在我们中间兴起来了。”又

说：“神眷顾了他的百姓。”他这事的风声就传遍了犹太和周围地方。 

 

经历头⼏个死亡的⼈让自⼰成为恩典的⼯⼈，他们引起众⼈的惊羡。神只

让他们把这些恩赐用于别⼈身上。神在他们里面、为着别⼈所⾏神迹的风声就

传遍各处。这些⼈经历诸般⼗架和恶名，就如最后的死。他们的使徒⽣涯会荣

耀地结束，因为他们的⽣命将会终结，正如耶稣基督⽣命终结⼀样。众⼈欢呼

“奉主名来的是应当称颂的！”之后，就会喊“抓住他，钉他⼗字架！” 

 

路 7:29-30 众百姓和税吏既受过约翰的洗，听见这话，就以神为义。但法利赛人

和律法师没有受过约翰的洗，竟为自己废弃了神的旨意。 

 

这段话需要注意两个情况。第⼀个，受过约翰洗的⼈到耶稣基督那里去。

我们知道，⼈需要经过悔改的泪⽔，才被引进内在道路。⽆⼈能免于悔改就进

⼊。第⼆个情况是饱学之⼠和过着⾼度自律⽣活之⼈的反对，这些⼈不想顺服

神。他们甚⾄比最坏的罪⼈们麻烦更⼤。他们嘲弄把自⼰交托给神的⼈。他们

自以为⾼过所有⼈，如圣经所⾔，他们废弃了神想使他们分别为圣的计划。他

们发明各种借⼝，好苦待别⼈。他们很容易被冒犯，并谴责别⼈错了。他们热

⼼支持律法的字句，⽽非律法的精意。然⽽罪⼈们和愚蒙⼈很愿意顺服神。他

们经过初次炼净，就是洗礼，然后被带进耶稣基督里。饱学之⼠和自律之⼈却

满了自爱和独立作风。他们仍旧依恋自我和自⼰的亮光，并且敌对真理的亮

光。 



 

 49 

 

路 7:34-34 施洗的约翰来，不吃饼，不喝酒，你们说他是被鬼附着的。人子来，

也吃也喝，你们说他是贪食好酒的人，是税吏和罪人的朋友。 

 

耶稣基督在这里对比了忏悔赎罪⽣活和祂自⼰的普通⽣活。耶稣基督想要

过⼀种⼈⼈都能过的⽣活。祂是我们众⼈的榜样和模范。我们要效法祂⽣活的

榜样，⽽不是圣徒们⽣活的榜样。多数⼈看见圣徒们⽣活中的美德善⾏，就想

要照着做。⼀时学学这⼈，⼀时又学学那⼈，因⽽从没有⼀个统⼀的做法。效

法耶稣基督有⽆限多种⽅法，每个圣徒有自⼰的特殊⽅法来效法祂。但我们必

须在⾏为上效法的并非哪些特定圣徒。因为圣经告诉我们要把哪个圣徒当做榜

样来学习了吗？在耶稣登⼭变相的⼭上最后神让哪个圣徒向我们显现了呢？我

们若被告知要效法圣徒，是要看他们与神恩典配合⾏动的忠⼼、完成使命的忠

⼼，和被引导进⼊神想让他们⾛之道路的忠⼼。可我们不该致⼒于效法众圣徒

的每个⾏为，因为我们的使命是不同的。耶稣基督许可众圣徒做别⼈⽆法效法

的事，就是为了教导我们，不要效法众圣徒。我们要忠⼼跟随的乃是圣灵的感

动。耶稣基督亲自过了⼀种我们⽆法效法的⽣活。我们当允许祂按照我们的⽣

活⽅式和神的计划，在我们里面把我们模成祂的形像，表现出祂的性格。这种

由耶稣基督来引导的⽣活是容易的、平凡的、圣洁的，可敬的，但却被罪⼈和

看似正直的⼈所诟病。假宗教领袖也诟病施洗约翰那非凡奇特的⽣活⽅式。⼈

们甚⾄论断施洗约翰的外表，如此苦⾏、⾰新和不凡。他们也论断耶稣基督的

外在⽣活，耶稣过着有吃有喝的平凡⽣活，但他们批评祂做了税吏和罪⼈的朋

友。良善的神宽容忍耐这些罪⼈，甚⾄称他们为朋友！ 

如果⼀个罪⼈愿意信主，想要认真听耶稣基督，就会成为耶稣的朋友，⽽

且由于他不抵挡耶稣基督，他会得到耶稣基督的灵。哦，⼈类的论断是何等盲

目！既然耶稣基督这位⼈⽽神者，都不能满⾜这些羁绊在自身知识里的法利赛

⼈和律法师，那么谁还能满⾜他们？ 

 

路 7:35 但智慧之子，都以智慧为是。” 

 

只有智慧之⼦以智慧为是。他们的单纯、坦率和⽆辜是神智慧的标记，⽽

不是科学智慧的标记。有学识的⼈抵挡神的智慧，智慧之⼦护卫并支持神的智

慧。孩⼦般的单纯啊！在神看来，你比世上⼀切圣贤哲⼈的虚假智慧加起来都

更有荣耀。因此耶稣基督说，“⽗啊，天地的主，我感谢你！因为你将这些事向

聪明通达⼈就藏起来，向婴孩就显出来。”的确，婴孩才明白并测试智慧的那些

⽆法参透的道路。 



 

 50 

 

路 7:36-37 有一个法利赛人请耶稣和他吃饭，耶稣就到法利赛人家里去坐席。那

城里有一个女人，是个罪人，知道耶稣在法利赛人家里坐席，就拿着盛香膏的

玉瓶， 

 

这个抹⼤拉的⼥⼈是个罪⼈，她怎么会有⼀⽟瓶香膏？⽟瓶意味着她灵魂

的洁白，她的魂满了香膏，也就是说，满了恩典的膏抹。原来，这是由于她不

再是个罪⼈，不再适合被称为罪⼈。耶稣基督亲切地注视她并赐她恩典之前，

她是个罪⼈。⽽祂的爱渗透了她。耶稣亲切地注视我们之后，我们和她⼀样肮

脏的瓦器就成为⽟瓶，适合盛装极佳美的恩膏。可是，宽宏的良⼈啊，你的爱

何等强烈⽽丰盛！你强烈的感情带我们⾛出了理性和骄傲的各种考量，进⼊并

不欢迎你的公共场所，留下你爱的标记。这丰盛的爱带你的魂回到基督那里，

带着祂赐你的所有恩典，好奉献给祂。你把祂赐你的东西又交还给祂，学习不

做⼀个居功自傲的⼈。蒙爱的⼥⼦啊！内在⽣命的⾼⼿！你起初是个熟悉弃绝

自⼰的能⼿：既不自省，也不推理。但这都不是你最可贵之处，纯爱才是。你

的弃绝是⼗分盲目的，因你跟随内⼼的直觉。抹⼤拉的⼥⼈啊，你的做法是奢

侈铺张的，⼈们除了说你癫狂⽽充满激情，还能说你什么呢？难道你不害怕连

累耶稣，败坏祂的名声吗？“不，不，”我的抹⼤拉说，“我⽆法有这些想法。我

爱祂，我单单跟随我良⼈的感动。我的⼼只用来爱。我曾爱上百个不同事物，

让这些事物共享我⽆限⼤的⼼，它们却⽆法满⾜或充满我的⼼。可如今，这上

百个爱都汇聚成⼀个爱，只爱祂。此外，在我的痛苦和喜悦中另有⼀种折磨，

那就是：我的⼼如此⼴⼤，可以盛装许多不同的爱，可这⼼对仅有⼀种爱来说

却太小了。”这爱带着极⼤的丰富充满她，以致于她悲哀自⼰太小了，⽆法盛装

如此⼴⼤泱莽的爱。于是她对过去自⼰的虚空感到伤⼼痛苦，因为过去她曾用

各种其它的爱填塞这⼼，却连很小的⼀部分都填塞不满。哦，你是否像抹⼤拉

⼀样，有很⼤的⼼，却分⼼各处？把你的爱集中在耶稣身上吧，祂要用极⼤的

丰富充满你。博学之⼠说⼈需要花费多年才能学会弃绝自⼰给爱。抹⼤拉并没

有等，⽽是立马就绝对地爱。她拣选了那上好的份；她选择先爱。明明现在就

能拥有这福分，为何要等？抹⼤拉纯洁的爱催促她，于是她马上⾏动，把自⼰

的罪丢在⼀边，选择去爱。耶稣基督看着她。她就像⼀棵向日葵，忠⼼跟随太

阳的移动，她转向耶稣的注视。这注视如此强⼤⽽有穿透⼒！祂的注视能融化

最硬的坚冰。我们若转向祂神圣的注视，瞬间我们就会从魔鬼变成天使。抹⼤

拉若没有听从她姐姐的建议，去和耶稣谈话，她就不会成为内里⽣命之⼈的楷

模。 



 

 51 

抹⼤拉只需做两件事，就得以进⼊这升华的境地。首先，她靠近耶稣基

督，把自⼰曝露在祂的神圣注视之下，祂的⼀瞥如同⼀道光线，与她的⼼联

合。其次，她倾听。她敞开⼼扉倾听。这就是抹⼤拉为这升华境地所做的预

备。因她倾听了，所以她能和新妇⼀起说，“我起来，要给我的良⼈开门。”

（歌 5:6）她熔解并液化，由此她的⽕猛烈燃烧，把自⼰变成了⼀股强烈运⾏的

爱。这位幸运的佳偶展现了激烈和热切。如若没被⼀种超凡恩典扶持着，她的

爱会瞬间死去，但她里面焚烧的这⽕给她带来了新⽣。抹⼤拉熊熊燃烧，被吞

噬殆尽，成为灰烬。与此同时，灰烬变成了另⼀个抹⼤拉。同是这运⾏，让她

死，⽽后又给她新⽣。她如凤凰，瞬间被神圣太阳之⽕焚烧殆尽。爱完成吞噬

的同时，也是爱的新⽣。 

抹⼤拉的转变经历了⼀个初次的死，随后是初次的⽣。耶稣基督在加略⼭

上经历了祂最后的死和最后的⽣。两种死完全不同！第⼀次的死里有何等爱的

甘甜、⽕焰和同在！死亡！⽣命！谁能懂你们呢？爱的⽕给了第⼀次的死和第

⼀次的⽣。冷给了第⼆次的死和第⼆次的⽣。但冷变为⽕，造成了佳偶和爱之

间奇妙的合⼀。抹⼤拉死了。耶稣基督死了。随后有个奇妙的蜕变，导致完全

的混合，抹⼤拉在耶稣基督里死了，耶稣基督逐渐变成了抹⼤拉。不再是抹⼤

拉，⽽是耶稣。我的良⼈，你在哪⼉？我要寻找你。你找得好，因为你找的时

候不再是找坟墓里面。你找良⼈时，你成了祂所居住的坟墓。你成了⼀座坟

墓，然⽽是荣耀得胜的坟墓。所以祂说，不要摸我。换⾔之，不要停下来抚触

我的⼈性。如今我在你里面，你在我里面。由于我还尚未升到我⽗那里，我还

有时间教导你关于我们新爱情的新奥秘。真愿我们都有抹⼤拉和耶稣之间的自

由，以及他们之间的联锁！佳偶啊！你用⾏为告诉我们的，比你用⾔语所能表

达出的⼀切知识更多。 

 

路 7:38 站在耶稣背后，挨着他的脚哭，眼泪湿了耶稣的脚，就用自己的头发擦

干，又用嘴连连亲他的脚，把香膏抹上。 

 

她站在耶稣基督背后，她的谦卑不许可她不这样站。她虽然很谦卑，却也

忍不住靠近耶稣，亲吻祂、触摸祂，泪洗祂的脚，并用自⼰的头发擦⼲。这并

没有表达出那来自爱的真正痛苦！爱驱除所有惧怕，却并不驱除⼀切痛苦。抹

⼤拉的爱就像⼀座⽕炉，在她⼼里燃烧，净化了她的双眼。她带着爱和痛苦哭

泣。爱的⼒量引出喜乐的泪⽔，诉说她所拥有的幸福。她为爱得太迟忧伤极

了。她⽆话可说。当⼀颗⼼爱到完全，⾔语就⽆法表达这爱了！她有爱的真正

标记！⼈⼼有⽆限多种⽅法来提供爱的证据。她有⼀颗⼼，用⼒去爱，她的悲



 

 52 

伤也是⼀种强烈的爱，剧烈的悲伤禁⽌所有⾔语。她亲吻主⼈的脚，在她神的

面前把自⼰的⼼像香膏⼀样铺展开来。起初所有爱都是为着耶稣基督那神圣的

⼈性。他们只想爱祂、倾听祂，并效法祂。⼀个⼈若倾听，耶稣基督必凡事都

教导。她只需保持与祂联合就好了。 

 

路 7:39请耶稣的法利赛人看见这事，心里说：“这人若是先知，必知道摸他的是

谁，是个怎样的女人，乃是个罪人。” 

 

单纯内里信徒的⾏为遭诟病不只是在今天，在耶稣基督的时代也是如此。

我们经常把圣⼈当成罪⼈，把罪⼈当成圣⼈。⼈⼼刻变时翻。他们惊讶于耶稣

基督竟容许抹⼤拉的玛利亚靠近祂，她比许多看似公义的⼈对耶稣基督更友

善。他们嫌弃和耶稣基督在⼀起的罪⼈们，并对耶稣允许罪⼈们靠近⽽感到震

惊和反感。他们若愿意全⼼转向耶稣基督，就不再是罪⼈了。 

 

路 7:40-43耶稣对他说：“西门，我有句话要对你说。”西门说：“夫子，请说。”

耶稣说：“一个债主有两个人欠他的债：一个欠五十两银子，一个欠五两银子，

因为他们无力偿还，债主就开恩免了他们两个人的债。这两个人哪一个更爱他

呢？”西门回答说：“我想是那多得恩免的人。”耶稣说：“你断的不错。” 

 

我们所有⼈永远都是⽋神债的。每天我们都⽋新债，然⽽有些⼈⽋神的远

比其他⼈多。有⼈⽋众⼈同⽋的普通债；也有⼈⽋特殊罪债，他们是⼤罪⼈，

比如城里像抹⼤拉这样犯罪的⼈。神啊！你赐更多给这些⽋债更多的⼈，因为

罪在哪里显多，恩典就更显多了。（罗 5:20）神赦罪之处，就是爱越发洋溢之

处。神啊！你拯救罪恶之⼼的⽅法是，差遣⼀股炽热明亮的⽕焰，瞬间吞噬罪

和罪⼈。犯罪之⼈信主之后，对主的爱是强烈的！这爱能使魂⽣命削减到⼀个

地步，死于三重爱和三重痛苦。魂有从前⽆故恨神的痛苦、没有爱神⽽虚度了

光阴的痛苦，未能尽情爱祂的痛苦。这三重痛苦造成了三重爱，猛烈增长。痛

苦加增了爱，⽽爱似乎刺激了痛苦。但这并非恼⼈的痛苦，或令⼈担忧的爱。

⽽是⼀种宁静祥和的痛苦；⼀种痛苦的爱和⼀种有爱的痛苦。她伤⼝越深，痛

苦越深，也越多甘甜。这魂只有痛苦与爱兼备才强壮。甘甜和痛苦同时存在，

形影不离。神啊！她说，我曾是、现在仍是个罪⼈。我若把自⼰犯罪的所有细

节告诉你，你会觉得不可思议。然⽽，每次我陷⼊自⼰罪恶的泥沼，都发现我

的⼼只会做⼀件事，就是爱你，⽽且发现你只以良善恩慈待我。我们的⼼若不

爱祂，就不会爱任何⼈事物。她是通过自⼰的过犯发现了爱，最纯洁强烈的

爱。 



 

 53 

抹⼤拉被耶稣的爱吞没，以致于她毫不在意⼈⾔⼈⼼向背。她⼀点也没想

为自⼰辩解，⽽是任⼈评论。她脑⼦里只有⼀个想法，就是爱神。除了这爱，

她⽆法预想任何事。她甚⾄没想过要请求赦免。也不问自⼰是否会被赦免。她

忘了⼀切关于她自⼰的事。她对自⼰的利益毫⽆兴趣，因为她并不拥有自⼰的

⼼或魂。她的⼼已被弃绝，不再属于她。抹⼤拉的⼼已被弃绝，不再只是她的

⼼。她的⼼在耶稣里。耶稣在自⼰里面搜寻她的⼼。因此她发现耶稣是她的辩

护⼈、守护者、医⽣和爱侣。耶稣为抹⼤拉做所有这些，祂也为所有因祂⽽忘

我的⼈做这些。耶稣为所有不自辨的⼈辩护。耶稣关爱⼀切把自⼰交托给祂的

⼈。耶稣医治所有被神圣之爱所伤的⼈，以及所有不想着其它伤的⼈。祂是那

些爱祂之⼈的爱侣。这些爱神⽽忘了自⼰的⼈，不再能挂⼼自⼰的成圣或救

恩。热诚的爱给⼀些⼈带来这样的⼒量，让他们⽆法再想着这爱以外的任何

事，实属正常。他们只会想办法让爱侣喜悦。抹⼤拉满⼼爱意，以致于失了常

态，举动过分。她泪湿耶稣的脚，就用自⼰头发擦⼲。迫不及待的爱⽆法耐⼼

等候释放的时机。我们若不允许这冲动的爱，它就会变得更急躁。平淡的爱很

容易隐藏，但热烈的爱绝⽆法隐藏。 

 

路 7:44 于是转过来向着那女人，便对西门说：“你看见这女人吗？我进了你的

家，你没有给我水洗脚，但这女人用眼泪湿了我的脚，用头发擦干； 

 

耶稣转过来向着抹⼤拉，因为抹⼤拉已经靠近了耶稣。有福的转身！转过

来是为着联合，爱的协议。耶稣用爱祝福着抹⼤拉，抹⼤拉也用⾏动颂赞着耶

稣。她用眼泪湿了祂的脚，用头发擦⼲。她⼀直注视耶稣，不看自⼰。她擦耶

稣基督的脚时，只想着祂，她的思绪完全被祂占据，且带着愉悦。爱侣啊，你

喜悦接收抹⼤拉的泪⽔！她擦你脚时，你善说⼼语，她给了你爱的表记！你照

着抹⼤拉把⼼交给你的程度，把你的⼼也给了她。在有些⼈看来，抹⼤拉似乎

不太谦卑。她并没有停下来看看耶稣是否同意她靠近。她只想着用眼泪表达她

的爱和热⼼。然⽽，她的眼泪非但没有削减她的爱，反⽽使她的⽕燃烧更旺，

⽽她的⽕加增了她的眼泪。这是美妙的。⽔旺⽕，⽕旺⽔。⽔没有灭⽕，反⽽

使⽕更旺。⽕没有烧⼲眼泪。他们都变得更丰富！奇妙的⼤⽕！抹⼤拉的泪⽔

和⼼制造出圣⽕，藏在她⼼井中，这⼼从前是泥泞的，如今曝露在神圣太阳

下，点燃并吞噬了它。是⽕，是泥。它像是抹⼤拉家中的泥，看着是罪恶的。

可⼀旦⽔触碰了耶稣基督的脚，就变为最纯净之爱的⽕。罪⼈哪！只算为泥的

罪⼈们哪！来吧，靠近神圣太阳，你们就会成为吞噬⼀切的⽕。耶稣基督看着

抹⼤拉。祂转过来向着她，并对⼈说话，仿佛是说，“我把自⼰给你，有福的佳



 

 54 

偶！因你已把自⼰给我。”耶稣满⾜于把抹⼤拉的罪债放在祂⼼隐秘处，然后才

向世⼈公开，祂已赦免这些罪。祂想让别⼈知道自⼰为抹⼤拉做了什么。耶稣

对抹⼤拉、对所有弃绝自⼰给祂的⼈，有何等宽仁的爱！似乎祂忘了我们⽋祂

⽆数债，⽽我们只为祂做了很少⼏件事，祂却把这⼏件事珍藏⼼里。 

耶稣公开赦免抹⼤拉罪债后，声明祂自⼰就是抹⼤拉的债主。圣洁的耶稣

啊！求你告诉我们，你⽋抹⼤拉什么。“我⽋她我的⼼，因为⽆论是谁把⼼给

我，我就要把我的⼼也给她。这就是我⽋抹⼤拉的，这是我要还她的债。我们

的⼼被互换。我取了她的⼼，然后把我的⼼给她。”爱的神啊！你做了这美妙的

交换，也让所有爱你之⼈做同样的事。为此，你受死前敞开肋旁胸怀，让所有

⼈知道，⼈⼈皆可进⾏这样奇妙的交换。⼈哪！把你的⼼放在这里，并从此处

拿⾛耶稣的⼼吧。这是耶稣基督赐给全⼈类的益处：当我们把自⼰的⼼和全部

的爱交给耶稣，我们就没有⼼、没有爱，只藉着耶稣⽽活、⽽爱。祂还赐下另

⼀个益处：我们的⼼被改变成祂的⼼。我们接收了耶稣的⼼。祂就把我们的⼼

全部变成祂的⼼，就好比贤者之⽯（点⾦⽯）能把贱⾦属变成⾦⼦⼀样。 

 

 

路 7:45-47 你没有与我亲嘴，但这女人从我进来的时候就不住地用嘴亲我的脚；

你没有用油抹我的头，但这女人用香膏抹我的脚。所以我告诉你，她许多的罪

都赦免了，因为她的爱多；但那赦免少的，他的爱就少。” 

 

耶稣继续列举抹⼤拉为祂做的每件事。爱的神啊！你滔滔雄辩地护着抹⼤

拉。你是她的颂词撰写者，⽽非法官。你没有提她的罪恶，也⼏乎记不得她的

过犯。你若提起，也是为了让她看见，祂的爱已经焚烧并吞噬了她的罪。抹⼤

拉从那刻起就处于官能的联合中，由她亲吻耶稣的脚所预表。她本想⾼兴地告

诉祂，愿祂用⼝与我亲嘴（歌 1:2），但她等候祂。她满⾜于亲吻祂的脚，停留

在魂之官能的联合境界，直到她受吸引被举升到这联合，也就是这第⼀次接触

后会赐给她的联合。于是抹⼤拉用全⼒奔向这属灵的香⽓，把她的香膏涂抹耶

稣的脚。仿佛她对耶稣说，“你里面集中了所有香⽓和吸引⼒。所以我专注于

你，把⼀切放在你脚前，以表明我把⼀切给你，我不想要自⼰的恩典或香⽓。

我⼼倾倒在你⼼里。我若有任何出于自⼰的香⽓，就会⽌步，不奔向你的香

⽓。我总想快跑跟随你，直到你把我和你⼀起藏在⽗神怀里。” 

于是耶稣说，她许多的罪都赦免了，因为她的爱多。爱能遮盖许多罪。爱

不光能遮盖罪，还能吞噬湮灭罪。哎，我们即使只爱⼀点点，瞬间所有的罪也

会被吞噬！我们若把我们罪的度量放在我们爱的度量旁边，会发现两者成正

比。抹⼤拉经历了神赐她的怜悯，⼼里被这怜悯所温暖。奇怪的是，她得罪神



 

 55 

越多，神为她做的好事也越多。神给的益处让她渴望永远不要再得罪这位如此

慈爱的神。 

 

路 7:48-50 于是对那女人说：“你的罪赦免了！”同席的人心里说：“这是什么

人，竟赦免人的罪呢？”耶稣对那女人说：“你的信救了你，平平安安地回去

吧！” 

 

耶稣基督不光乐意告诉别⼈抹⼤拉的罪被祂的爱吞噬了，⽽且直接告诉

她，“你的罪赦免了！”祂想让她听见这话。其余⼈谴责耶稣基督，因为虚荣傲

慢之⼈谴责所有出于神的。他们公然责备祂的⾏为，却不敢直接攻击神，因此

他们间接攻击神，攻击祂的灵和祂对⼈特殊的作为。 

此后耶稣告诉抹⼤拉，“你的信救了你。”深愿我们明白信的益处，明白信

任神有多好！这样，我们就会紧紧抓住信⼼的操练这⼀件事，有了这个，别的

就全有了。我们信⼼的度量就是我们爱的度量。当我们很爱神时，我们就很信

任祂。没有什么比信⼼更能体现爱。因此，耶稣基督在各处宣扬信⼼的益处。

祂赐平安给抹⼤拉之后，说，“平平安安地回去吧！”当耶稣基督对⼀个⼈说话

时，祂的话总是有功效的。平安安安地回去吧，于是她进⼊了⼀种不可思议、

⽆从改变的平安、⼴⼤恒定的平安。耶稣基督赢得了这⼈，并把自⼰⼤⼤赐给

她，于是这⼈成为全然宁静平安。她尝到、感受到的只有平安。 

 

路加福音第⼋章 
 

 

路 8:1 过了不多日，耶稣周游各城、各乡传道，宣讲神国的福音。和他同去的

有十二个门徒， 

 

耶稣到处宣讲神国的福音，因这是祂道成⾁身的主要目的。祂要在⼈里面

建立神的国，告诉每个⼈，神在⼈里面的掌权。神必须被允许掌权。耶稣基督

⼀切的讲道都宣讲神的真理和祂的掌权作王。祂来设立证实神的真理，因为我

们有必要知道真神，以及我们要降服于祂的国度，让祂在我们里面掌权。所有

灵性都以此为目标：明白神的全有和受造物的⽆有，明白受造物降服于神的国

度。任何不这样做的灵性事物都不是真的。 

我们需要知道，神是⼀切，受造物什么都不是，神⼀直对受造物有主权。

受造物充满弱点，⽆法⾏善，没有恩典就什么也留不下来。然⽽⼈能作恶，拦

阻神在自⼰里面撒好种、⾏神想要藉自⼰⾏的善。受造物阻⽌神，好像⼀条小



 

 56 

鱼阻⽌⼀艘很⼤的船。⼈本身没有能⼒拦阻神，因神有能⼒在⼈里面随意做任

何事。但神造⼈本是自由，祂尊重祂放在⼈里面的自由。可⼈太⽆福，浪费并

滥用了自由。滥用自由导致犯罪，⼈选择成为⼀个奴⾪。我们不该错用自⼰的

自由，⽽是应当把我们的自由交给神，让祂有主权使用这自由，这样我们就⾼

枕⽆忧了。这就是那些弃绝自⼰给神之⼈的信⼼和稳妥：把我们的自由不再用

于作恶，⽽是把自⼰完全交给神。神接管我们，于是神供应我们里面⼀切所

需，使我们有能⼒乐意顺服、并⾏出神的旨意。被掳于神的旨意，对我们来说

岂不是更好？ 

 

路 8:2-3 还有被恶鬼所附、被疾病所累、已经治好的几个妇女，内中有称为抹

大拉的马利亚，曾有七个鬼从她身上赶出来；又有希律的家宰苦撒的妻子约亚

拿，并苏撒拿，和好些别的妇女，都是用自己的财物供给耶稣和门徒。 

 

圣经使我们看见，我们的主在抹⼤拉里面所赐的诸般恩典，拯救她脱离自

⼰的不堪。曾附在她身上的七个鬼是七宗罪，乃是所有虚荣之⼈都有的罪。当

⼀个美貌的⼥⼦用美丽取悦他⼈时，就很容易陷⼊各种罪。想取悦别⼈和想付

出爱，给她里面带来了罪。这罪导致了其它罪⾏。耶稣基督并不为这些处处跟

随祂的妇⼥们感到难为情，⽽这些妇⼥有幸用财物供给祂的需要。 

 

路 8:10 还有被恶鬼所附、被疾病所累、已经治好的几个妇女，内中有称为抹大

拉的马利亚，曾有七个鬼从她身上赶出来；又有希律的家宰苦撒的妻子约亚

拿，并苏撒拿，和好些别的妇女，都是用自己的财物供给耶稣和门徒。 

 

明白神国的奥秘是个很⼤的优势，因为⼀旦我们明白，我们就通过信⼼知

道神绝对在掌权。伟⼤的奥秘啊！蒙光照有这知识、得到这慷慨恩赐的⼈有福

了！神使⼀些⼈明白这奥秘，仅仅为他们自⼰⽽已；另有些⼈得到这奥秘和恩

赐是为了教导别⼈。那些教导神国的⼈更有优势，因为神赐他们的既有知识，

也有信⼼。 

 

路 8:38-39鬼所离开的那人恳求和耶稣同在，耶稣却打发他回去，说：“你回家

去，传说神为你做了何等大的事。”他就去满城里传扬耶稣为他做了何等大的

事。 

 

耶稣基督呼召⼀些⼈跟随祂，也拒绝另⼀些⼈。祂禁⽌⼀些⼈提说祂为他

们⾏的神迹，也告诉另⼀些⼈要公开传扬。这是奇妙的！当神告诉我们要秘⽽

不宣⼀件事时，我们必须顺从。当神告诉我们要传讲神的荣耀时，我们就必须



 

 57 

说出来，因为神要求我们这样做。我们出于自爱，为自⼰说话，为要给自⼰荣

耀。当我们把荣耀给神，所说就是出于公正，为要帮助别⼈认识神和爱神。作

这见证并非出于居功自傲。谦卑的美德并不在于缄默不谈神的诸般恩典，⽽是

在于凡事都归荣耀给神。⼀个罪⼈会承认神赐他的怜悯，为要邀请别的罪⼈来

把他们自⼰给神、并出去寻找更多⼈。⼀个⾛内里⽣命道路的⼈会说出神在这

条道路上赐她的诸般恩典，以鼓励别⼈也⾛这路。若只是关于我们自⼰，沉默

是必要的；但当沉默隐藏了神的荣耀，阻断了别⼈得救恩的盼望，那么沉默就

得罪了神，对邻舍不利了。 

 

路 8:40耶稣回来的时候，众人迎接他，因为他们都等候他。 

 

神乐意隐藏，好让我们更渴慕祂。祂若不收回同在，我们就不会感受到祂

同在的福乐了。但祂若不同在，我们必须等候。箴⾔催促我们忍受神收回祂同

在的阶段，劝我们耐⼼等候，这样我们的⽣命必成长并得着更新。有些⼈在耶

稣基督收回同在的期间就退缩不前了：这削弱了他们的⼒量。有必要等候祂回

来。祂总会回到属祂的⼈身边，回来时用喜乐充满他们。祂又赐同在时我们会

得到怎么样的欢愉？我们会⾼兴得忘记祂不在时的所有悲伤和眼泪。我们会嗔

怪祂这段时间丢弃了我们的⼼，可同时我们会发现祂回来时满带新的魅⼒。祂

的回归只给我们带来醉⼈的愉悦，没带来任何痛苦。那些经历过祂收回同在和

恢复同在的⼈可以为此作证！在祂不见的日⼦里，我们所有的信⼼都似乎是忧

伤的，可等祂回来时，祂的同在总是带来新的甘甜，用丰富充满⼈。我们可以

和佳偶⼀道说，“那靠着良⼈从旷野上来的是谁呢？”（歌 8:5）读这句让⼈饶有

兴味。良⼈向我们倾倒充满愉悦和美妙滋味的活⽔，汇成⼀条欢乐之河，促进

成长、结果累累。忍受⽆常易变之爱的缺失时，请等候，绝不要停⽌等候！你

⼀定会发现这是好的，是令⼈赞叹的。要知道，受试验的⼈等候“消失的”新郎

是极其值得的，因为祂回归时将带来新的益处。然⽽在祂“消失”期间，佳偶禁

不住痛哭，以为祂再也不回来了。可当祂回来时，她又觉得祂像是再也不会离

开⼀样。 

 

 

路加福音第九章 
 

 

路 9:10-11 使徒回来，将所做的事告诉耶稣。耶稣就带他们暗暗地离开那里，往

一座城去，那城名叫伯赛大。但众人知道了，就跟着他去。耶稣便接待他们，



 

 58 

对他们讲论神国的道，医治那些需医的人。 

 

耶稣基督暗暗退到⼀个荒凉之地，享受灵性探索。但当祂看见忠⼼的百姓

在祂消失期间毫⽆离开祂的迹象，祂就为此着迷喜悦。祂全⼼全意接待他们。

和蔼可亲的救主啊，似乎你乐于看见你的百姓跟随你、寻找你！你接待他们的

⽅式体现出你乐意看见他们。你退隐的短暂期间让你疲累。⼀个⼼中有爱的⼈

即使短暂不见所爱之⼈，也会为再次见面⽽感到欢喜。爱的美妙交流！耶稣对

所爱的众⼈讲论了什么呢？神的国。祂教导他们，要让神在他们里面掌权。祂

既教导那些里面已经有神国的⼈，也教导那些尚未得救和需要医治的⼈。 

 

路 9:22-23 又说：“人子必须受许多的苦，被长老、祭司长和文士弃绝，并且被

杀，第三日复活。”耶稣又对众人说：“若有人要跟从我，就当舍己，天天背起

他的十字架来跟从我。 

 

通过告诉使徒和众⼈祂要受苦受难的事，耶稣基督开始预备祂的使徒们和

众⼈。祂想要在我们受苦之前，自⼰先受苦。祂在我们背⼗字架之前，自⼰先

背了⼗字架，把⼗字架活画在我们眼前。祂并没有说，“背起你的⼗字架⾛，⽽

我要另⾛别路了，你自⼰⾛吧。”相反，耶稣率先经历了受苦。祂告诉我们，祂

必须受苦，祂若不受苦，我们就⽆法得救。祂必须先经历我们所要经历的。哪

个⼠兵会跟随⼀个让⼠兵自⼰去冒所有危险的将领呢？但我们若有份于耶稣的

⼗字架和死，我们就有份于祂的复活，并由此得安慰。福音书向我们解释了可

能给我们造成难处的情况，这是好的。耶稣基督对众⼈，⽽不是只对少数⼏⼈

说，“若有⼈要跟从我，就当舍⼰，天天背起他的⼗字架来跟从我。”这话适用

于所有弟兄姊妹，⽆论老少贫富，⽆论身份。我们需要脱离⼰。通过亲近神，

我们脱离自⼰。我们越脱离自⼰，就越靠近神。 

我们当背起自⼰的⼗字架，也就是天意为我们拣选的⼗字架，⽽且我们当

⼀⽣都背⼗字架。四福音里都这样说，⽽路加福音的两处都这样说。⽽努⼒背

自⼰⼗字架的⼈会怎样呢？他会跟从耶稣基督。⼈不可能以任何其它⽅式跟从

耶稣基督。 

 

路 9:24 因为，凡要救自己生命的，必丧掉生命；凡为我丧掉生命的，必救了生

命。 

 

耶稣基督在这段圣经中又重申了益处。四福音书都强调了这个⾄关重要的

启示。耶稣反复说，是因为太有必要了。想要用自⼰的努⼒得救的⼈，必丧掉

魂⽣命。⽽毫⽆保留弃绝自⼰给神的⼈，失去了自⼰，却必得拯救。神啊！我



 

 59 

们亟需的救恩越多，在你里面的救恩就越浩⼤！我们若想要救自⼰的魂⽣命，

就当用完全的弃绝失去自⼰在神里面，这样就必然得拯救。 

 

路 9:25 人若赚得全世界，却丧了自己，赔上自己，有什么益处呢？ 

 

这里我们听见两件事。第⼀，如果我们失去自⼰的魂⽣命在神里，我们就

会救了魂⽣命，同时失去所有别的事物。我们若把自⼰的魂⽣命交给神，就切

不可把它给任何其它受造物。第⼆，服事别⼈的时候，我们切莫迷失在自负自

满中。保罗惧怕这点，在林前 9:27 写道，“我是攻克⼰身，叫身服我，恐怕我

传福音给别⼈，自⼰反被弃绝了。” 

 

路 9:35 有声音从云彩里出来，说：“这是我的儿子，我所拣选的，你们要听

他。” 

 

我们需要倾听作为“道”的耶稣基督。即使我们有旧约所有见证，也有耶稣

基督所说话语的见证，神还是想要从天上教导我们。倾听这神圣话语，因它是

⽣命的源泉。 

耶稣本不必带上彼得、雅各和约翰去登⼭变相。他们有摩西的话，也有祂

的话，然⽽祂想要把他们呈现给⽗神。当耶稣基督亲近我们的魂，我们就变为

纯净、清洁和崭新。我们成为祂的孩⼦。然⽽天上的荣耀征服了我们，于是我

们脸伏于地。祂⼿⼀触，我们重新站了起来。让我站着！让我只靠近你，主基

督和你的天⽗！让我们有你的“道”，活在你的“道”中，在你“道”中起舞，因你的

“道”⽽沉醉！我只想要你的“道”。唯有你的“道”是⽣命。里面的天⽗是谁？耶稣

基督是通往⽗神唯⼀的道路。我们在耶稣基督那里找到深意和奇妙、真理的辉

煌、理性的存在，通往源头的道路。我们必须回到所有⽣命的唯⼀源头，这段

圣经说的就是这个意思。我们找到了⽣命树。⽗啊，让我与你在你的荣耀里合

⽽为⼀。在你登⼭变相中让我得见你。耶稣基督像个孩童靠近我们并说，“来见

我的⽗！” 

 

路 9:51耶稣被接上升的日子将到，他就定意向耶路撒冷去， 

 

耶稣啊！你赐⼒量和确据给那些受苦的⼈；你愿意没有丝毫确据吗？耶稣

基督定意向耶路撒冷去，这标志着祂魂的知⾜，和祂要为⼈类受苦的愿望。神

啊！你来到世上，只为受死。 

 



 

 60 

路 9:52-55便打发使者在他前头走。他们到了撒马利亚的一个村庄，要为他预

备。那里的人不接待他，因他面向耶路撒冷去。他的门徒雅各、约翰看见了，

就说：“主啊，你要我们吩咐火从天上降下来烧灭他们，像以利亚所做的吗？”

耶稣转身责备两个门徒，说：“你们的心如何，你们并不知道。 

 

轻率的热⼼并不讨神喜悦：真爱⼼总是有忍耐的。凡事忍耐、凡事相信，

凡事盼望。我们经常以为我们的热⼼是荣耀神的。真正的热⼼是甘甜忍耐的。

谁⼀时拒绝耶稣基督的灵，另⼀时又接纳祂？耐⼼和长久等候能使罪⼈们回

来。 

 

路 9:56 人子来不是要灭人的性命，是要救人的性命。”说着就往别的村庄去了。 

 

带⼈离开耶稣基督，就是带他们离开了救恩。然⽽多数⼈惧怕的，其实反

成了幸福的极致。需要许多非凡事物才能让⼈到耶稣基督那里。神带来诸多好

处只为救⼈，但看看多数⼈⾏为的⽅式，似乎神来是要失去他们。有⼈说弃绝

你自⼰给神是危险的。他们认为，弃绝⼰只适合灵命刚强进深的⼈。然⽽，正

是软弱和罪恶的⼈才必须弃绝自⼰给神。这些⼈经常显出软弱和⽆能⼒。他们

知道自⼰除了犯罪，别⽆所能。因此，他们让自⼰被引导到神那里，并把自⼰

的自由交给神，好让他们不再像从前那样滥用自由。 

 

路 9:57-58 他们走路的时候，有一人对耶稣说：“你无论往哪里去，我要跟从

你。”耶稣说：“狐狸有洞，天空的飞鸟有窝，只是人子没有枕头的地方。” 

 

耶稣基督的极度贫穷呼召所有基督徒进⼊并承受贫穷的诸般情形。但从哪

⼉能找到⼀个没有任何扶持、任何退路的⼈呢？去哪⼉能找⼀个没有任何安

慰、朋友、避难所，里外扶持的⼈？哪里才有想要为神失去⼀切，并愿意留于

⼀⽆所有境地的⼈呢？最难忍受的情形就是失去所有内在和外在的扶持。哪⼉

能找到⼀个愿意长期经历这情形的⼈呢？有些⼈愿意经历第⼀层的剥夺，也就

是失去扶持，总有未知的新损失。我们只有经历了损失才能发现这是新损失。

躲避之处总会有，然⽽罕有⼈甘愿经历完全的损失和剥夺。 

 

路 9:61-62 又有一人说：“主，我要跟从你，但容我先去辞别我家里的人。”耶稣

说：“手扶着犁向后看的，不配进神的国。” 

 

这段话告诉我们，唯⼀必需的就是思考信。⼀个⼈前进时不看自⼰，就必

活着，也会迈出令⼈惊叹的步伐！旅者不为小事驻⾜，因为这会耽搁他。如果



 

 61 

他总是留步，就会驻⾜不前。但他若不看自⼰，也不反思自⼰，就不会⽌步。

因此，反思自⼰是迈向成圣的阻碍：我们不看自⼰正经历什么，发⽣了什么，

⽽只看向终点。总要前⾏不⽌步。若非如此，我们就不配进神的国。当我们做

了成圣的⼯作，就必须紧紧跟随祂，不驻⾜在任何事物上。圣经支持这观点，

保罗说，“向着标杆直跑，要得神在基督耶稣里从上面召我来得的奖赏。”（腓

3:14）我们在归向神的路上，只需做能让我们向神迈进的事。 

 

路加福音第⼗章 
 

 

路 10:16 又对门徒说：“听从你们的就是听从我；弃绝你们的就是弃绝我；弃绝

我的就是弃绝那差我来的。” 

 

没有什么比藐视神的话更得罪神。有些⼈嘲笑神的话语，⽽且试图说服别

⼈也这样做。他们讥讽嘲弄耶稣基督。耶稣在另⼀处说，这些⼈对祂所做的，

将来也会对祂的小⼦们这样做。他们经常揶揄敬虔，⼤声反对那些信任并证实

敬虔的⼈。这些⼈妄图终⽌敬虔的果⼦。他们要做什么？他们是在攻击耶稣基

督本⼈，却以为只是攻击了某些特定的⼈。要让他们明白这点，除非他们听了

这句经⽂并明白其真理内涵：弃绝你们的就是弃绝我。他们弃绝的是耶稣基督

本⼈，耶稣要让他们为如何对待祂的众仆⼈负责。 

 

路 10:17-18 那七十个人欢欢喜喜地回来，说：“主啊！因你的名，就是鬼也服了

我们。”耶稣对他们说：“我曾看见撒但从天上坠落，像闪电一样。 

 

可以确定的是，只有凭神的吩咐，⼀个⼈才能进⼊使徒情形，看顾别⼈的

灵魂。鬼也服了这样的⼈，他们对鬼有非凡的权能。耶稣基督告诉他们，祂曾

看见撒但从天上坠落，像闪电⼀样。神的话在这些⼈里面有种惊⼈的果效，让

撒但从那些想要倾听神话语的⼈⼼里坠落，像闪电从天⽽落那样快。 

 

路 10:19-20 我已经给你们权柄可以践踏蛇和蝎子，又胜过仇敌一切的能力，断

没有什么能害你们。然而，不要因鬼服了你们就欢喜，要因你们的名记录在天

上欢喜。” 

 

神给了我们⼀个很⼤的优势，可以践踏仇敌，使其⼒量瘫痪，其⼒量⽆非

就是罪。我们被举升，这就是蒙召进⼊使徒职分的最确定标志。在神里面之⼈

（得释放脱离诸灵辖制后）的优势，让她能对众邪灵和罪⼈掌权。但我们不用



 

 62 

为此欢喜，要为我们的名记录在天上欢喜。当我们承受耶稣基督的诸般情形，

以及圣⼦的性情时，我们的名字就记录在天上，因我们是在绝佳的原型上被塑

造和模成。我们发现自⼰是与祂同在，并且名字被记录在祂里面。祂是那本伟

⼤的书，写在我们里面和外面，涵盖了所表达出的⼀切。祂的性情在我们这些

预定的⼈身上留下了印记和标志。 

 

路 10:21正当那时，耶稣被圣灵感动就欢乐，说：“父啊，天地的主，我感谢

你！因为你将这些事向聪明通达人就藏起来，向婴孩就显出来。父啊！是的，

因为你的美意本是如此。 

 

这段有奇妙的情景。耶稣被圣灵感动就欢乐，然后宣告了这段可称羡的

话，让我们听见。这些话⽆比荣耀，因耶稣基督是对永在的⽗说的。⽆⼈预见

耶稣基督的能⼒和公义。这就是为什么祂被圣灵的⼒量推动⽽欢乐起来。可是

神圣的救主啊，你为何会有这么⼤的⼀阵喜乐呢？圣经说祂充满了喜乐。可敬

的愚蒙⼈之主回应说，“我的欣喜和陶醉。”这来自你的⽗，祂把这些事向聪明

通达⼈就藏起来。这些⼈非常依赖自⼰的智慧、审慎和勤勉。⽗神把这些事向

那些只依赖祂的婴孩就显出来。这些婴孩知道自⼰是软弱的。没有神，他们⼀

步也不想迈。他们看自⼰的智慧为愚拙，视自⼰的审慎为迷惘和实⾏神旨意的

拦阻。⽗啊！是的，我感谢你将这些事向聪明审慎的⼈隐藏，向那些不想依靠

你圣灵、把凡事归功于自⼰的智慧安排和精明审慎的⼈隐藏。相反，你把这些

事向婴孩开启，他们不把任何事归功于自⼰，凡事都归荣耀给你。⽗啊！是

的，你这样做是因为，你本该在凡事上得荣耀，你要在我里面、在凡事上得荣

耀。为此缘故，万物都是藉着你造的，凡所成的，没有⼀样不是藉着你成的。

⽗啊，你只因耶稣基督和祂所做的事⽽喜悦，正如你从天上亲自见证的，“这是

我的爱⼦，我所喜悦的。”惟愿我们明白身处卑微乃有优势，自恃精明智慧乃是

与耶稣基督的灵相敌对的。渴求单纯质朴，此乃上好。 

 

路 10:22 一切所有的都是我父交付我的。除了父，没有人知道子是谁；除了子和

子所愿意指示的，没有人知道父是谁。” 

 

耶稣基督重申了祂所说的，清楚地解释了祂的喜乐和陶醉，并告诉我们祂

的⽗已经把万有交给祂，祂对万事万物都有主权。⽗把奥秘启示给耶稣基督，

这给淳朴卑微⽽不抗拒祂的⼈带来了喜乐。这些卑微之⼈不用自⼰的假智慧抵

挡神的国，以及圣灵的感动。因此圣经说，祂被圣灵充满后才开⼝说这些事，

因为耶稣基督只想要找到那些对圣灵感动敞开的⼼扉。只有卑微之⼈允许自⼰



 

 63 

被圣灵引导，⽽毫不抵挡。⽗把⼀切都给了祂的爱⼦，⽽我们却拦阻这可敬可

爱的⼦使用祂的权利，我们篡夺了祂的权柄，因我们想要自⼰引导自⼰，⽽不

是让祂亲自引领我们。除了⽗，没有⼈知道⼦是谁。故此，我们不该指望能凭

自⼰的头脑去认识神的“道”。是爱，⽽非知识，引导我们寻得隐藏在⽗怀里的

奥秘，是爱引导我们到⽗那里。我们将被赐予今⽣和来⽣所能期盼的所有知

识，因为只有藉着⼦才能认识⽗，⼦完全彻底地彰显了⽗的形像。⼦是完全

的，因祂与原型绝⽆差异，祂完美完全地代表了⽗。⼦里没有任何特征不是在

⽗里的，⽗里面也没有任何特征不是在⼦里完美彰显的。 

 

路 10:23-24耶稣转身暗暗地对门徒说：“看见你们所看见的，那眼睛就有福了。

我告诉你们：从前有许多先知和君王要看你们所看的，却没有看见；要听你们

所听的，却没有听见。” 

 

耶稣转身告诉门徒如何理解⽗在祂里面得彰显的真理。祂说，“看见你们所

看见的，那眼睛就有福了。”因为你们看见我，也就看见了⽗，⽗只在我里面彰

显祂自⼰。那些发现我是谁，以及我把自⼰显明给他们的⼈有福了！许多讨神

喜悦的圣徒和先知都渴望见到你们所看见的，也就是说，明白“⽗在⼦里，⼦在

⽗里”。他们想要听你们所听的，却没有听见。他们没听见“道”，也就是神的

“道”：我们的热情要⼀直完全专注于神的“道”，就是神的奇妙策⼠，这是神的

爱⼦，你们要听祂。神啊！我们要做的就是这件事⽽已。 

 

路 10:25-28 有一个律法师起来试探耶稣，说：“夫子，我该做什么才可以承受永

生？”耶稣对他说：“律法上写的是什么？你念的是怎样呢？”他回答说：“你

要尽心、尽性、尽力、尽意爱主你的神；又要爱邻舍如同自己。”耶稣说：“你

回答的是。你这样行，就必得永生。” 

 

这些话很美，需要反复推敲，我多次这样做。毫⽆保留地全⼼爱神。用你

的全⼼、全⼒，和魂的全部活⼒来爱，是件极好的事。这是真正的⽣命。⼀个

有爱的⽣命！没有爱，我们的⽣命活着也是死了。可哪里能找到这些爱凡事的

有福之⼈？他们所有能量都用来爱了，这样的⼈极其罕见！ 

神啊！你是爱，⽽且是所有爱里最强烈的爱。我们若能尽⼒爱你，就会发

现到处有爱。神的纯爱啊，你是灵魂的⽣命和活⼒。这爱使我们灵魂变得有⽣

机活⼒。我们必须爱，才能有⽣命。有爱的死是个美妙的⽣命；⽆爱的⽣命实

在是死亡。 

 



 

 64 

路 10:29 那人要显明自己有理，就对耶稣说：“谁是我的邻舍呢？” 

 

自爱极其灵巧狡猾。本可以敞开说的事，我们却能有上千种⽅法拐着弯

说。我们就这样操练诡诈，好引来别⼈对我们的称赞。我们为了做聪明⼈，就

假装忽略⼀些事。这位律法师讯问耶稣，想要试探祂，证明祂⽆知，并显明自

⼰有理。 

 

路 10:30耶稣回答说：“有一个人从耶路撒冷下耶利哥去，落在强盗手中。他们

剥去他的衣裳，把他打个半死，就丢下他走了。 

 

这个从耶路撒冷下耶利哥去的⼈预表转离神的⼈，丢下自⼰的根基，也就

是耶路撒冷。他乐意离开，落⼊外在事物中，陷⼊受造物的复杂，这些由耶利

哥所预表。这⼈落⼊鬼魔的⼿中。他经过鬼魔居住之地的时候，这些鬼魔就像

强盗，要抢夺抓住猎物。离开我们的根基是危险的，容易落⼊危险仇敌们的⼿

里。他们造成许多伤⼝，很多时候是致命伤，总是非常危险，同时还会让⼈陷

⼊千百种罪里。 

 

路 10:31-32偶然有一个祭司从这条路下来，看见他，就从那边过去了。又有一

个利未人来到这地方，看见他，也照样从那边过去了。 

 

又有祭司们来，他们不⾛属灵的道路，⽽是⾛有许多瑕疵和满了过失的道

路。他们⾛这条路时，没有察觉到所处的危险。看见别⼈遍体鳞伤，他们的⼼

并没有被触动到能⽣发同情的地步。他们不想靠近这危险的境地去帮助受伤的

⼈。这并非他们的职事。然⽽，这些不⾛内在道路的祭司并不晓得，从耶路撒

冷下到耶利哥会给灵命带来怎样的损害。 

 

路 10:33-35惟有一个撒马利亚人行路来到那里，看见他，就动了慈心，包裹好

了，扶他骑上自己的牲口，带到店里去照应他。第二天，拿出二钱银子来交给

店主说：‘你且照应他，此外所费用的，我回来必还你。’ 

 

耶稣基督在此处描述了⼀些⼈的特征，神赐这些⼈，是为了让他们照神旨

意来服事邻舍。神供应他们灵命所需以及日常职事所需。神并不偏待⼈。属世

界的⼈就像贫穷受伤的⼈，满了弱点癖好、⽭盾易变和背信不忠。他们是破损

的器⽫。然⽽还有些⼈为爱⽽活，因为神的缘故，他们照看邻舍。有许许多多

种⽅法⾏善。神用慈善的撒玛利亚⼈，正如这里所记载的。神经常把祭司的灵



 

 65 

赐给非神职⼈员，因为神职⼈员没有尽好当尽的职事本分。他们拒绝耶稣基督

的灵，这是⼀种温柔和爱的灵。于是神从他们夺去这灵，赐给别⼈。 

把油和酒倒在伤⼝上，是用爱的⼒量和温柔，加上“道”的膏抹，来帮助这

个⼈回到所转离之路的另⼀种⽅法。撒玛利亚⼈深深同情这个⼈，包裹好这⼈

的伤⼝，像把它们隐藏起来⼀样，好让其痊愈。若不这样做，这⼈就不会从虚

⽆中⾛出来，继续前进。如果不处理这些伤⼝，就会导致死亡。某些⼤罪⼈需

要被恫吓。但也有些⼈轻易就堕落了，虽看见自⼰的过失，却看得比实际更严

重，他们以为这些过失⽆可救药了。有些⼈出于顾忌踌躇和假谦卑，弃绝了这

道路，不再返回耶路撒冷。他们缺少返程所需的能量。他们说服自⼰，正因为

呆在耶路撒冷才导致这些问题。其实他们需要思考，这灾临到他们乃是因为他

们离弃了这道路。 

 

路 10:36-37 你想，这三个人哪一个是落在强盗手中的邻舍呢？”他说：“是怜悯

他的。”耶稣说：“你去照样行吧！” 

 

这是灵魂的真牧⼈，济贫扶弱，用真粮食滋养⼈，扶持并安慰⼈。那些本

来蒙召做这事的⼈却拒绝扶助。耶稣基督用这个比喻来教导这位律法师，他要

做什么，如何尽职事。 

 

路 10:38-39他们走路的时候，耶稣进了一个村庄。有一个女人名叫马大，接他

到自己家里。她有一个妹子名叫马利亚，在耶稣脚前坐着听他的道。 

 

接耶稣到自⼰家里的马⼤预表过活跃⽣活的信徒。⽽坐着的马利亚预表过

默观⽣活的信徒。坐着代表默观的安息，她正处于这安息中。在这神圣的安息

里，她与她亲爱的主交流，她的主用祂的话教导、滋养并鼓励她。马利亚啊！

她幸福地听见祂的平安、祥和和静默：远离复杂⽣活以及动作的缠累，进⼊默

观的安息中。耶稣把马利亚置于⼀种受教的光景中。马利亚在这静默和平安中

倾听并安息，否则就不可能听见只有安静的⼼才听得见的“道”。 

在这里她才会结果⼦。这乃是她受造的目的。“道”为何会在夜里向她显现

呢？因为夜里⼈的天性才有深沉的安静。不住⾔语的“道” 啊！把她置于倾听状

态中时，教导她，从⽆间断，因为这“道”极其深邃⽽甘甜，并且在平安和祥和

中教导我们。 

 

路 10:40-42马大伺候的事多，心里忙乱，就进前来说：“主啊，我的妹子留下我

一个人伺候，你不在意吗？请吩咐她来帮助我。”耶稣回答说：“马大，马大！

你为许多的事思虑烦扰，但是不可少的只有一件；马利亚已经选择那上好的福



 

 66 

分，是不能夺去的。” 

 

我的弟兄姊妹们啊！我们若反对内里⽣命道路，或者不想进⼊这道路，那

么这段圣经岂不是能让我们确信这道路的必要性和优势吗？旧约新约内容⼏乎

都能用这⼏句话概括了：离开复杂、忧虑、烦恼和⼲扰，进⼊单纯、合⼀、弃

绝、降服、平安、祥和和安静。离开动作的复杂和麻烦，进⼊默观的安息。此

后，我们就可以操练过⼀种混合的⽣活：外面在⾏动的同时，里面处于默观的

安息中。所有的恶都来自我们想要把这两种情形区别和分开，它们本该在里面

联合为⼀的。⾏动本身不坏，但⾏动有压⼒。或者，⼀个⾏动没有受⼲扰，只

不过它本身仍不是⼀个单纯和降服的动作。⾏动必须来自对神的默观，因为这

是我们效法神的⽅法。故此耶稣基督对我们说，“所以你们要完全，像你们的天

⽗完全⼀样。”（太 5:48）神是⼀，也是多。祂要我们也照神旨意，兼有内在的

纯⼀和外在的复杂。但这外在的复杂只能是与神接洽，因为是与祂联合。耶稣

基督是我们效法的完美榜样，祂尚且不得不花三⼗年光阴过隐藏的⽣活，然后

才被赐予⼀种外在的⽣活。那我们也必须有内在⽣活的坚实基础，然后才被赐

予外在活跃⽣活。所有美好理由下的挂虑关切都非常⽆用和多余，按照真理的

见证，不可少的只有⼀件。马利亚，你选择的上好福分到底是什么呢？那就

是，倾听神，安息在祂里面。我们需要关注神：这是我们要选择的上好福分。

不可思议的福分啊！我们这样选择时，这福分是不能夺去的。没有什么能夺去

⼀个⼈所拥有的这福分。因为神⼀旦赐下这福分给我们，就没有什么能把它夺

⾛。这是耶稣基督“道”的根基和扶持。保罗也说，因为我深信⽆论是死，是

⽣，是天使，是掌权的，是有能的，是现在的事，是将来的事，是⾼处的，是

低处的，是别的受造之物，都不能叫我们与神的爱隔绝；这爱是在我们的主基

督耶稣里的。（罗 8:38-39） 

 

 

路加福音第⼗⼀章 
 

 

路 11:1 耶稣在一个地方祷告。祷告完了，有个门徒对他说：“求主教导我们祷

告，像约翰教导他的门徒。” 

 

耶稣基督教导门徒的祷告，与施洗约翰教导他门徒的祷告非常不同。然

⽽，我们总要不住地祷告。很多⼈以为只有做积极主动活跃的祷告（active 



 

 67 

prayer），那种觉察得到、辨明得清的祷告，才是在祷告，别的状态就不是在

祷告。于是，耶稣基督俯就他们的软弱，教导他们这类型的⼀个祷告。 

 

路 11:2-4 耶稣说：“你们祷告的时候，要说：‘我们在天上的父，愿人都尊你的

名为圣。愿你的国降临，愿你的旨意行在地上如同行在天上。我们日用的饮

食，天天赐给我们。赦免我们的罪，因为我们也赦免凡亏欠我们的人。不叫我

们遇见试探，救我们脱离凶恶。’” 

 

这是个简短的好祷告。耶稣基督不愿再多教我们别的，因为这样会保守我

们在祈祷的合⼀和单纯里。⼈用嘴说出的祷告寥寥⼏句对神来说就可以了，因

为这祷告必须是持续的、⽽且是出自真⼼。我们要不住地祷告，正如保罗在帖

前 5:17告诉我们的。我们能持续性地祷告，因为耶稣基督并没有把出声祷告这

过重的负担给我们，使我们承担不起。有些出声祷告是好的，但多数是不好

的。要说的话并不多，除非是出于义务必须要说的。内在的⼈只会说发自内⼼

的话⽽已。这些信⼼的祈祷能满⾜多数⼈，因为它们表达出更多内涵。 

 

路 11:5-8 耶稣又说：“你们中间谁有一个朋友半夜到他那里去说：‘朋友，请借

给我三个饼；因为我有一个朋友行路，来到我这里，我没有什么给他摆上。’那

人在里面回答说：‘不要搅扰我，门已经关闭，孩子们也同我在床上了，我不能

起来给你。’我告诉你们：虽不因他是朋友起来给他，但因他情词迫切地直求，

就必起来照他所需用的给他。 

 

通过这个故事，耶稣基督告诉我们祈祷中必要的坚持是怎样的，因为没有

这样的坚持是得不到什么的。如果我们提出的要求是公正的，那么通过坚持不

懈，我们就得到所需所愿的⼀切。耶稣基督在这里说的是个在恩典中祈祷的朋

友。祂把自⼰比作不想被搅扰，拒绝帮助朋友的那⼈。可是朋友继续叩门，后

来终于得到所求之物。同样，罪⼈不屈不挠地求神拯救，便迟早都会得到。正

直⼈为着自⼰灵魂和神的荣耀⽽向神有所求时，乃是带着信⼼去求。神让我们

在门⼝等了许久。我们切切地求进门。⼀叩门就想让神尽早给我们开门。如果

神没即刻应答，多数⼈就离开了。然⽽，我们靠坚持不懈⽽⽣命长进。叩门是

必要的，好让神终究让我们进去，与祂⼀同安息。 

三个饼预表⼈灵命历程中所需的三个神学美德：信、望，爱。没有对神的

信、望和爱，⼈就什么也不明白。纯爱维持、激励并点活信徒。信⼼是扇门，

藉此我们弃绝自⼰，并把自⼰信托在神⼿里。盼望激活⼈的勇⽓，追求理想，

不为所遇的阻碍⽽灰⼼丧志。相反，越是没有理由⼼怀盼望的时候，盼望反倒

倍增。 



 

 68 

 

路 11:9我又告诉你们：你们祈求，就给你们；寻找，就寻见；叩门，就给你们

开门。 

 

因此，有必要求所需之物，神就赐予。蒙赐予的时候，我们进⼊其中，并

用弃绝和信⼼交付神⼿。当得到所求之物，⼈会对再提要求感到某种⽆能为

⼒，但这标志着⼈已经得到了曾经想要之物。应当保持完全的弃绝和对神的敞

开。当我们在内⼼寻找神，总会找到祂。若找不到神，是因为我们没有照着所

需的⽅式寻找。神啊！你是真理，你告诉我们，寻找，就寻见。然⽽，许多⼈

抱怨寻找却没寻见神。这是因为他们没有在神能被找到的地⽅寻找祂，也就是

在他们内⼼深处—神居住之处。再或者，他们没有在神能被寻见的时间寻找

祂。叩门也是同理：我们需要叩自⼰⼼门，直到神开门，神必定会给我们开门

的。等祂开门，我们就会得到⼀种能保持安息的能⼒和知识。然后，我们就必

须停⽌叩门，趁着门敞开，进⼊神的⼼。 

 

路 11:13 你们虽然不好，尚且知道拿好东西给儿女，何况天父，岂不更将圣灵

给求他的人吗？” 

 

我们对待神，还不如我们对待地上的⽗亲公正，这是事实。我们不愿相信

地上的⽗亲会不给我们必需品，反把有害之物给我们。但我们要渴慕神的⽆限

良善。祂从不拒绝给我们所求的圣灵，就是祈祷的内在之灵。 

 

路 11:21-22 壮士披挂整齐，看守自己的住宅，他所有的都平安无事。但有一个

比他更壮的来，胜过他，就夺去他所倚靠的盔甲、兵器，又分了他的赃。 

 

这个被恩典武装和维持的⼈，就像个壮⼠，看守自⼰的住宅。看起来他所

有的都平安⽆事。然⽽，神比他强壮⽆数倍，神来胜过他，毁掉这第⼀层⼒

量。但神只是胜过他，好使他的魂受苦，夺去他的盔甲、兵器，又分了他的掳

物。我的神啊！你有这么多的奥秘！这是神托住⼈的⽅式。神先是赐武器和能

⼒，让⼈御敌。⼈就像个坚固要塞，用来看守自⼰的宅邸。可当神希望亲自来

的时候，祂以⼤能⼤⼒摧毁所赐的⼀切。神似乎在令这⼈苦恼：神使他受苦并

解除他的武装。这⼈毫⽆防卫能⼒，却不明白神来劫掠是要夺去他⼀切防御。

于是，他处于合适状态，被攻击时毫⽆还⼿之⼒。⼈哪！你会怎么样呢？你抗

拒神的各种⽅式都被夺去了，故⽽你不会有抗拒的罪。别⼈可能会认为你遭遇

了不幸，若是有难友，也有⼈可以分担不幸，就会减轻痛苦。唉！可事实正相



 

 69 

反，⼈们不把这信⼼经历视为不幸，反⽽分了他的赃，因他的损失⽽富⾜了。

那些经历过的⼈会很清楚这段话的属灵含义17。 

 

路 11:23 不与我相合的，就是敌我的；不同我收聚的，就是分散的。” 

 

我们的绝佳主⼈、⾄⼤医⽣指示我们这些内在灵命历境中发⽣的事，并告

诉我们如何自处。耶稣基督说，“不与我相合的，就是敌我的。”意思就是说，

“不以放下自⼰利益为代价⽽顾到我权益的，就是敌我的。”因此，何必为患难

忧伤？为损失⽽自卫？我们倒是要为失去⼀切⽽⼼满意⾜，好能进⼊神的权

益。任其发⽣，把自⼰弃绝给神的旨意。不这样做的⼈就是不与神的运作相

合，抗拒祂，敌祂的。不同我收聚的，指的是不让神拿⾛⼀切，不还给神的

⼈。这样的⼈不与耶稣基督相聚，也不为着祂。相反，他们为自⼰收聚事物，

与耶稣基督分散开来。 

 

路 11:24-26 污鬼离了人身，就在无水之地过来过去，寻求安歇之处；既寻不

着，便说：‘我要回到我所出来的屋里去。’到了，就看见里面打扫干净，修饰

好了，便去另带了七个比自己更恶的鬼来，都进去住在那里。那人末后的景况

比先前更不好了。” 

 

这段经⽂让我们了解，⼀个罪⼈蒙拯救脱离罪之后，不儆醒防备，以致于

末后的景况比起初更不好了。 

这段话讲到了内里⽣命的事，⼀个居功自傲的⼈拥有诸般恩赐、恩典和眷

顾。为了不让这⼈因所得的诸般⼤恩典和启示⽽骄傲，神就差遣天使把⼀个污

秽的灵，或者说污鬼，从这⼈里面赶出去了。这个居功的⼈虽然感觉自⼰被洁

净了，却仍拒绝真理、降卑和死⼰，没有藉着经历这试验⽽被拯救。相反，这

⼈回到了起初的居功自傲状态，甚⾄更糟。这⼈靠这些事物维系自⼰。因此，

这⼈看见自⼰装饰整齐，就为自⼰的美丽⽽自满自⾜，安歇下来。那么，曾被

吩咐要折磨这⼈的污鬼做了什么呢？牠去另带了七个比自⼰更恶的鬼来，折磨

这⼈。如今，这些污鬼带来当死的罪，使这⼈⼤受惊吓，以致于末后的景况远

比先前更不好了。这⼈被迫放弃⼀切并离去，否则就会遭受难以忍受的痛苦，

直⾄死亡。⼈所有的悲伤皆来自于此：抗拒把自⼰弃绝给神，因⽽留于败坏

中，直⾄被毁灭。 

 

 
17 译注：请参阅 https://gaienfuren.com/第一部分-第七章-（第一节）/ 



 

 70 

路 11:27-28  耶稣正说这话的时候，众人中间有一个女人大声说：“怀你胎的和

乳养你的有福了。”耶稣说：“是，却还不如听神之道而遵守的人有福。” 

 

耶稣基督在此表明，最⼤的福分在于听神的话⽽遵守，这是个极⼤的优

势。⽽开了门，听见神的话⽽得滋养并非最⼤的优势。听见神的话并把祂的话

存在⼼里更有价值。马利亚就有这个特殊优势，圣经多次提到，马利亚听见神

的话并存在⼼里，反复思想。留意神，不离弃从神领受的，乃是最需要做的

事。 

 

路 11:34-35 你眼睛就是身上的灯。你的眼睛若了亮，全身就光明；眼睛若昏

花，全身就黑暗。所以你要省察，恐怕你里头的光或者黑暗了。 

 

眼睛指的是意图和注意⼒：意图和注意⼒的单纯必须以公义为基础。意图

若都在神里，注意⼒若都向着神，⼈就会得到义。因此，如果我的注意⼒和我

的目光总是定睛在神身上，不转向受造物，那么我的眼睛是单纯的；我的意图

总是对的；⽽且由身体所预表的我的外在、我的⾏动，就总是光明。里面的纯

洁和光能赐真光给外在动作，于是就有了外在这些单纯和公义的⾏为。我们圣

洁的主又说，所以你要省察，恐怕你里头的光或者⿊暗了，因为凡事都取决于

根基的光。如果根基是真理，那么就在光中。这真理在于持守“神是万有，⼈是

⽆有”的真光。若要被神光照启迪，我们就需要持续被祂的光和祂的圣洁清晰所

渗透，祂的光和清晰时常炫目到令我们昏瞎。我们若采用自⼰的亮光，就会失

败。 

 

路 11:36 若是你全身光明，毫无黑暗，就必全然光明，如同灯的明光照亮你。” 

 

神的光是里面的⼀束强烈明亮的光，藉这光你的全身就光明。⼀切动作都

被这单纯的光渗透，那你做凡事都会全然光明。 

 

路 11:37-39 说话的时候，有一个法利赛人请耶稣同他吃饭，耶稣就进去坐席。

这法利赛人看见耶稣饭前不洗手便诧异。主对他说：“如今你们法利赛人洗净杯

盘的外面，你们里面却满了贪婪和邪恶。（另译） 

 

在意许多外在仪⽂的⼈并不在意信仰本质。他们对耶稣感到惊讶和愤慨。

这些仪⽂不过是种良好可嘉的习俗。⽽⾛内里⽣命道路的⼈忙于关注内住的

神，想着别的事，顾不到所有外在的琐碎事。这些小事并非绝对必要，只会让

他们分⼼。法利赛⼈怪罪耶稣基督，⽽耶稣基督让他们明白，他们关⼼的事只



 

 71 

不过是皮⽑，⽽非根本。根基必须是纯洁、全然为着神的，这才是关键。缺了

这个关键，我们外面所有的⼀切都算不得什么。里面需要被炼净。但如果我们

看重外在，外在掌控了我们，⽽我们里面却满了居功自傲（由贪婪和邪恶所代

表），那么我们就是把神的义谎称为自⼰的义。居功自傲就是，不在凡事上把

神的义归功于神。 

 

路 11:40-41 无知的人哪，造外面的，不也造里面吗？只要把里面的施舍给人，

凡物于你们就都洁净了。 

 

奇怪的是，多数⼈说到成为⾛内在道路的⼈，或说到内在⼯作时，他们都

把这说成是⼀种“过头”（extravagance）。他们把这当成⼀种新律法，是⼈用奇

思妙想发明出来的。仿佛那造外面的，没有造里面⼀样。神造里面本是想为祂

自⼰预备住处的，⼈弃绝自⼰给神的道路，神就在⼈里面有住处了。耶稣基督

亲自吩咐我们，要把里面的，还有属于我们的东西施舍给⼈。这样凡物于我们

就都洁净了。通过把里面的施舍给⼈，我们就会得到⼀个纯洁的内在，并在施

舍中看到信仰的纯洁。并非施舍能创造出纯洁度，⽽是施舍吸引了能使内在纯

洁的恩典。正如保罗在林前 13:3 说的，我若将所有的周济穷⼈，又舍⼰身叫⼈

焚烧，却没有爱，仍然与我⽆益。 

 

路 11:42 你们法利赛人有祸了！因为你们将薄荷、芸香并各样菜蔬献上十分之

一，那公义和爱神的事反倒不行了。这原是你们当行的，那也是不可不行的。 

 

耶稣基督责备所有只在乎皮⽑，不在乎核⼼的⼈。必不可少的核⼼就是爱

神，完全的爱，这才是我们信仰的实际。正如约翰壹书 4:16 说的，“…神就是

爱，住在爱里面的，就是住在神里面。”因此，我们⼀定不要忽略自⼰的里面，

里面才是坚实牢靠的。我们不要停留在琐碎小事上。要专注于爱神，以及我们

在公正待神上的亏⽋。只有连接到完全的爱这个活的源头，那些外在琐碎小事

才有价值。即使最好的⾏为，若不是出于爱，就是⽆⽣命的⼯作，这千真万

确。因此，是爱在赐⽣命给我们所有的⾏动。爱越多，⽣命越多，⾏为在神眼

中就越好、完全和可喜悦。因此，我们⼼里需要有这个赐⽣命的源头。 

 

路 11:49-51 所以神用智慧曾说：‘我要差遣先知和使徒到他们那里去，有的他们

要杀害，有的他们要逼迫。’使创世以来，所流众先知血的罪，都要问在这世代

的人身上，就是从亚伯的血起，直到被杀在坛和殿中间撒迦利亚的血为止。我

实在告诉你们：这都要问在这世代的人身上。 

 



 

 72 

不仅仅是使徒和先知们曾受逼迫，今天神的道依然受逼迫。他们若未曾宣

讲神的话语，他们就会像其他⼈⼀样安然⽆虞。因此，⼈们逼迫的仅仅是真理

的话⽽已。从创世之初，神的话就存在了，⽽且会⼀直存在下去。 

世上最⾎腥的战争是针对⾛内里⽣命道路之⼈的战争。最⼤的敌⼈们不遗

余⼒地掀起事端。因为里面的光是真理的光，所以我们靠这真理的光揭露错谬

和谎⾔。有些⼈就像⽣活在⿊暗中的猫头鹰，⽆法忍受这光。这光激怒了他

们，令他们敌对这光。于是他们掀起对忠⼼之⼈的迫害。 

 

路 11:52 你们律法师有祸了！因为你们把知识的钥匙夺了去，自己不进去，正

要进去的人，你们也阻挡他们。” 

 

奇怪的是，聪明⼈有知识的钥匙，却是最反对内在道路。他们不愿让自⼰

的光和自我为中⼼的居功自傲被夺去。故此，他们不进⼊⽣命，因为那门是窄

的，他们必须够微小才能进⼊。⽽他们满了各种自以为是的观念，因此⽆法进

⼊⽣命的窄门。所以说，他们自⼰不进去，受知识吸引想要进去的⼈，他们也

罪恶地阻挡⼈家进去。他们竭尽所能地使别⼈转离⽣命的窄门。这是极⼤的不

幸。 

 

 

路加福音第⼗⼆章 
 

 

路 12:6-7 五个麻雀不是卖二分银子吗？但在神面前，一个也不忘记；就是你们

的头发，也都被数过了。不要惧怕，你们比许多麻雀还贵重！ 

 

耶稣基督让我们确知，天⽗看顾我们，为此我们难道不该把自⼰毫⽆保留

地交给神的⼿中马？我们可以彻底忘却自⼰。有什么好怕的呢？神不曾有⼀刻

忘记我们；神精⼼呵护我们。我们的每个想法祂都在乎。神数算并监督我们的

⼼思意念。所以我们为何要惧怕，不把自⼰⽆保留地弃绝给祂呢？当把自⼰给

祂，让祂的⼿引导我们。神会为我们⾏动。 

 

路 12:11-12 人带你们到会堂并官府和有权柄的人面前，不要思虑怎么分诉，说

什么话，因为正在那时候，圣灵要指教你们当说的话。” 

 

我的神啊！你善待那些在凡事上都把自⼰弃绝给你的⼈！你思慕我们，你

渴望我们把自⼰用⼒弃绝给你。你悉⼼给我们示范如何弃绝自⼰给你。似乎你



 

 73 

乐意阻⽌我们在弃绝这件事上有困难，⼀有困难你就出⼿解决。你让我们知

道，任何情况都不必害怕。耶稣基督告诉我们，不要为明天忧虑。祂也告诉我

们，在⼀些特定情况下祂会告诉我们做什么。在关乎自⼰荣誉、⽣命，甚⾄神

的权益这些事上，不要为自⼰分诉。精于世故的⼈视神的智慧为愚拙，通过自

⼰筹划怎么应答来试探神。耶稣基督亲自告诫我们，不要提前思虑怎么分诉，

不要谋划该说什么。假如所有的传道⼈不提前思虑要说什么，⽽是把自⼰交托

给圣灵的感动，那么他们能⾏出何等的善⼯啊！使徒们努⼒传讲，但他们是被

圣灵感动所引导。如果我们凭圣灵感动⽽传讲福音，就会带得救许多⼈。当我

们想要凭自⼰的努⼒传讲和祈祷时，就不会进步，也不结果⼦。耶稣基督向我

们保证，正在那时候，圣灵要指教你们当说的话。如果圣灵告诉我们不要事先

思虑什么，那么打腹稿就⼀定会拦阻圣灵指示我们。 

 

路 12:13-15 众人中有一个人对耶稣说：“夫子，请你吩咐我的兄长和我分开家

业。”耶稣说：“你这个人！谁立我作你们断事的官，给你们分家业呢？”于是

对众人说：“你们要谨慎自守，免去一切的贪心，因为人的生命不在乎家道丰

富。” 

 

耶稣基督在这里不仅仅是说到暂时的财富，这种财富能做的甚少，⽆法做

⼀颗合神⼼意的⼼能做的事。那些珍视财富的⼈，他们的⼼非常小，因为他们

用微不⾜道之物充满他们的⼼。与此相比，⼀个⾼贵的⼼靠着神爱⼦，被举升

超过普通⼈，势不可挡。以各种财富为乐，以家道丰富为荣的⼼哪，什么使你

快乐？你看重低廉肮脏，该受谴责的事物，并纵情其中，就是恨自⼰了。⼈的

⽣命不在乎家道丰富。有些穷⼈活得很好，有些富⼈活得很糟糕。 

耶稣基督在此也对属灵上的富⾜提出了建议。为进⼊恩典的⽣命，在属灵

上富⾜并非必要，属灵的富⾜并不能保证我们⼀定更讨神喜悦。我们不该依恋

这些事物，因为它们并非不可或缺。我们需要单单依恋神，并让神来决定所有

事。当我们不愿失去属灵或属地的财富，那就表明我们正在依恋着什么。 

 

路 12:16-20 就用比喻对他们说：“有一个财主,田产丰盛，自己心里思想说：‘我

的出产没有地方收藏，怎么办呢？’又说：‘我要这么办：要把我的仓房拆了，

另盖更大的，在那里好收藏我一切的粮食和财物，然后要对我的灵魂说：灵魂

哪，你有许多财物积存，可作多年的费用，只管安安逸逸地吃喝快乐吧！’神却

对他说：‘无知的人哪，今夜必要你的灵魂，你所预备的要归谁呢？’ 

 

这比喻用来使我们看见，⼀个⼈安歇于、满⾜于从神领受的诸般恩赐、恩

典和恩惠，是怎样的光景。她积累了⼤量恩赐、富⾜和恩典；她满了各种美德



 

 74 

和善⾏；多得⽆可容纳。于是她说，万事皆备，凡事都完成了。现在该安歇

了，被所有这些美物充满并滋养，安歇其中吧。她有许多美德。她对自⼰的魂

说，“灵魂哪，现在享受你⼯作的成就吧。你已经通过悔罪和自⼰的各种操练获

得了所有这些美物。”她满了自我，以为自⼰拥有所有这些美德，真是可惜。神

赐这些本是要引她归向神自⼰，可她反倒依恋这些了。 

神对拥有所有这些事物的⼈怎么说呢？神说，⽆知的⼈哪！你以为已经到

了终点，没什么可做，只剩安歇于我的诸般恩赐中就好了。你把这些恩赐视为

自⼰努⼒得来的富⾜，是属于你的，结果让你变得居功自傲了。现在我要让你

进⼊夜里，遭遇晦暗不明和损失。在这夜里，我不仅要收回曾赐给你，导致你

居功自傲的诸般恩赐、恩典和恩惠，⽽且还要你的魂，因为光让你失去所有富

⾜，还是不够的。你必失去你的魂，若不这样，你就会永远都是居功自傲的。

当你失去你的魂时，你为自⼰堆积的所有这些资产，还怎么能归你用呢？你的

居功自傲有何用呢？圣经确认了先前所说的意思。 

 

路 12:21 …凡为自己积财，在神面前却不富足的，也是这样。” 

 

说得好啊！当我们为自⼰⽽积累的时候，所有美物，包括恩赐、恩典和美

德，都成为居功自傲了。我们想要最好的，我们只为自⼰⼯作。可积累的所有

这些财富都必将被削减，甚⾄从根基上被削弱。它们并非在神里积累的财富，

因此终必失丧。 

我们在神里积累的财富就免于居功自傲了。魂不在任何事上居功，因此魂

安息，⽽且总是保持忠⼼。靠着完全弃绝⼰，这些富⾜就只在神里面。 

 

路 12:22-23 耶稣又对门徒说：“所以我告诉你们：不要为生命忧虑吃什么，为身

体忧虑穿什么；因为生命胜于饮食，身体胜于衣裳。 

 

耶稣基督劝门徒们，“不要忧虑，甚⾄不要为你的魂忧虑。”我们必须弃绝

魂给祂，让魂保持与祂同在。 

 

路 12:32 你们这小群，不要惧怕，因为你们的父乐意把国赐给你们。 

 

耶稣基督把这把不光对使徒们说，也对所有弃绝自⼰给祂的⼈说，这些⼈

是耶稣基督的小群。祂说到完全把我们自⼰弃绝给祂，交托给神的⼿，祂也教

导我们不要忧虑。然后祂说，“你们这小群，不要惧怕。”我拣选你们，使你们

以⼀种特殊⽅式完全奉献给我。不要惧怕，可怜的小群，你们受痛苦、被逼



 

 75 

迫，遭丢弃，因为你们的天⽗乐意把国度赐给你们，不是因为你们的美德善

⾏，⽽是因为祂的良善。你们必和祂⼀起掌权。可是，这小群四面受到狼群的

攻击。我们没有⼒量保护自⼰。耶稣基督必保护守卫我们。这样我们就能毫⽆

惧怕地吃草，即使狼攻击也是如此，因为在神的牧场，没有破坏，也没有受

伤，因我们是蒙特殊拣选的⼈。 

 

路 12:33-34 你们要变卖所有的周济人，为自己预备永不坏的钱囊，用不尽的财

宝在天上，就是贼不能近、虫不能蛀的地方。因为你们的财宝在哪里，你们的

心也在那里。 

 

只有在神里，我们才有不能朽坏的财宝。我们的⼼若在神里，我们的财宝

也必在神里。因此，把我们的⼼挪离这世上⼀切事物，沉⼊并依恋神，这是好

的。当我们由⼼⽽发祷告时，就积累了⼀个内在的财宝，是隐藏好，能躲过⼈

类攻击的。所有外在⼒量都⽆法攻击或偷⾛这财宝，这是它们触碰不到的。罪

的蛀⾍和败坏的病菌都不能攻击，因为我们的⼼是在神里面。你的⼼在哪里，

你的财宝也在哪里。我们的⼼如果是在神里，我们的财宝也在神里。我们的财

宝如果是在神里，我们的⼼也必然是在神里。我们只注目神。 

 

路 12:35  你们腰里要束上带，灯也要点着。 

 

腰里要束上带，是指节制所有享乐。我们当预备好放下任何使我们转离神

的事。制欲伴随祷告是好事；只制欲，却没有内在的灵，那就算不得什么。我

们的灯要点着，指的是我们的⼼必须充满纯爱和仁爱的⽕。我们⼼必须⽕热，

除去外在欢愉。我们里面燃烧着对神的爱。我们的⼼当爱⽕常燃，渴望与神的

旨意联合。我们的灯当在神的⼿中，因此所有外在⾏动和德⾏都有份于赐⽣命

的原则，被仁爱所驱动。所有的仁爱也当伴随着美德的操练。我们的灯在神⼿

中，表明我们必须有的公义和单纯。当我们的⼼在神⼿中，我们就⼼⼝⼀致。

我们的⾏动是被内在的灵所引导。这让我们⾔⾏真实和正直。 

 

路 12:36 自己好象仆人等候主人从婚姻的筵席上回来。他来到叩门，就立刻给

他开门。 

 

耶稣基督再次告诉我们，祂对我们要求的情形是等候。我们必须安息地等

候。⼈当安息地等候新郎来，同时又不能是闲懒放荡的。用静默的祈祷和简单

的话语等候。准备好给新郎开门。我们用⼼专注地等候，当新郎出现时给祂开

门。当祂敲我们⼼门时，我们将⼼存正直和单纯，对祂毫⽆抗拒。但我们以何



 

 76 

种⽅式等候呢？我们的灯要长明，⼼要满了热、爱和圣膏油涂抹。我们的爱和

关注使我们静默不语，并安息地保持儆醒，以免我们在祂来时吃惊和措⼿不

及。惟愿我们都知道这儆醒守候中的幸福！因为新郎绝不会迟来。当祂进⼊我

们⼼里，祂称我们为祂的佳偶，用婚礼之吻亲吻我们。 

 

路 12:37 主人来了，看见仆人警醒，那仆人就有福了。我实在告诉你们：主人

必叫他们坐席，自己束上带，进前伺候他们。 

 

守候神，专注地安歇在祂同在中，这是何等不可思议的福分！神叫这样的

⼈坐席，亲自伺候他们。这是⽆与伦比的益处！ 

 

路 11:38-44  或是二更天来，或是三更天来，看见仆人这样，那仆人就有福了。

家主若知道贼什么时候来，就必警醒，不容贼挖透房屋，这是你们所知道的。

你们也要预备，因为你们想不到的时候，人子就来了。”彼得说：“主啊，这比

喻是为我们说的呢，还是为众人呢？”主说：“谁是那忠心有见识的管家，主人

派他管理家里的人，按时分粮给他们呢？主人来到，看见仆人这样行，那仆人

就有福了。我实在告诉你们：主人要派他管理一切所有的。 

 

这段话重申了警醒等候神的益处。彼得问主，这比喻是给他们说的呢，还

是给全世界说的。主的回答很清楚，没⼈被排除在这益处以外。⽆论是谁听信

这话去⾏，就有份于这益处。 

 

路 11:49 我来要把火丢在地上，倘若已经着起来，不也是我所愿意的吗？ 

 

耶稣基督来要把爱⽕带到地上：祂想让我们里面燃起这爱⽕。当渴望如

此。祂希望我们⽆论在地还是在天，都爱得⽕热！可我们不给祂点燃我们里面

神圣爱⽕的机会！是爱的神啊！让我们爱你，好让你吞噬我们的⼼！这神圣的

爱会烧尽⼀切敌对你的事物。然后这神圣爱⽕继续燃烧。真愿祂吞灭我们所有

⼈！这⽕在燃烧的过程中吞噬和毁灭。神藉此在我们里面产⽣出⽆限。祂的爱

就在我们里面。这爱用祂燃烧的⼒量炼净、吞噬、毁坏、湮灭我们的⼼。 

 

路 12:50 我有当受的洗还没有成就，我是何等的迫切呢？ 

 

耶稣基督要受的洗是受苦和⼗字架，祂要在⼗字架上流⾎。所有基督徒都

在祂流出的⾎中与祂⼀同受洗。祂印在⼼里的第⼀件事就是：祂⽕的焚烧和喜

爱受苦。于是，我们也希望受苦，像基督满⾜于受责难之苦⼀样！ 



 

 77 

 

路 12:51 你们以为我来，是叫地上太平吗？我告诉你们：不是，乃是叫人纷

争。 

 

耶稣基督的⼯作是分裂。当祂进⼊⼈⼼里，祂首先把五感与外界事物分

开；然后祂把灵与五感分开。再后来，祂把⼈的较⾼部分与较低部分18分开；接

下来，祂甚⾄把魂⽣命从其根基中分割开来。祂分割⼀切，好能使用之。 

 

路加福音第⼗三章 
 

 

路 13:1-3 正当那时，有人将彼拉多使加利利人的血搀杂在他们祭物中的事告诉

耶稣。耶稣说：“你们以为这些加利利人比众加利利人更有罪，所以受这害吗？

我告诉你们，不是的。你们若不悔改，都要如此灭亡！ 

 

这些经节告诉我们，遭遇⼗架、折磨、逼迫和诽谤都不是⼈犯罪的标志。

有⽆辜的⼈受迫害。然⽽，有些罪犯继续活着，⽽且很受欢迎。神啊！你的判

断与⼈的判断极为不同。有些在⼈中被认为⽆辜的⼈在你眼中非常罪恶，⽽有

些被视为罪犯的⼈却是你⼼头的喜悦！我们绝不该按照⼈的估量或谴责来判断

我们自⼰或别⼈。我们不要判断⼈，只让神来判断。我们原谅所有⼈，不定罪

任何⼈。当灾难果真降临时，我们悔罪。 

 

路 13:6-9 于是用比喻说：“一个人有一棵无花果树，栽在葡萄园里。他来到树前

找果子，却找不着。就对管园的说：‘看哪，我这三年来到这无花果树前找果

子，竟找不着。把它砍了吧，何必白占地土呢！’管园的说：‘主啊，今年且留

着，等我周围掘开土，加上粪，以后若结果子便罢，不然再把它砍了。’ ” 

 

从这里我们看见，因为罪⼈们滥用自⼰的⽣命，所以他们的年日被缩短。

神有时让圣洁的⼈知晓罪⼈的损失，好让他们也明白，滥用所白白赐给的光

阴，会有什么样的后果。神盼望这些好⼈关切罪⼈的救恩，拦阻他们失丧。神

多么愿意拯救⼈类！神赐给祂朋友们的诸般恩典，是罪⼈⽆法得到的。通常当

神让祂的仆⼈知道⼀个⼈处境危险时，神会激发祂仆⼈努⼒让罪⼈得救的⼼

愿，并且神会赐给祂仆⼈成功，做成这事。周围掘开⼟，意味着⼈进⼊了悔罪

的⼯作。给树加上粪，意味着⼈得到了赐⽣命的热量，这让他感受到了自⼰的

 
18 译注：自奥古斯丁起，人们习惯于把人的魂分为两部分，"Superior part of soul魂的较高部分"，主要是
指魂中不根据知觉、感觉、推理，而根据灵里的直觉做决定的部分；"Inferior part of soul魂的较低部分
"，主要是指魂中根据知觉、感觉、推理做决定的部分。 



 

 78 

过失及其恶臭。圣洁的⼈说，我若照看这罪⼈，我的照顾并不能迫使他结果

⼦，他不愿结果⼦的话，就可能会被砍下来。但我也不会反对神的公正。由此

我们看见，如何使用摆在面前的恩典时刻，以及所赐给我们关乎得救的⼀些想

法，实在是攸关⽣死。因为我们若忽略使用这些，就可能会失去救恩。 

 

路 13:10-11 安息日，耶稣在会堂里教训人。有一个女人被鬼附着，病了十八

年，腰弯得一点直不起来。 

 

最危险的恶就是，我们只看自⼰和地上的事物，不考虑神。魔鬼告诉我们

只去考虑自⼰和物质世界。相反，我们必须转到神这边，看耶稣。祂保护我们

脱离邪灵，医治我们这弊病。只看自⼰和属地事物，这是所有弊病中最危险

的，因为它是所有其它弊病的来源。 

 

路 13:12耶稣看见，便叫过她来，对她说：“女人，你脱离这病了！” 

 

我神真是良善啊！你叫这驼背的⼈过来，好让她转向你！她既然忠⼼地听

你的声音并听从，于是就在这⼀刻蒙医治脱离了长期疾病。可她若是抗拒，就

会在自⼰的凄惨状况中⾛向灭亡。惟愿我们都倾听耶稣的声音，祂在我们里面

呼唤我们，听见祂的声音，我们不堪的情形就必得医治！但我们若不倾听，就

会听不见里面那美好可称羡的声音，也就更谈不上听从，这样我们就不会到耶

稣那里蒙拯救脱离我们的悲惨光景。受痛苦折磨，和背负重担的⼈哪，让我们

就近耶稣，祂必解救我们。 

 

路 13:13 于是用两只手按着她，她立刻直起腰来，就归荣耀与神。 

 

上节圣经，耶稣对她说，“你脱离这病了。”然⽽，这里又说，耶稣用两只

⼿按着她，她立刻直起腰来。这是个奥秘。她得救和她的义之间有⼀段时间间

隔，但这段时间并不长。我们知道，必须蒙拯救脱离那些辖制捆绑我们的事

物。这就是医治。接下来就需要有个完全不同的站姿了。⼈有必要对属地事物

站得笔直，不再卑躬屈膝，⽽且直立转向神。耶稣基督两⼿按着她时就是这样

运作的。首先，祂叫她。然后祂救她脱离捆绳，这些捆绳使她依恋世物和她自

⼰，导致她直不起腰并转离神。接下来，祂用两⼿按着她，运用能⼒，让她转

向祂，使她有了与以往完全不同的站姿。这⼤福分临到她，就是因为她在神面

前是赤露敞开的。 

 



 

 79 

路 13:14 管会堂的因为耶稣在安息日治病，就气忿忿地对众人说：“有六日应当

作工，那六日之内可以来求医，在安息日却不可。” 

 

所有严谨恪守律法字句的⼈，通常只领会到⼀丁点律法的精义⽽已。让我

们⾏善的律法并不禁⽌我们⾏更⼤的善。相反，律法用这中庸善道让我们⾛更

⾼善道。因着律法是为我们⽽有的，因此它包含了要做哪些日常普通事，要避

免做哪些日常普通事，⽆⼈能例外，或说律法太难了。但不排除有些⼈是照着

律法的精意做事，从⽽⾏事更为完全，把律法更完美地实⾏出来。然⽽，那些

顽固守律法字句的⼈只想实⾏律法字面所说的，他们会⽓恼和反感那些照神所

要求的完全，不停留在律法字句上，⽽是⾏律法精意的⼈。他们用权柄定罪那

些把律法完全实⾏出来的⼈。他们虐待跟随律法精意的⼈。比如，教会定规要

有擘饼聚会，但教会并不谴责忠⼼的⼈更频繁地擘饼。教会乐意所有⼈都频繁

擘饼，好在这件美事上活得完全。但由于⼈的软弱和恶意，教会⽆法这样吩

咐。可是，每天擘饼的好⼈完美地实⾏了主的这个吩咐！ 

 

路 13:15-17  主说：“假冒为善的人哪，难道你们各人在安息日不解开槽上的牛

驴，牵去饮吗？况且这女人本是亚伯拉罕的后裔，被撒但捆绑了这十八年，不

当在安息日解开她的绑吗？”耶稣说这话，他的敌人都惭愧了；众人因他所行

一切荣耀的事，就都欢喜了。 

 

有些⼈确实会⼼怀苦毒地谴责⼀些⽆关痛痒的疏忽⾏为，自⼰却不去⾏对

⼈⼤有裨益的嘉⾏美事。这些⼈做事常出于私利。他们责难那些出于爱⼼和出

于神旨意的⾏为。耶稣基督告诉这些⼈他们错了。祂使他们困惑错愕，却用喜

乐充满那些寻求祂最⼤荣耀的⼈。 

 

路 13:31-33 正当那时，有几个法利赛人来对耶稣说：“离开这里去吧！因为希律

想要杀你。”耶稣说：“你们去告诉那个狐狸说：‘今天、明天我赶鬼治病，第三

天我的事就成全了。’虽然这样，今天、明天、后天，我必须前行，因为先知在

耶路撒冷之外丧命是不能的。 

 

耶稣基督并不怕⼈的威胁。祂继续自⼰的职事。真使徒19会完成自⼰的职

事，直到被杀的日⼦。有像希律的⼈会伪装，掩饰残酷。因此耶稣基督称他为

狐狸。他们矫饰自⼰，只为了迫害别⼈，⽽且⼿法老道，杀⼈都像是在施恩⼀

样。但所有这些威胁和危险都不能阻挡⼀个真奉神差遣的⼈，⾏出神让他在⼀

个地⽅所要做的善⼯，直到凡事都灭没，也就是说，神愿意藉这⼈在此地所⾏

 
19 译注：使徒这个词原文含义是奉差遣的。 



 

 80 

的⼀切善⼯都被摧毁，这⼈受苦⾄死，⼯作结束。耶稣基督告诉我们，先知在

耶路撒冷之外丧命是不能的。意思就是，先知和使徒不能在执⾏职事之外丧

⽣，必须死于他们帮助最多之⼈的迫害。 

 

路 13:34  耶路撒冷啊，耶路撒冷啊！你常杀害先知，又用石头打死那奉差遣到

你这里来的人。我多次愿意聚集你的儿女，好象母鸡把小鸡聚集在翅膀底下，

只是你们不愿意。 

 

历世历代，那些奉神差遣去对付恶习、实践美德的⼈都被迫害。所有奉神

差遣去帮助⼈认识神、爱神、钦慕神，并带来神的灵的⼈都被谴责和逼迫，当

做罪⼈。更让⼈难过的是, 本应维护善⾏的⼈反⽽拦阻善⾏。 

我们再次看见神的良善，和祂渴望拯救我们，然⽽⼈却并不领情。神真的

希望我们得救恩，但祂并不违背我们的自由意志。耶稣基督告诉我们，祂愿意

聚集你的⼉⼥，也就是说，把你魂所有官能重新联合在祂里面。但有些悖逆罪

恶之⼈不愿意。 

 

路 13:35 看哪，你们的家成为荒场留给你们。我告诉你们：从今以后你们不得

再见我，直等到你们说：‘奉主名来的是应当称颂的。’ ” 

 

当我们的主看见祂主动寻找⼈的所有作为都⽆效，祂呼召，⼈不回应，于

是祂就收回祂的同在，以此惩罚悖逆不忠之⼈。祂撤去普通恩典会给的某些扶

持。于是⼈发现自⼰身处⼀个可怕的旷野，从神那里什么也得不到。什么也看

不见，也感觉不到，直到⼈悔改自⼰的过失，渴望神恢复同在。因此，⼈明白

过去自⼰滥用了神的诸般恩典。于是⼈用合宜的⼼态说，奉主名来的是应当称

颂的！哦，真希望我能再次经历你的良善！愿我不再忤逆你的恩典！愿主得到

欢迎！⼀旦⼈保持这种光景，神就带着⽆限良善显现，并带来成长的救恩，这

救恩曾是这⼈如此不义地拒绝过的。 

 

路加福音第⼗四章 
 

 

路 14:1 安息日，耶稣到一个法利赛人的首领家里去吃饭，他们就窥探他。 

 

精于世故、循规蹈矩的⼈不断地窥探这些单纯、真诚、毫⽆保留把凡事都

交给神的⼈。他们窥探这些⼈的所有⾏为动作，寻机挑错，为要谴责发难。他

们常找不到任何可以合理合法定罪之处，就窥探⼈家最好的⾏为，用毒液使之



 

 81 

变相，就像⼀条毒蛇破坏并败坏最好的事物⼀样。他们好比蜘蛛，编织⽹罗，

要抓捕飞⾍。他们若窥测那些⾏⾛正直的单纯⼈，自⼰就常原形毕露，因自⼰

设的⽹罗⽽难堪。 

 

路 14:2-6 在他面前有一个患水臌的人。耶稣对律法师和法利赛人说：“安息日治

病可以不可以？”他们却不言语。耶稣就治好那人，叫他走了。便对他们说：

“你们中间谁有驴或有牛在安息日掉在井里，不立时拉它上来呢？”他们不能

对答这话。 

 

耶稣基督用⼀个作为挫败了这些律法师和法利赛⼈，他们⽆法谴责这个作

为，因为这事伴随了神迹。我们的主似乎乐意在安息日治病，为要让律法师和

法利赛⼈不停留在律法的字句上，⽽是要有律法的精意。耶稣在安息日⽆辜地

违背这条律法，是为了让⼈得更⼤的益处。由此我们明白，我们可以违背律法

的字句，⽽同时并没有违背赐律法者的旨意或精意。于是我们就懂得如何用⼀

种更完全的⽅式来遵⾏。法利赛⼈谨小慎微，却没切中要点。他们在安息日⽣

活、吃喝，设宴，没觉得有什么可指摘的。然⽽他们把安息日的⼀个善⾏视为

犯罪。⼈若在主日到处自娱自乐，他们没觉得有任何可指摘的。可⼈若在主日

去服事邻舍，或照主对他的吩咐去做⼀件事，世⼈就议论并指摘。 

 

路 14:7-10 耶稣见所请的客拣择首位，就用比喻对他们说：“你被人请去赴婚姻

的筵席，不要坐在首位上，恐怕有比你尊贵的客被他请来。那请你们的人前来

对你说：‘让座给这一位吧！’你就羞羞惭惭地退到末位上去了。你被请的时

候，就去坐在末位上，好叫那请你的人来对你说：‘朋友，请上座。’那时，你

在同席的人面前就有光彩了。 

 

我们重视自⼰的荣光，因为我们有太多骄傲和虚荣。出于虚荣⼼，我们想

坐首位。或者出于伪装的谦卑，我们说自⼰想要末位，好让自⼰得到首位。这

样做，就⼤⼤错用了耶稣基督的建议，把祂的智慧变为毒液了。 

有⼈说，我们不该操练由⼼、由爱⽽发的祷告，我们该留在自⼰的位置，

等候别⼈告诉我们，‘朋友，请上座。’需要澄清，首先，由⼼、由爱⽽发的祷

告，以及在神面前保持肃静，这并非更⾼等级的“上座”。这并非⼀个升华的光

景，⽽是安息于湮灭中，处于⼀个被降卑的光景中，以单纯、谦卑和⼼的感动

歇息在神面前。灵的诸般运作会举升我们，我们不当做这些事，除非主对我们

这样做。相反，我们安歇于自⼰的卑微和卑劣中。这位置对我们合宜。我们必

须持守这位置。切勿给自⼰揽下有关亮光的灵、璀璨知识、诸般恩赐、恩典和



 

 82 

恩惠之类的事。切莫渴望这些，反要留在微小和湮灭20的情形中，留于自⼰的卑

劣中。我们满⾜于用简单、天真和有效的⽅式，向神表达我们的爱和尊重。这

并非⼀个升华的境界。然⽽，我们若以为用谦卑和微小的信⼼之法，操练这种

卑微就是升华了，那就本末倒置了。推理的⽅法与这种湮灭和卑微的光景是相

反的。谦卑并不在于被亮光之灵充满，⽽是以微小和卑微的状态在神面前保持

死⼰湮灭，满⾜于在自⼰眼中、在神眼中，以及在⼈眼中都⽆⾜轻重。耶稣基

督自⼰补充道： 

 

路 14:11 因为凡自高的，必降为卑；自卑的，必升为高。” 

 

那些持守自⼰湮灭和卑劣状态的⼈常被升为⾼，因为神与他们联合。反

之，凡因自⼰的亮光和知识⽽自⾼的，会被自⼰越发的⽆知⽽被降为卑。 

 

路 14:12-14耶稣又对请他的人说：“你摆设午饭或晚饭，不要请你的朋友、弟

兄、亲属和富足的邻舍，恐怕他们也请你，你就得了报答。你摆设筵席，倒要

请那贫穷的、残废的、瘸腿的、瞎眼的，你就有福了！因为他们没有什么可报

答你。到义人复活的时候，你要得着报答。” 

 

耶稣基督在此告诉我们，做事不要掺杂自⼰的利益。⼏乎我们所有⾏为都

有⼀个利益的动机，因我们期待⾏为有回报。然⽽，也有⼈愿意毫⽆⼰利、不

求回报地白白事奉神，愿意爱神本来的样⼦，爱神自⼰，⽽非神给的美好事

物。这样的⼈实在罕见！有些雇⼯类型和利⼰主义的⼈只考虑赏赐，想要把自

⼰的爱伪装成完全。他们批评谴责那些凡事都考虑神的⼈。他们甚⾄说，因为

自⼰的动机是利⼰，所以⼈们全都是这样。然⽽那些做事不为利⼰的⼈得到最

好的赏赐。量⼊为出，看赏赐⼤小来决定做多少事的⼈不配得赏赐。我们爱

神、事奉神，只当为了神自⼰，和为了神的缘故爱邻舍⽽已。这些乃是爱的⽆

误法则。 

 

路 14:15同席的有一人听见这话，就对耶稣说：“在神国里吃饭的有福了！” 

 

有两种⽅式理解“在神国里吃饭”。第⼀种⽅式，神国显明在教会里。吃饭

和经常吃饭的有福了！这预⾔是说，在神的教会里的⼈有福了。 

第⼆种⽅式，在神国里吃饭也是神话语的⽣命之道，滋养灵魂。圣灵流⼊

我们的灵魂，是照着我们的老我离去的多少。天上有蒙福之⼈的养分。耶稣基

督是众天使的食物和营养，将来也是⼈类的食物。爱的神啊！⽗的道啊！有⼈

 
20 译注：annihilation, 意为湮灭、死己。 



 

 83 

说与你的亲密联合不是在今⽣，只是在来⽣。这是个危险的错误，是魔鬼放在

我们灵里试图说服我们的谎⾔，为要让我们不渴慕与神联合。天使的食物也是

⼈类的食物！是的，道在今⽣就用祂自⼰喂养众天使和众圣徒。神永远居住在

我们里面，我们的⼼就是神的国21，在此吃饭的有福了！祂是真营养、超级实质

的饼、每日灵粮。祂总是当下的饼，供应我们今日所需！品尝并吃这饼的⼈有

福了！主耶稣更多进⼊到他们里面。但那些本来可以轻易就品尝到，却没品尝

的⼈将会抱恨！他们放弃了上好的福分，拒绝了神和恩典，只为保留⼀点点自

⼰的欢愉。 

 

路 14:16-18耶稣对他说：“有一人摆设大筵席，请了许多客。到了坐席的时候，

打发仆人去对所请的人说：‘请来吧！样样都齐备了。’众人一口同音地推辞。

头一个说：‘我买了一块地，必须去看看。请你准我辞了。’ 

 

我们都受邀参加⼀个盛⼤可羡的⼤筵席，但有些⼈是受了特邀。耶稣基督

用上千福分所特邀的这些⼈，却表现出惊⼈的不知感恩，抵挡这特邀。⼀个微

不⾜道的世俗爱好或兴趣就能拦阻他们得享这⽆上殊荣和欢愉。筵席是耶稣基

督的显现，祂是晚餐和牺牲。这筵席是有份于祂的受苦受难和接受祂自⼰。这

筵席是晚宴，因为这⼀切都发⽣在这短暂今⽣的黄昏时分，且是在信⼼的⿊暗

中发⽣的。我们本当兴奋期待这些⼤益处，却因忙于琐碎小事⽽拒绝了赴宴，

得不到这些益处。特别受邀的⼈反⽽回绝这⼤福分，的确不可思议。 

 

路 14:21 那仆人回来，把这事都告诉了主人。家主就动怒，对仆人说：‘快出

去，到城里大街小巷，领那贫穷的、残废的、瞎眼的、瘸腿的来。’ 

 

受邀的不能得尝筵席，没受邀和外表不堪的⼈反⽽得尝筵席。神的道路真

是奇妙！这对那些靠自⼰对智慧和公正的理解过活的⼈来说很惊愕，但对没有

优点、似乎断绝了⼀切指望的受苦贫穷⼈来说却是安慰。来吧，空虚的贫穷

⼈！你们将被领进筵席，耶稣基督自⼰将成为你们的充沛。来吧，⽆法⾏动自

如的残废⼈，来赴筵席！耶稣基督差遣祂的执事们邀请你们，耶稣基督自⼰就

是你们的⾏动⼒。来吧，似乎被⿊暗压倒的盲⼈！耶稣基督自⼰就是你们的

光，祂是真理，会照亮你们。来吧，只有弯路可⾛，没有⼒量扶持自⼰的瘸⼦

们！耶稣基督自⼰就是你们的⼒量、扶持和公义。 

这四类⼈被那些拒绝赴宴的⼈排挤和反对。第⼀，贫穷⼈被欢迎。⽽居功

自傲的富⼈却被排除在筵席之外。第⼆，残废⼈被欢迎。⽽⾏事靠自⼰能⼒，

 
21 译注：参阅路 17:21…因为神的国就在你们心里。 



 

 84 

拒绝让位于内住耶稣基督的⼈却被排除在筵席之外，他们将失去这内在的宴

席。第三，盲⼈被欢迎。⽽满了自⼰亮光和理性的⼈却被排除在筵席之外。他

们不肯放下自⼰的亮光，顺从耶稣基督的亮光，祂的光才是永恒的真理。故⽽

他们会因自⼰的过失被夺去这上好。第四，瘸⼦被欢迎。⽽依赖自⼰⼒量，不

想让耶稣基督作为“道路”来引导他们的⼈却被排除在筵席之外。这筵席就是拥

有耶稣基督为⽣命和养分。 

与耶稣基督有融洽关系会带来正直。然⽽⼈有三种形式的借⼝不更多亲近

神。有些⼈说，自⼰⽆法赴宴，因为自⼰对⼀些事物欲罢不能，感到难为情。

也有⼈说，自⼰不能赴宴和祈祷，因为这与自⼰从事的伟⼤职业不能相容。这

是错的，因为没有什么职业可以拦阻⼈品尝这美好可羡的内里⽣命，其甘美长

长久久。还有⼈以自⼰喜欢享乐为由不来赴宴。 

 

路 14:22-24仆人说：‘主啊，你所吩咐的已经办了，还有空座。’主人对仆人

说：‘你出去到路上和篱笆那里，勉强人进来，坐满我的屋子。我告诉你们：先

前所请的人，没有一个得尝我的筵席。’ ” 

 

耶稣基督说这番话给牧师、使徒和祭司们听。他们光邀请罪⼈和⾛偏的⼈

来赴筵席是不够的，⽽是必须使他们进来。我们引导罪⼈的过程中不要灰⼼，

因为迟早他们都会来到⼈的尽头，但我们⼀定要温柔忍耐。不单要为罪⼈祷

告，还要邀请他们来。切勿拦阻他们与神亲近，必须用最和蔼的态度邀请并吸

引他们与神亲近。要请世⼈都来赴这三重盛宴，但有些⼈态度强硬，把⼈拒之

门外，还告诉⼈不可以领圣餐。相反，我们应当帮助别⼈明白这筵席的必要性

和益处，让他们渴望来与神亲近。等他们有了这渴慕后，我们要柔和地帮助他

们懂得，正是耶稣基督为这筵席付出的巨⼤代价，才让我们能够从中受益。不

这样做，⼈就会对是否拥有它漠不关⼼，也不会不辞劳苦来得到它。⼈若尚未

预备好，也不明白这巨⼤益处，⽽且也没有办法帮助他们预备好，就只能让他

们失去这上好。这种情况是指，他们与祈祷和擘饼隔绝，不希望参与这些。他

们认为自⼰还没预备好擘饼这件事没什么问题。有托付的⼈啊，你们要帮助他

们进去，激励他们想要进去。给他们指明进去的路，那是全世界最容易和舒服

的路。我们把⼈从这条路吓跑了，不教他们如何做。我们的做法反⽽把这条路

弄得像是不可能⾛的⼀样。那些有钥匙的不进去，还不让别⼈进去。 

那些先前所请的⼈来赴内在筵席的⼈，虽受了特邀，却找各种理由不想进

去。他们永不能得尝这上好。他们没有⼀个能得尝这只能用品尝和经历才知晓

的筵席。“你们要尝尝主恩的滋味，便知道他是美善。”（诗 34:8） 

 



 

 85 

路 14:25-26 有极多的人和耶稣同行。他转过来对他们说：“人到我这里来，若不

恨恶自己的父母、妻子、儿女、弟兄、姐妹和自己的性命，就不能作我的门

徒。（直译） 

 

愿这智慧被⼈听到！我们如何才能理解其深奥呢？要做耶稣基督的门徒，

就需要有这些素质。耶稣基督提出的两个素质要求包含了许多别的素质，终将

领我们达到灵命成熟22。祂这样说不只是为了软化我们的各种依恋，⽽是要终结

我们对这世界的所有依恋，⽆论这些依恋看起来多么合理和必要。这是要彻底

绝对地脱离我们在自⼰之外最珍视的事物，这样就没有什么能拦阻我们跟随耶

稣基督到所有祂想要我们去的地⽅，⾛上所有祂想要引导我们⾛的路。这是作

祂门徒的绝对必要条件，但对那些不希望作祂门徒的⼈来说并非必要。还是那

句话，哪里能找到因为爱神，⽽慷慨到愿意舍弃世上⼀切事物的⼈呢？对循规

蹈矩、合乎体统，以及利⼰主义的⼈来说这是不可能做到的。然⽽，必要这样

做，才能达到完全，达到灵命成熟。这段经⽂中所说的“恨恶”领我们到神那

里，在神里面失去我们自⼰，得到救恩23，正如耶稣基督亲自告诉我们的。耶稣

这位“道”成就⼤事，那些已经试验过的⼈请听这智慧！没有亲身经历，⼈很难

理解耶稣话语的精意。 

 

路 14:27 凡不背着自己十字架跟从我的，也不能作我的门徒。 

 

我们需要背着自⼰⼗字架跟从耶稣基督。祂是我们的榜样。祂亲自背了⼗

字架，我们也当背⼗字架。我们若不受苦，像祂也受过苦，就枉称自⼰跟随耶

稣基督。耶稣基督经受了各种历境，为要我们能够跟随祂。因此祂是⼀个独特

的模型，好让我们能被塑造成祂的样⼦。有些⼈效法耶稣基督，⾏奇妙事，但

⽆法凡事都效法祂。看看众圣徒的⽣活有助于我们学习他们是如何效法耶稣基

督的。耶稣基督的榜样是所有圣徒和我们的模型，让我们也被模成同样的样

式。正如这句经节所说的：“要谨慎作这些物件，都要照着在⼭上指示你的样

式。”（出 25:40）我们可能会以为这与我们⽆关，因为我们说，祂是神，我们

不过是软弱的受造物。然⽽我们要做神吩咐我们做的事。当我们不参考圣徒榜

样，就会失去很⼤的益处，因为这些圣徒激励我们的勇⽓。 

 

路 14:28-30 你们哪一个要盖一座楼，不先坐下算计花费，能盖成不能呢？恐怕

安了地基，不能成功，看见的人都笑话他，说：‘这个人开了工，却不能完

工。’ 

 
22 译注：consummation 完婚，是灵命成长的最后阶段，意译为“灵命成熟”，下同。 
23 译注：salvation 救恩，这里的救恩指的是生命成长的救恩，而不是信主得救的救恩。 



 

 86 

 

耶稣基督说这个比喻，是要让我们知道，我们必须⾛这条路才能达到成

功。要先坐下，即进⼊祈祷的安歇，在这安歇中必须祷告，需要有⾜够的安息

才能成功。当我们不采取这些措施，属灵⽣命的所有问题就来了。我们想着世

俗的事，不想着神的事。于是我们有奇妙的开端，却忽然跌倒，成为众⼈的笑

谈。有些⼈攻击祈祷，说祈祷是危险的，我们却因此受影响，祈祷收效甚微。

没有祈祷，我们就失去我们的⼯作并失败。没有祈祷，我们会完好地盖⼀座

楼，却没有地基。当热⼼消失，滋味没了，我们就停⽌了祈祷。 

要盖⼀座坚实的楼，我们就要坐下，在祷告的安歇中，查验我们的实⼒，

我们是什么⼈。除非我们想自欺，否则很快我们就会发现自⼰的贫穷、软弱和

⽆能。因此，与其盖⼀座会倒塌的楼，还不如把这事交给⼀位⼤有能⼒，想要

盖楼的⼈，当然前提是建筑所有权永归这⼈。真智慧就是，把你的灵魂交给

神，好让你的灵魂永远归祂。祂建造⼀座属灵的⼤厦，宏伟壮丽、庄严辉煌，

是给伟⼤的万王之王住的。我们同意让祂做⼤厦的主⼈，同时祂就让我们可以

使用、享受，并从中受益。想要被拯救的⼈哪，接受神的⼒量吧！ 

 

路 14:31-32 或是一个王出去和别的王打仗，岂不先坐下酌量，能用一万兵去敌

那领二万兵来攻打他的吗？若是不能，就趁敌人还远的时候，派使者去求和息

的条款。 

 

与我们的敌⼈打仗也是如此。所有的属灵⽣命都只有两件事：盖属灵⼤

厦，与敌对我们⼤厦的敌⼈战⽃。因此耶稣基督给了我们这两个恰如其分的比

喻。我们必须反抗强⼤的敌⼈，就是这世界的王。我们自身的⼒量⼗分虚弱。

既然我们没有能⼒克敌，就得试图向牠求和，这只会导致我们受伤和失败。在

这种充满压⼒的情形下会发⽣什么呢？敌⼈已经投⼊作战，冲我们过来了。与

敌⼈战⽃，没有胜算。敌⼈会夺⾛我们拥有的⼀切。与世界的王争战时，我们

既没有⼒量，也没有防御措施。牠是强⼤的。我们主要的⼠兵，也就是我们的

五感，过半都被敌⼈赢取了。在我们最想不到的时候，五感会倒⼽相向，打败

我们。那么我们该怎么办呢？我们要把自⼰交给⼀位强⼤、有能⼒和宽宏的

王，祂会保护我们的国，只要我们认祂为主为王。祂为我们争战、扶持我们，

毁灭我们的众仇敌。那时，仇敌们就不敢攻击我们，因为看见他们要攻打的不

是⼀个软弱的⼈，⽽是全能的神。耶稣基督来到世上，为要毁灭这世界的王，

祂告诉我们，祂已经胜了世界。（约 16:33） 

 

路 14:33 这样，你们无论什么人，若不撇下一切所有的，就不能作我的门徒。” 



 

 87 

 

耶稣基督说了这两个如此美好纯洁的比喻。祂让我们知道，我们若撇下⼀

切所有的，或者说撇下我们自⼰，把我们里面和为着我们的⼀切事物都交给

祂，我们就能成为祂的门徒，因为祂想要没有居功自傲之⼼的⼈作门徒。有福

的弃权！我们撇下自⼰，好让神拥有我们。我们放弃自⼰拥有的⼀切，好让神

拥有⼀切。凡想要作耶稣基督门徒的，若仍保留对自⼰的权利，那就错了。 

 

路 14:34-35  “盐本是好的，盐若失了味，可用什么叫它再咸呢？或用在田里，

或堆在粪里，都不合式，只好丢在外面。有耳可听的，就应当听！” 

 

盐预表智慧。只有从神来的智慧才有味，从⼈来的没有。若不是从永恒智

慧来的，智慧就失了味，用在哪里都不合式。甚⾄不适合用在田里，也就是

说，甚⾄不能帮助属世的⼈。不适合用来防腐，也不适合堆在粪里，也不适合

放在⼟里帮助植物⽣长。所以说，虽然我们看重自⼰的智慧、精明和深谋远

虑，这些却不过是微乎其微。所有⼈的办法经常迅速就被用完了，黔驴技穷。

我们的智慧和精明原来是⽆能⼒和⽆果效的。这段经⽂支持了先前所说的盖楼

和打仗的观点。耶稣基督的所有话都是为了让我们知道自⼰的⽆用，以及当我

们与祂⼀同作王，作凡事的主时，会有怎样的优势。我们只需要有耳朵，来明

白这真理，这样我们就会看见个⼈努⼒的⽆用，和信靠神会有怎样的益处。 

 

 

路加福音第⼗五章 
 

 

路 15:1-2 众税吏和罪人都挨近耶稣，要听他讲道。法利赛人和文士私下议论

说：“这个人接待罪人，又同他们吃饭。” 

 

我们的主总和蔼地接待罪⼈，因为他们比自满的⼈更容易接受祂的话。因

此我们努⼒使罪⼈归信耶稣基督。有⼈说罪⼈们不配挨近耶稣基督，但我们祈

祷，让罪⼈们接受恩典，就近耶稣。如果不让罪⼈接近耶稣基督，那么他们就

⽆法处于⼀种能接受“道”的情形。 

圣经说，这些可怜的罪⼈都挨近耶稣，要听祂讲道。我的神！如果罪⼈们

就近祂，就会被称义。可有⼈说这是错的。但我们需要相信这对罪⼈是好的，

否则我们就违背圣经了。不让罪⼈靠近耶稣基督，就好比不让病⼈就医。显⽽

易见，耶稣基督是在罪⼈们当中得着最多果⼦。许多罪⼈得救信主并跟随了耶



 

 88 

稣基督。法利赛⼈和⽂⼠倒不这样做，除了尼哥底母，因为他们想要从⼈来的

尊重。 

 

路 15:3-5耶稣就用比喻说：“你们中间谁有一百只羊失去一只，不把这九十九只

撇在旷野，去找那失去的羊，直到找着呢？找着了，就欢欢喜喜地扛在肩上，

回到家里， 

 

我们的主说这比喻，为要让我们明白祂对罪⼈的爱，以及罪⼈们不与祂同

在的时候，祂为他们受苦。因为祂会好⼼好意、辛辛苦苦寻找丢失的⽺，我们

岂能怀疑祂在找到⽺时的欢喜？爱的神啊！你离开天⽗的怀抱，离开众天使，

去地上寻找可怜的、⾛失的⽺！然⽽，似乎绝⼤多数⼈类都偏离了你，⾛失

了，你才是真正的道路。 

当我们的主找着了这只可怜的迷⽺，就把它扛在肩上，因它过于疲累，⽆

法支撑下去。这位好牧⼈亲自把它扛在肩上，但它也得许可自⼰被扛着。若它

开始⾏⾛，就又会迷路。软弱迷失的灵魂啊，就让自⼰被扛着吧，你很快就会

身处安全的港湾。你的好主⼈只对你有这点要求。如果我们凭信让自⼰被扛

着，我们必然在⽣命上长进。 

 

路 15:6-7 就请朋友邻舍来，对他们说：‘我失去的羊已经找着了，你们和我一同

欢喜吧！’我告诉你们：一个罪人悔改，在天上也要这样为他欢喜，较比为九十

九个不用悔改的义人欢喜更大。 

 

如果让⼀个罪⼈悔改信主会给我们的神圣牧⼈带来欢喜，那么我们为什么

不努⼒让自⼰得救，或带别⼈得救，好让祂欢喜呢？可我们遇到⼀点点抵挡，

就放弃福音朋友，这是盲目的。罪⼈只会藉着我们的耐⼼和甘甜才会信主。当

我们⾏事带着苦毒的热⼼，希望⼈立马就信主，我们能带得救的⼈就会很少。

相反，耐⼼、甘甜和坚持会赢得他们的灵魂。我们的主在地上⽣活时就是这样

做的。牧⼈们哪！⾏事与罪⼈相抵触，你必不能为耶稣基督赢得灵魂。有耶稣

那样的耐⼼是必要的。可如今，当我们在长进的路上有困难时，就⽌步不前

了。罪⼈哪！归信你的神吧！祂非常希望你归信祂。 

 

路 15:11-13耶稣又说：“一个人有两个儿子。小儿子对父亲说：‘父亲，请你把

我应得的家业分给我。’他父亲就把产业分给他们。过了不多几日，小儿子就把

他一切所有的都收拾起来，往远方去了。在那里任意放荡，浪费资财。 

 

这是预表⼀个罪⼈从神得到了⼀些非常独特显著的恩典，却把它们浪费在

受造物和外在事物上。神赐给我们⼤量才华和恩赐，好让我们爱和服事别⼈。



 

 89 

祂给这⼈灵和美丽，给那⼈富⾜，这些恩赐本应⽣出后天才⼲，比如给我们通

晓科学的杰出能⼒。主因良善⽽赐给我们这些突出恩赐和恩典，我们应当使用

这些来爱并服事别⼈。可我们却把这些恩赐为⼰所用，用在了世俗受造物上。

我们在放荡中失去这些上好，从⼈变成了野兽。 

 

路 15:14-15 既耗尽了一切所有的，又遇着那地方大遭饥荒，就穷苦起来。于是

去投靠那地方的一个人，那人打发他到田里去放猪。 

 

这罪⼈抛弃他⽗家及其所有益处，遭遇如何呢？他往远⽅去了，离神很

远，因他就近受造物。因此圣经说，他往远⽅去了，陷⼊⼤罪很长时间。这与

⽣命成长相反。⽣命成长时，他靠近神，不假思索就丢弃世俗受造物。这可怜

不幸之⼈远离了神和他⽗亲的⼒量之后，遭遇如何呢？他离开⽗家，也就是神

居住之处—他的⼼，就失去了恩典，闲游浪荡，染上了世俗恶习。如今他穷苦

起来。远离神的这颗⼼⼀直饥饿，⼤遭饥荒。世界里没有⼀样东西能满⾜他。

其实他需要改善条件，从奴役中重获自由。他卖身为奴，⼀⽆所有，这就是邪

恶作⼯的⽅式。然⽽，因着他的罪，他是盲目的，宁做奴仆，不要先前的自

由。 

 

路 15:16 他恨不得拿猪所吃的豆荚充饥，也没有人给他。 

 

不幸的罪⼈们！他们跟随这么糟糕的主⼈有什么益处？你在你⽗桌上，享

受的是美酒佳肴，如今却恨不得拿猪所吃的⾖荚充饥，也没有⼈给你。这个忍

饥挨饿的可怜⼈想吃的猪食，用来比喻粗鄙的欢愉。徒有欢愉之表，却⽆其

实。这些欢愉毫⽆⽣命，拥有之后，如同镜花⽔月。这些与我们在天⽗家中尝

到的清洁⽆罪的欢愉相对。在天⽗家中，苦楚和⼗架下奔流着⼀股深邃的欢愉

和⽆法⾔喻的美味。 

 

路 15:17-19他醒悟过来，就说：‘我父亲有多少的雇工，口粮有余，我倒在这里

饿死吗？我要起来，到我父亲那里去，向他说：父亲，我得罪了天，又得罪了

你，从今以后，我不配称为你的儿子，把我当作一个雇工吧！’ 

 

真愿罪⼈们留点意，看见⼈类被赋予的⾼贵性，和在⽗家将有的诸多益

处！被罪挟制，受邪情私欲奴役，饱受折磨！于是他们愿意离开这落魄境地，

下决⼼要回到慈爱的⽗亲家里，在⽗家出⽣的仆⼈都活得幸福呢。这孩⼦的灵

魂得到了诸般卓越的恩典，他却滥用了恩典。由于错用了天⽗赐给他的这些恩

典⽽导致他如今的悲哀，他忧伤地说，“我的确是个不知感恩的孩⼦，是罪⼈中



 

 90 

最不幸的，可我天⽗很良善。祂的良善千百倍强过我的恶意。我不再指望作祂

的孩⼦，可我会去找祂说话，看看我能否作祂的仆⼈，让我为祂⼯作。我因自

⼰的错，已经失去了我的产业。我不想留在这里，我要起来，离开这境地。我

所有不幸都源于我转离了神，离开了祂曾引导我⾛的路。我离开了祂的道路，

转离了祂，如今我正迈出归向神的第⼀步。我要去找他，对他说：⽗亲，我不

配称为你的⼉⼦。我因自⼰的错，失去了你的同在，我本应珍惜你的同在，胜

过任何事物。把我当做⼀个雇⼯吧！” 
 

路 15:20 于是起来，往他父亲那里去。相离还远，他父亲看见，就动了慈心，跑

去抱着他的颈项，连连与他亲嘴。 

 

⼀旦罪⼈决⼼归信，就会有好事发⽣。这可怜的罪⼈从他的不堪境地起

来，往他⽗亲那里去。不幸中的幸运！有福的不幸！你仅仅是有回到⽗亲那里

的决⼼，并开始返程，⽽你⽗亲满了爱和柔细，看着你开始浪⼦回头。罪⼈

啊，想要归信吧！你的决⼼必须像钻⽯⼀样坚硬。你怕什么？害怕自⼰会不被

接纳吗？你慈爱的天⽗跑去迎接你。你若回转，祂会先去迎你，正如祂亲自说

的，“你们要转向我，我就转向你们。这是万军之耶和华说的。”（撒 1:3）⼈若

说，只有正直⼈归向神，罪⼈不应归向神，这是⼗分错误的。偏离了神⼼的罪

⼈们应当重返神⼼。这句圣经中，我们看到罪⼈如何归向神，神如何接纳他

们，出去迎接他们。当然，首先有必要挣脱把我们扣留在这异乡之地的不良依

恋。浪⼦直白地说，我要起来，到我⽗亲那里去。于是他起来回⽗家。启程

时，他毫不费⼒，也不隐藏地，离弃了导致他犯罪的所有依恋。这么做是坚强

有把握的。远离神的罪⼈们哪，回到你们的⼼里。你们只需请求归向祂就好

了。 

浪⼦只迈了⼏步，归向自⼰的内⼼，他的⽗亲就满了怜悯，上前迎见他，

引导他。这浪⼦饱受痛苦，好⽗亲同情他。天⽗等了很久才赐他恩典吗？不，

天⽗拥抱他，用平安和好之吻亲吻他，同情地擦去他的眼泪。神的甘甜和耐⼼

啊！这是我们对待罪⼈的⽅式吗？好⽗亲甚⾄不想跟他问起他混乱的过往，免

得他的喜乐中掺杂痛苦。若这浪⼦没有战兢地考虑过自⼰的邪恶过往，他就不

会归向神，会⼀直不幸、受苦和有负罪感。但当他起来，开始启程归向神，神

就出来迎接他。这处圣经责备如下说法：祈祷不是为着罪⼈的，罪⼈必须等自

⼰被彻底炼净和更新才⾏。良善的天⽗等不及要用平安和好之吻来亲吻祂的孩

⼦，好让这些事都能完成。神想要的就是罪⼈回头。他若回头，天⽗就满意

了。天⽗并不要求许多年的悔罪。罪⼈悔改的当天，神就接纳他。不只是接

纳，⽽且用亲吻来给罪⼈尊荣。这是⽆与伦比的恩慈！这对罪⼈来说是何等的



 

 91 

安慰啊！回来吧，浪⼦！你可以做到。你有能⼒做到。你已经得到了邀请！你

会怎么做？ 

 

路 15:21-22 儿子说：‘父亲！我得罪了天，又得罪了你,从今以后，我不配称为你

的儿子。’父亲却吩咐仆人说：‘把那上好的袍子快拿出来给他穿，把戒指戴在

他指头上，把鞋穿在他脚上， 

 

真认识到自⼰的错误，由此⽽来的谦卑是得到原谅和眷顾的最佳条件。没

有什么比谦卑更讨神喜悦。神经常许可⼀些撇开美德却自义自满的⼈因骄傲陷

⼊过失，为让他们学会谦卑。如果我们里面有谦卑，⽆论犯了什么错，都不必

担⼼。神总会原谅我们。⼀个⼈滥用了神的恩典和良善时会有何等⼤的困惑混

乱，你⼀定难以相信。这⼈对罪的依恋是强烈的，使他困惑不已，⼒不能胜。

浪⼦说，“我不配靠近你，我滥用了你的诸般恩典，可你会更新我！我⽆法忍受

这点。哎，惩罚我，在我身上满⾜你的神圣公义吧！你能给我的最⼤惩罚不是

惩罚我。我只向你求恩典，就是你用来帮助你仆⼈们的恩典，因为我想要服事

你。”天⽗没有回答这些问题，⽽是把罪当做已经被遗忘的，提也不提。天⽗不

提浪⼦过往，彻底安慰了他。最后，天⽗不想让他把自⼰当做雇⼯，⽽是⼀个

真正的⼉⼦，于是赐给他义和清洁⽆辜为上好的袍⼦，使他完全披上纯洁为

衣。天⽗毁坏了不义和罪之袍⼦，给他披上清洁和单纯之袍⼦。把戒指戴在他

指头上，标明他所有⾏动都是圣洁的；把鞋穿在他脚上，好让他能听见。天⽗

捕获了他所有情感，好让这些情感能重新彼此联合。 

 

路 15:23-24把那肥牛犊牵来宰了，我们可以吃喝快乐。因为我这个儿子是死而

复活，失而又得的。’他们就快乐起来。 

 

天⽗仁厚的爱还嫌没表达够，祂想让浪⼦与祂同席吃饭，表明双⽅和好

了。祂想要用恩典和恩惠充满这孩⼦。祂让⼈做了个新袍⼦给他。祂把每样东

西中最好的给祂亲爱的孩⼦。慈爱的天⽗啊，浪⼦滥用你给的恩惠得罪了你，

你却为这不知感恩的孩⼦做了如此不寻常的事，怎么会这样啊？他挥霍了你给

的所有美物。你给他新恩惠，你确定他不会固态萌发，又滥用这些？你这么容

易就接纳他，他会不会又利用你呢？神在这些事上只彰显祂的良善。祂向罪⼈

见证祂的爱，以及浪⼦回头让祂多么喜乐，祂并不衡量该付出多少爱。爱的神

啊！你的爱迷住了这颗痛苦的⼼，严苛只会伤了这⼼。仁厚的怜悯又⼀次让浪

⼦看见神是多么好，他与⽗亲在⼀起将会多么幸福，同时也让浪⼦更清楚了自

⼰犯下的错。他是死⽽复活，失⽽又得的。浪⼦哀叹这“死”和“失”，同时也惊

讶于⽗亲因得回他⽽表现出的喜乐。 



 

 92 

我们若希望现在就进⼊奥秘，从罪⼈逐渐长进到魂⽣命真消失在神里面的

阶段，可以这么说，我们越失去自⼰，经历的死亡越奇特难耐，魂⽣命死⽽复

活，失⽽复得时的喜乐就越⼤。 

 

路 15:25-28那时，大儿子正在田里。他回来离家不远，听见作乐跳舞的声音，

便叫过一个仆人来，问是什么事。仆人说：‘你兄弟来了，你父亲因为得他无灾

无病地回来，把肥牛犊宰了。’大儿子却生气，不肯进去。他父亲就出来劝他。 

 

素来正直，没尝过罪的软弱的⼈，经常会像这个⼤⼉⼦。他们常有满了苦

毒的热⼼，⽆法忍受神对罪⼈们的怜悯。他们感到困扰和⽣⽓。如果罪⼈们落

⼊他们⼿里，他们只会严厉对待。正因为如此，耶稣基督拣选了罪⼈作祂的使

徒和牧者。祂许可彼得跌倒，好让彼得明白⼈类的软弱，和我们必须对⼈有同

理⼼。通常，没犯过罪的⼈不适合帮助别⼈。有些⼈甚⾄想卸下服事神的担

⼦，因为看见新得救的罪⼈从神得到的恩惠比他们还多。但天⽗的良善是可称

羡的，因为祂没有任凭这⼈焦虑不安。福音书作者说，慈爱良善的天⽗和祂未

来的⼉⼦⼀同祈祷，仿佛未来就指望他了。耶稣基督经常祷告，愿⼈对罪⼈们

有怜悯。圣但尼修道院长叙热刚得救后，克莱尔沃的圣伯纳德写给他的第九封

信中这样说：“有个好消息传到我们区了；⼀定会对听见的⼈⼤有益处。凡敬畏

神的，都听见神为你的灵魂做了何等⼤的事。”圣伯纳德继续描述叙热的罪，以

及他得到的白白救恩何等丰盛。 

 

路 15:29-30 他对父亲说：‘我服事你这多年，从来没有违背过你的命，你并没有

给我一只山羊羔，叫我和朋友一同快乐。但你这个儿子和娼妓吞尽了你的产

业，他一来了，你倒为他宰了肥牛犊。’ 

 

这⼉⼦只衡量他服事的奖赏，不看他所服事对象的良善。像这样的⼈如此

居功自利，他们以为神⽋他们⼀句谢谢。他们觉得自⼰应当得到服事的所有赏

赐。他们强烈坚持这想法，似乎认为神给他们的就只应该是恩典。神用可感知

的恩典吸引刚刚服事祂的罪⼈们。这引来了其他⼈嫉妒，以为罪⼈们既然以前

犯错了，就不该得这些益处。他们守着自⼰居功自利的正义，藐视地提说这些

罪⼈的坏⾏为，不明白罪会成为⼀个⼀应，永远地把罪⼈举升到神的永恒同在

中。罪也是⼀种防腐剂，预防骄傲。当罪⼈看自⼰时，会变得极度谦卑。神赐

罪⼈的恩典越多，他们以前的敌对和不知感恩就显得越⿊暗。 

 



 

 93 

路 15:31-32 父亲对他说：‘儿啊，你常和我同在，我一切所有的都是你的；只是

你这个兄弟是死而复活、失而又得的，所以我们理当欢喜快乐。’ ” 

 

由这些话我们看到，神对⼤⼉⼦怀有强烈和恒久的爱。可感知的爱就像乳

汁⼀样是为着扶持和滋养属灵婴孩。但真正和真实的爱因其纯度⽽超越所有感

觉，是为着已经与神同⾏很久，在服事上已经⾜够刚强的⼈。⽗亲总是对幼小

的孩⼦更温柔，但对⼤些的孩⼦则有种坚定的爱，并使他们认识⽗亲是谁。虽

然祂并不爱抚⼤孩⼦，但⼤孩⼦的⽣命在⽗亲眼中⽆比宝贵，⽗亲丰富地把美

物赐给他。然⽽，我们若是⽆知，就会用婴⼉的标准衡量我们得到的恩惠，婴

⼉得到恩典和爱抚，确实显明了⽗神的怜悯和爱，但并没显出最完全和纯洁的

爱。 

神为罪⼈归信⽽喜乐，倾倒出仁厚的爱，只为罪⼈着想。神藉着痛苦和悔

恨把罪⼈带回祂身边，他们⼀回来，神就急着奖励他们。神放慢惩罚，用祂恩

典的触摸引领罪⼈转变。 

 

路加福音第⼗六章 
 

 

路 16:1-8 耶稣又对门徒说：“有一个财主的管家，别人向他主人告他浪费主人的

财物。主人叫他来，对他说：‘我听见你这事怎么样呢？把你所经管的交代明

白，因你不能再作我的管家。’那管家心里说：‘主人辞我，不用我再作管家，

我将来做什么？锄地呢，无力；讨饭呢，怕羞。我知道怎么行，好叫人在我不

作管家之后，接我到他们家里去。’于是，把欠他主人债的，一个一个地叫了

来，问头一个说：‘你欠我主人多少？’他说：‘一百篓油。’管家说：‘拿你的

账，快坐下，写五十。’又问一个说：‘你欠多少？’他说：‘一百石麦子。’管

家说：‘拿你的账写八十。’主人就夸奖这不义的管家做事聪明，因为今世之

子，在世事之上，较比光明之子更加聪明。 

 

为了使我们保持圣洁，主告诉我们要留意照看内在⽣命的各种需要，像我

们对待今⽣各种属地事物⼀样审慎和悉⼼。我们谁不是最留⼼属地事物呢？若

是采取⼀个小的预防措施就可能有帮助，谁会不采取这措施，⽽甘愿冒着失去

⼀切的风险呢？假如我们⽆法管好自⼰的事务，就把它们托付给⼀个能⼲的聪

明⼈来帮助我们。我们为不是很重要的情况尚且如此未雨绸缪，却忽略存到永

恒的救恩的事，这事本是容易确保的。我们当把自⼰放在神⼿里，神照看我

们。我们既然认识自⼰的⽆能为⼒，就不要拿如此重要的救恩来冒险。我们必

须保持与神同⾏，让祂来指引我们。这样，我们就很安全，没有任何风险了！ 

 



 

 94 

路 16:9 我又告诉你们：要借着那不义的钱财结交朋友，到了钱财无用的时候，

他们可以接你们到永存的帐幕里去。 

 

借着不义的钱财结交朋友，意思就是帮助穷⼈和你的邻舍，这样做乃是为

着神的荣耀。我们切勿把自⼰看做钱财的主⼈，⽽是要看做钱财的管家。我们

不依恋财富，⽽是当神要求时，随时乐意舍弃财富。我们不依恋钱财时，就可

以没有痛苦地随时舍弃钱财。如此⼀来，使我们迷失的钱财就能成为使我们得

救恩的⼯具。 

 

路 16:10 人在最小的事上忠心，在大事上也忠心；在最小的事上不义，在大事上

也不义。 

 

我们得救恩和坚固内里⽣命都在于“小事上忠⼼”。小事常有，⼤事不常

有。然⽽，⼀千件小事⾜以让我们操练德⾏。我们误认为只需⼤事临到的时

候，在⼤事上忠⼼就够了。多数⼈都在这⼀点上错了。因着我们在这些微不⾜

道的事上被打败，整个军队陷⼊失败。需要先在每时每刻临到我们的小事上得

胜，在所有不起眼的境况下忠⼼。这是神对我们的希冀。因此关注神，留意祂

的感动，里外都跟随祂，重要且影响重⼤。我们需要忠⼼，每时每刻领受祂想

让我们做的事。每件事对我们都是平等⽆异，是从神⼿来的。我们若为神做小

事，神会给我们⼤事和做事顺遂的恩典，让我们为祂⼯作。不义和罪也是同

理。当我们忽略自⼰的小错，有小的不忠，我们就会失去⼤事。 

 

路 16:11-12倘若你们在不义的钱财上不忠心，谁还把那真实的钱财托付你们

呢？倘若你们在别人的东西上不忠心，谁还把你们自己的东西给你们呢？” 

 

当我们淡泊了不义的钱财，就开始有了真正的敬虔。我们淡泊的度量就是

神赐诸般恩典的度量，和真实灵性进步的度量。当我们把钱财用于救济施舍，

把这事奉献给神，那么凡事都有可能。跟随神的过程中，我们有很⼤的恩典。

通常，很有仁爱慈善之⼼的⼈，迟早会成为⾛内里⽣命道路的⼈。 

然⽽，有些⼈努⼒从别⼈身上获取，并不在意获取这些事物的⽅法。他们

依恋自⼰所拥有的，定意要为自⼰留住这些。他们臆想所拥有的只是自⼰所需

的⽽已，不该拿自⼰所拥有的任何东西给⼈。他们感觉自⼰已经⾏全了有关仁

爱慈善的所有律法。这点上他们⼤错特错。他们这样想，就只会停留在外在⽣

活，从未有内在⽣活，因为他们非常眷恋自⼰拥有的⼀切。这些⼈极其依恋自

⼰的欲求。这些欲求并非针对必需品，⽽是贪求更多。他们比世⼈更专注于自



 

 95 

我。正因如此，他们鲜少有恩典，因为他们依恋那些混乱⽆节制的欲望。他们

对这些欲求的依恋导致他们越发居功自利，⽽不是淡泊财物。 

 

路 16:13 一个仆人不能事奉两个主，不是恶这个爱那个，就是重这个轻那个。

你们不能又事奉神，又事奉玛门。” 

 

当⼈又事奉钱财，又事奉神，就会有两种严重后果。⼀种情况是，他们窘

迫地事奉神。因着他们经济上仍拮据，他们就越来越消沉，远离神。他们⾄死

也没为自⼰的救恩做任何事。 

第⼆种后果，有些⼈不看顾自⼰家⼈和所有世俗事宜，把这些都丢给神。

他们以为必须这样做，才能事奉神。然⽽耶稣基督并没有说钱财不能用，也没

有说我们不应该照看亲⼈24，不应该尽责。但耶稣基督确实说，不要事奉钱财。

我们当事奉神，这样钱财就事奉我们。那些成为欲望奴⾪的⼈，充满贪欲，对

贪恋之物倍加留意照看，这是拜偶像的⼀种形式。因此他们⽆法事奉神。 

但那些真爱神的⼈只把神作为他们主要的职业。他们不挂⼼今⽣事物，⽽

是依靠神的旨意。他们不匆匆赶完服事神的事，但服事的事上他们毫⽆懈怠忽

略。他们也尽自⼰的为⼈本分，但不在意成功与否。他们做凡事都有平安和安

宁。比那些急于成功的⼈，他们在⼈⽣中成就更⼤。 

 

路 16:14-15 法利赛人是贪爱钱财的，他们听见这一切话，就嗤笑耶稣。 

耶稣对他们说：“你们是在人面前自称为义的，你们的心，神却知道；因为人所

尊贵的，是神看为可憎恶的。 

 

没有什么比骄傲和贪婪更敌对神的灵。这就是为什么充满这两样欲望的法

利赛⼈，不能从耶稣基督的话语中受益。他们的骄傲拦阻他们顺从祂的话。他

们没有谦卑之⼼，导致耶稣基督的话在他们里面没有果效。贪婪使他们的⼼刚

硬，以致于话进不了他们的⼼。那些嗤笑耶稣的话和话中真理的⼈，通常是被

骄傲和贪婪中的⼀种或两种占据。这些⼈是在⼈面前自称为义的。他们试着让

自⼰看起来完美，让别⼈对他们的外在⾏为⽆可指摘。他们所有的努⼒都是试

图洁净外面，在⼈前⽆可责备。但耶稣基督告诉我们，这不是本质，神看见并

知晓⼈内⼼的根基，因为凡事都取决于内⼼的忠信。⼼若对神真诚，我们所有

⾏为就都是为祂⽽做，靠祂⽽做。因此，神想要的是内在，不是外在。由内在

统管的外在，由内在⽣机本源提供动⼒的⽣活，由内在⽣机本源赐⽣命的所有

⾏动，才是神所喜悦的。因为神不根据外在表象来判断，⽽是只根据内⼼根基

 
24 译注：提摩太前书 5:8 人若不看顾亲属，就是背了真道，比不信的人还不好，不看顾自己家里

的人，更是如此。 



 

 96 

的真相来判断。所以耶稣又说，⼈所尊贵的，是神看为可憎恶的。⼈停留在表

象，和常被骄傲自爱管制的外在。因此，⼀切都在于内在，内在赋予⽣命给我

们所有⾏动。 

我所说“⽣机的⾏动”，仅指由称义恩典提供⽣机活⼒的⾏动。称义的恩典

是普通日常恩典，没有这恩典，即使最好的⾏为也是死的。但我说，这⽣机的

本源只在⼼的里面和根基。这些⼈被制作成⼀个家，里面有神的同在，神成了

他们⼀切动作的特定和真实源头。神是他们的特定源头，这是好的，因为他们

只照着圣灵的感动⽽⾏，他们非常留意圣灵的感动。他们并不用自发⾏动来违

背神的⾏动，⽽是跟随圣灵感动，就像个孩⼦，被慈⽗的⼿甘甜轻柔地牵着

⾛。孩⼦如果试着用⼒推⽗亲的⼿，做相反的事，我们看见神虽然更强壮，但

祂绝不强迫孩⼦们的意志，因此凡事都取决于孩⼦柔顺与否，是否肯让⽗亲的

⼿引导他。如果孩⼦让⽗亲引导，⼀切都好；如果抗拒⽗亲，就会长出有缺陷

的特征。 

 

路 16:16-17 律法和先知到约翰为止，从此神国的福音传开了，人人努力要进

去。天地废去较比律法的一点一画落空还容易。 

 

耶稣基督让我们确知，律法的严格和众先知的见证到约翰为⽌，这预表悔

罪。这⼀切藉着悔罪⽽来，引⼈进⼊内里⽣命。但从那时起，内在国度，即所

传扬的神国开始⽣效。于是，从律法的字句和严格，过渡到律法的精意和爱

中。律法的内在精意25包含了律法的严谨外在和字句，这内住圣灵必须在世界末

了之前完成⼀切。 

 

路 16:19-22 “有一个财主，穿著紫色袍和细麻布衣服，天天奢华宴乐。又有一个

讨饭的，名叫拉撒路，浑身生疮，被人放在财主门口，要得财主桌子上掉下来

的零碎充饥，并且狗来舔他的疮。后来那讨饭的死了，被天使带去放在亚伯拉

罕的怀里。财主也死了，并且埋葬了。 

 

耶稣基督给我们讲这个故事，为让我们看见两者区别：穷⼈今⽣⽆助也⽆

美福，凄凉地活在⼗字架下；富⼈万事如意，享乐满⾜。他们在今⽣和来⽣的

优势区别真⼤！富⼈在今⽣尽享美福，来⽣满了不幸。美事终⽌，他进⼊⽆法

想象的痛苦。他曾怎样滥用了美福啊！⽽这位穷⼈，他今⽣满了伤⼼事，有⼀

天发现自⼰的受苦终结了，接下来是⽆尽的美福。神哪！⼗架、苦楚、逼迫、

 
25 译注：the interior Spirit of the law 或可译为“律法的内在之灵”或“律法的内住圣灵”。 



 

 97 

受苦和贫穷把我们引向何等的幸福啊！欢愉、感官享受和富⾜把我们引向何等

可怕的不幸。 

 

路 16:23-25 他在阴间受痛苦，举目远远地望见亚伯拉罕，又望见拉撒路在他怀

里，就喊着说：‘我祖亚伯拉罕哪，可怜我吧！打发拉撒路来，用指头尖蘸点

水，凉凉我的舌头，因为我在这火焰里，极其痛苦。’亚伯拉罕说：‘儿啊，你

该回想你生前享过福，拉撒路也受过苦；如今他在这里得安慰，你倒受痛苦。 

 

神的怜悯是⽆限的，但只有今⽣能带给我们神的怜悯。神的良善被拒绝

后，我们不确定自⼰是否会被原谅。我们若嗤笑了神，我们也许不被接纳到祂

里面。只要我们活着，我们可以，也必须总要盼望神的怜悯。但过了今⽣，也

许就没有什么为我们存留了。我们若在今⽣得了美物、享乐和成功，来⽣或许

我们会有不可思议的折磨。但如果今⽣我们的份是得到⼗字架，来⽣必有美福

和荣耀。 

 

路 16:26 不但这样，并且在你我之间，有深渊限定，以致人要从这边过到你们那

边是不能的；要从那边过到我们这边也是不能的。’ 

 

⼀个被称义、被预定的⼈和⼀个不悔改的罪⼈之间有种难以置信的分歧，

⼏乎⽆限的距离。他们在⼀起是完全格格不⼊，⽆法和谐相处的：义与不义；

单纯清洁与居功自利；真理与谎⾔。虽不可能，但假若⼀个鬼魔去了天堂，牠

会为自⼰把这个地⽅变成地狱，牠造成的极度混乱会使蒙福者受苦。假若⼀个

圣徒去了地狱，她的纯洁会加深受咒诅者对污秽的感受，从⽽加增他们受的折

磨。 

 

路 16:27-28财主说：‘我祖啊，既是这样，求你打发拉撒路到我父家去，因为我

还有五个弟兄，他可以对他们作见证，免得他们也来到这痛苦的地方。’ 

 

这不幸之⼈的请求并非⼀个仁爱的祈祷，受咒诅者⽆法作出这样的祈祷，

他作的是⼀个忿怒和懊恼的祈祷。眼见拉撒路在荣耀中，让这财主倍感痛苦，

因他看见了他们命运的迥然不同。财主忿怒又妒忌，于是请求打发拉撒路到他

弟兄们那⼉，他并非渴望弟兄们得救，⽽是想让拉撒路失去如今所享的福。罪

⼈们经常是如出⼀辙，他们试图打着仁爱和关⼼别⼈的旗号，引圣徒离开正享

受的美福。他们⽆法忍受圣徒们的退隐和独处。找个慈善的理由，他们剥夺这

些内里之⼈独处的机会，要叫他们受折磨。 

 



 

 98 

路 16:29-31 亚伯拉罕说：‘他们有摩西和先知的话可以听从。’他说：‘我祖亚伯

拉罕哪，不是的，若有一个从死里复活的，到他们那里去的，他们必要悔改。’

亚伯拉罕说：‘若不听从摩西和先知的话，就是有一个从死里复活的，他们也是

不听劝。’ ” 

 

那些不为神每日差遣的普通⽅法所动⽽归信的⼈，同样也不会为特殊⽅法

所动⽽归信。为这缘故，亚伯拉罕没有照财主所求的去做。众⼈求耶稣基督⾏

神迹时，耶稣没有⾏神迹，因为那些不让自⼰被“道”摸和爱的⼈，也不会被神

迹赢得。神迹支持和证实“道”，⽽“道”必须亲自运作使⼈归信的事。历世历

代，我们都看见管教和属灵贫穷的必要性，这对我们灵命成长是必需的。如果

我们不保持属灵贫穷状态，不许可自⼰失去居功自利，那么我们外在富⾜，内

在却正损毁中。 

 

路加福音第⼗七章 
 

 

路 17:5 使徒对主说：“求主加增我们的信心。” 

 

使徒明白信⼼极其必要。有信⼼，他们就能坚持往前，并在职事上取得成

功。使徒祈祷，求主加增他们的信⼼。除非藉着信⼼，否则职事⼯作将⼀事⽆

成。除非藉着信⼼，否则整个内里⽣命都不会开始、继续，或达到完全。起初

若有坚强不移的信⼼，信⼼就会使我们的职事繁增扩展。接下来是我们被动的

信⼼。然后是失去了⼀切扶持的赤裸的信⼼，这信⼼维系我们，我们品尝并经

历信⼼。拥有这信⼼的⼈或许不再能感知它，然⽽这⼈却有强⼤的信⼼，尽管

这⼈感觉自⼰信⼼小。 

 

路 17:7-10 “你们谁有仆人耕地或是放羊，从田里回来，就对他说，‘你快来坐

下吃饭’呢？岂不对他说，‘你给我预备晚饭，束上带子伺候我，等我吃喝完

了，你才可以吃喝’吗？仆人照所吩咐的去做，主人还谢谢他吗？这样，你们

做完了一切所吩咐的，只当说：‘我们是无用的仆人，所做的本是我们应分做

的。’ ” 

 

我们若做了应分做的事，我们会很开⼼。但我们中有谁是这样感觉的呢？

为什么我们虚荣地觉得自⼰做得很好？神怜悯地接受了我们的服事。正是对“受

造物⽆用”的这个领悟，让真内里的⼈看自⼰的⼯作为⽆有，或者说“什么都不

是”。他们在完成所有善⼯上是⽆用的，他们并不以为自⼰做了任何好事。然

⽽，对“自⼰⽆用”这个观点并不导致他们忽略职责，有些⼈是误解他们了。相



 

 99 

反，他们虽看自⼰是微末不⾜道的，却尽⼒多做事，总以为自⼰做太少了。他

们不依赖自⼰的⼯作，他们的⼯作也不抬举他们。 

 

路 17:11-14 耶稣往耶路撒冷去，经过撒马利亚和加利利。进入一个村子，有十

个长大麻风的迎面而来，远远地站着，高声说：“耶稣，夫子，可怜我们吧！”

耶稣看见，就对他们说：“你们去，把身体给祭司察看。”他们去的时候就洁净

了。 

 

⼤麻风在这里预表罪⼈们：得了医治，以痛悔的⼼回到耶稣基督面前的

⼈，这⼈在归信的时候里面得到了耶稣基督奥秘⽽神圣的美德。耶稣基督打发

他们到祭司那里认罪，途中他们就得了洁净。耶稣想让其他⼈也归信祂，然⽽

他们拒绝降服，于是也就拒绝了得医治。去把身体给祭司查看，就是展示我们

的罪的麻风，好让我们能得医治。如果采取了这真诚的解决办法，我们就得医

治。当我们带着融化的⼼和真诚的信⼼求神赦免，像那些⼤麻风病⼈⼀样，我

们就适合把自⼰展示给祭司看。不要这益处的弟兄姊妹，也让自⼰失去了得真

正医治的机会。相反，他们应该把自⼰展示祭司，认罪，以特别⽅式照着古律

法去做，好被耶稣基督认可和坚立，正如使徒们所教导的。你们要彼此认罪。

（雅 5:16） 

 

路 17:15-19内中有一个见自己已经好了，就回来大声归荣耀与神，又俯伏在耶

稣脚前感谢他。这人是撒马利亚人。耶稣说：“洁净了的不是十个人吗？那九个

在哪里呢？除了这外族人，再没有别人回来归荣耀与神吗？”就对那人说：“起

来，走吧！你的信救了你了。” 

 

有许多⼈从自⼰的罪得了医治，归信耶稣，但只有少数⼈的归信得以持

久。离开的⼈缺少感恩之⼼。他们不因自⼰得了神⼤能的医治，⽽把⼀切归功

于神自⼰。神用许多⽅式医治我们，⽽我们经常把多数功劳归于受造物，很少

⼀部分归功于神。这是种辜负，对神的极⼤不公。我们没有向神表达应尽的感

激之情。只有⼀个外族⼈为得医治⽽感谢神，⽽且他不是在律法的权柄之下。

这⼈是谁？他竭⼒⼤声地荣耀神。他把自⼰得医治归功于神的怜悯。他俯伏在

耶稣脚前，面朝地，在深深的湮灭中，他重新进⼊代表自⼰卑劣下贱之⼈性的

尘⼟中。他在耶稣基督脚前保持这个姿势，乐意在自⼰的卑劣下贱中，用他深

深的静默，不用⾔语地感谢耶稣。他不仅得了医治，⽽且被确诊得了医治。耶

稣说，起来，⾛吧！你的信救了你了。你已确定完全康复，你康复是因为你的

信⼼。你没有把得医治归功于任何⼈，⽽是只归功于我。 

 



 

 100 

路 17:20-21法利赛人问：“神的国几时来到？”耶稣回答说：“神的国来到不是

眼所能见的。人也不得说：‘看哪，在这里’，‘看哪，在那里’；因为神的国就

在你们心里。” 

 

神的国就在我们里面，这是个自然⽽真实的解释。我们怎能怀疑这点呢？

我们该搜寻哪里，找到神掌权的所在呢？我们是否需要什么非凡之物来找到这

个地⽅呢？这段经⽂证实了之前所说的：要在我们的⼼里寻求神。不需要任何

非凡之物来照亮我们的道路，帮我们寻找神的国。我们不需要在自⼰之外去寻

找神的国，也不需要在别处寻找神的国。神的国就在我们⼼里。我们要找的是

里面。拥有这⼒量是世上最容易的事。在⼼里，我们站在王面前，要与祂联

合，有份于祂的国度。神的国若在我们里面，那就有必要让祂用⾄⾼王的公

义，在我们里面掌权，我们把拥有的⼀切都交给祂，让祂引导并治理我们。我

⾄⾼的王啊！我不做别的，只静默平安地在⼼底侍立，等候你吩咐我们。我所

有喜乐都在于遵从你，我会⽆所保留地遵⾏你的旨意。耶稣基督的确是我们里

面的王，当我⾄⾼的神有吩咐，我就毫不抗拒地遵从。 

 

路 17:22 他又对门徒说：“日子将到，你们巴不得看见人子的一个日子，却不得

看见。 

 

耶稣基督对门徒们描述的情形，指的是⼀个可感知到耶稣基督同在的灵

程。因此当⼈失去这灵程的时候就极其悲伤，热切想要再得到。然⽽，这损失

必须发⽣。耶稣在约翰福音 16:7说，“我若不去，保惠师就不到你们这里来；我

若去，就差祂来。”因此有必要失去这可感知的同在。这痛苦的⼈不明白这损

失，因⽽处于不利地位。她巴不得看见⼈⼦的⼀个日⼦，却不得看见，因为主

若给她看见，她拥有的就会是⼀种次等的恩典，这本是要交通传输给其他⼈

的，不是给她的。 

 

路 17:24-25 因为人子在他降临的日子，好象闪电从天这边一闪，直照到天那

边。只是他必须先受许多苦，又被这世代弃绝。 

 

耶稣基督亮光的岁月是逐渐消失的。但当祂复临在⼈里面时，与祂头⼀次

临到的日⼦不同。祂在我们最意想不到的时候，迅速来到，使我们惊讶，⽽且

是进⼊整个魂里。当祂作为“道”进⼊魂里，奥秘地道成⾁身，也就是最后⼀次

降临的时候，魂里每样事物都充满了耶稣基督。这日迅猛来到，然⽽祂会永远

留下。然⽽在这巨⼤的幸福来临之前，魂必须首先承载了耶稣基督钉⼗字架的



 

 101 

情形，她必须已经与祂⼀同受难，或者说，承载了基督受苦的诸般情形。她也

必须被全世界弃绝、定罪和藐视。 

 

路 17:31 当那日，人在房上，器具在屋里，不要下来拿；人在田里，也不要回

家。 

 

这观点对整个属灵⽣命都很重要，关乎⼀个⼈在承载耶稣基督诸般情形

时，在诸般⼗架、受苦当中，内里⽣命到底会得以加强还是会受拦阻。当我们

处于⼀种彻底赤露敞开、脆弱⽆助的灵程时，虽已经被举升到⼀个非常⾼程度

的损失和剥夺阶段，有时却觉得，下降到⼀些较低灵程似乎挺好，因为更让⼈

满⾜。这就是经⽂里所说的下来拿，用我们自⼰的努⼒获取诸般恩赐、美德、

恩典和恩惠，因为我们不明白耶稣基督的建议。那在田里的，也就是已经得自

由的⼈，不要找任何理由回家，想要回到起初的奴役和被掳状态。灵命中⼀切

混乱和罪恶都来自这两件事。 

 

路 17:32 你们要回想罗得的妻子。 

 

我们的主举了个例⼦，让我们明白切勿以任何理由回头看，⽆论是出于惧

怕还是好奇都不要回头。使我们回头的有两个原因：由于惧怕，我们怀疑并踌

躇，于是⾛回头路，因为我们寻找确据；由于好奇，我们想要知道自⼰在哪

⼉，是沿着什么路到这⼉的。所有这些回头或反思都必须避免。然⽽，之前说

过，使用我们的长处是精明的。罗得的妻⼦被变成盐柱⼦，寓意就是，太智慧

反⽽会缺少真正的智慧。⼈的智慧拦阻⼈长进。 

 

路 17:33凡想要保全生命的，必丧掉生命；凡丧掉生命的，必救活生命。 

 

耶稣基督重申了祂在本章中表达的观点。⼈若对弃绝的道路惧怕、怀疑或

踌躇，想办法要自救，那么她必丧掉⽣命，经历⼀个沉重的跌倒。神许可这跌

倒，作为她违抗的后果。但⼈若因弃绝给神的⼿，不挂虑担⼼自⼰，不惧怕怀

疑或踌躇，⽽丧掉自⼰的⽣命，就必被复活。她必进⼊⼀个新⽣命，在这新⽣

命中，她的死必被确定得到，她的救恩更被确定得到。她必因完全丧失⽽得到

救恩。死亡的怀中将是⽣命的来源。留意耶稣基督说的，凡自由慷慨地丧掉⽣

命的，必得到他们魂的⽣命，藉着他们的失丧⽽进⼊新⽣命。 

 

路加福音第⼗⼋章 



 

 102 

 

 

路 18:1-8 耶稣设一个比喻，是要人常常祷告，不可灰心。说：“某城里有一个

官，不惧怕神，也不尊重世人。那城里有个寡妇，常到他那里，说：‘我有一个

对头，求你给我伸冤。’他多日不准。后来心里说：‘我虽不惧怕神，也不尊重

世人，只因这寡妇烦扰我，我就给她伸冤吧，免得她常来缠磨我！’ ”主说：

“你们听这不义之官所说的话。神的选民昼夜呼吁他，他纵然为他们忍了多

时，岂不终久给他们伸冤吗？我告诉你们：要快快地给他们伸冤了。 

 

耶稣基督说的这个比喻给我们看见：由⼼⽽发、带着信⼼的内在祈祷是好

的。我们当不知疲倦地持续祈祷，这卷福音书强烈表达了这观点。然⽽，如果

我们用出声的祷告，或出于头脑的话语来持续祈祷，不可能不疲累。需要用⼀

种适合所有状况或灵程的祈祷⽅式。这样的祈祷始于⼼，逐渐变强。循序渐进

地，这信⼼的祈祷变成持续。灵命更强，⼈得以管理自⼰所有欲念，只渴望所

赐给自⼰的26。耶稣基督使我们确知，神成为这些⼈的扶持，并为他们伸冤。祂

用什么⽅式为我们伸冤呢？祂保护我们，为我们抵挡仇敌，并使我们脱离罪。

祂为我们抵挡鬼魔。迟早祂会报复逼迫我们的⼈和过分苦待我们的⼈。祂保证

自⼰不会离弃我们，也就是说，当我们有需要的时候祂总是乐意帮助我们。我

们要保持持续的祈祷，并⼀直弃绝给祂，毫⽆保留。祂要快快地给我们伸冤

了。照着我们需求的紧急程度，祂的帮助会速速来到。 

 

路 18:8 然而，人子来的时候，遇得见世上有信德吗？” 

  

耶稣基督在此重申了祂之前讲过的信⼼的祷告。不持续祷告的⼈⽆可推

诿；这是信⼼的缺陷。耶稣基督遇不见世上有信德。但我们如果采取另⼀种⽅

法进⼊祷告，用信⼼的⽅法祷告，这祷告就会得偿⼀切所愿。信⼼的祷告，与

其说是⼀种祷告，不如说是⼀种状态，因为它在⼀切境况下都是持续的。 

 

路 18:9 耶稣向那些仗着自己是义人，藐视别人的，设一个比喻， 

 

耶稣基督也对凡信靠他们自⼰的良善和外在⽣活的⼈说话。这些⼈容易责

备别⼈，⼼里藐视别⼈。他们抬举自⼰，满⾜于自⼰有多好，也反对那些他们

藐视的⼈。这些⼈骄傲自满，以为自⼰在神面前是义⼈。他们并不夸自⼰，却

夸所有像他们的⼈。他们抓住机会就贬低别⼈，诋毁别⼈。这些卓尔不凡的⽣

 
26 译注：参阅腓 2:13 因为是神在你们里面运行，发出意愿并行事，为要成就祂的美意。（直译） 



 

 103 

命里有着怎样的骄傲和缺少爱啊！他们以来自⼰的义，只信任自⼰的⾏为，削

弱了本该对神的信任。 

 

路 18:10-12 说：“有两个人上殿里去祷告：一个是法利赛人，一个是税吏。 

法利赛人站着，自言自语地祷告说：‘神啊，我感谢你，我不像别人勒索、不

义、奸淫，也不像这个税吏。我一个礼拜禁食两次，凡我所得的，都捐上十分

之一。’ 

 

照着普通祷告的标准，这祈祷似乎是世上最公义的祷告，因为还有什么比

感谢神的怜悯更公正的祷告呢？想着我们自⼰从不完美，但也不总是罪恶的。

我们若有充分理由回顾诸般恩典，经常会得激励。我们若回想自⼰的不堪，就

灰⼼丧志。我们若不看神和神为别⼈做的美事，我们内⼼就更偏爱自⼰。抓住

机会就责怪定罪别⼈。骄傲的最⼤标记就是赞成我们自⼰的非凡⽣活⽅式，嘲

讽责备别⼈的⽣活⽅式。还有什么比⼀个礼拜禁食两次，恪尽职守，⾏善不⾏

恶更正直？然⽽，这些事本身虽然又真又好，却只用来扶持他们的自爱。这是

可责备的，因为他们信靠算为“⽆有”的自⼰和自⼰的⾏为。但我们依赖的⾏

为，以及那扶持我们对公义理解的事物本身，是败坏的、污秽的。真实和纯洁

的⾏为是出于信⼼⽽做的。 

 

路 18:13-14那税吏远远地站着，连举目望天也不敢，只捶着胸说：‘神啊，开恩

可怜我这个罪人！’我告诉你们：这人回家去比那人倒算为义了。因为凡自高

的，必降为卑；自卑的，必升为高。” 

 

我的神啊！幸亏你没有要求⼈在祈祷时预先想好要说什么，像做演讲预备

似的。谦卑⽽真诚的祈祷才讨你喜悦！这样真好。谁说得最多？法利赛⼈还是

税吏？显⽽易见。税吏只深深谦卑地说了⼀个想法。他对神说，“神啊，开恩可

怜我这个罪⼈！”他凡事都指望神的良善。随后他继续保持卑微和谦卑，连举目

望天也不敢。意思就是，他甚⾄不敢思想神，⽽是保持湮灭死⼰的状态。他⼀

直满⾜于这单⼀的祈祷，并不考虑自⼰配不配得着注意。他只说了“神啊，开恩

可怜我这个罪⼈！”这些话，加上这种深深湮灭的状态让⼀个罪⼈立刻变为圣

⼈。此后罪⼈们如此祈祷，有没有可能会被认为是错误的呢？可怜的罪⼈们

哪！只要这样祷告，你们就会被称义。⼀颗⼼确知自⼰的不堪，在罪重压之下

被湮灭，卑微地处于自⼰⽆有的尘埃中时，只能这样祷告。这祈祷是卓有成效

的！如果耶稣基督没这样说，谁会想到两种祈祷之间的差别？谁不会把税吏看

做罪⼈？然⽽税吏得到了神的诸般恩典，也得到了神的荣耀。 

 



 

 104 

路 18:14 因为凡自高的，必降为卑；自卑的，必升为高。” 

 

在神面前安息在我们的湮灭死⼰中是多美好！这祈祷在所有事上都有效。

凡立于自⼰⽆有中的，必升为⾼。⾼抬自⼰和自⼰悟性的⼈，必降为卑。但我

们若是假装在神面前湮灭死⼰，好让自⼰遇见非凡事物，那就想错了。 

 

路 18:15-17 有人抱着自己的婴孩来见耶稣，要他摸他们，门徒看见就严厉地嘱

嘱咐他们不要这样做（另译）。耶稣却叫他们来，说：“让小孩子到我这里来，

不要禁止他们，因为神国正是属于这样的人（另译）。我实在告诉你们：凡要承

受神国的，若不像小孩子，断不能进去。” 

 

说完上段比喻后，福音书又记载了这段话，表明神想让我们单纯地到祂面

前。门徒看见就严厉地嘱咐他们不要这样做。这事如今也会发⽣，⼈们说：“这

道路不是为着恩典之⼦的。”但耶稣基督护着他们，让他们确知：“神国正是属

于这样的⼈。”这既包含了内在国度，也包含了天国。这些⼈想要让⼈进不去内

在的国度。找到神的最佳条件就是单纯、像小孩⼦，用这种⽅式到神面前。神

并不要求我们有不凡之处，祂甚⾄保证说，“凡要承受神国的，若不像小孩⼦，

断不能进去。”我们如果不谦卑，不进⼊灵性上的童真，是不可能尝到内在国度

的。凡自满的，都⽆法进⼊内在国度。 

 

 

路加福音第⼗九章 
 

 

路 19:1-6 耶稣进了耶利哥，正经过的时候，有一个人名叫撒该，作税吏长，是

个财主。他要看看耶稣是怎样的人；只因人多，他的身量又矮，所以不得看

见。就跑到前头，爬上桑树，要看耶稣，因为耶稣必从那里经过。耶稣到了那

里，抬头一看，对他说：“撒该，快下来！今天我必住在你家里。”他就急忙下

来，欢欢喜喜地接待耶稣。 

 

这⼈是税吏长，很富有。作税吏长这份⼯作表面看来是与得救全然相对

的。关于财主，耶稣基督说过，财主进天国非常难。然⽽，这位税吏长想要见

耶稣基督，并置身于⼀个能让耶稣基督看得见他的地⽅。神圣救主啊！你满⼼

所想的就是拯救⼈类！然⽽，我们可能错误地告诉自⼰，这太难了。耶稣基督

怎么能拯救⼀个罪⼈？首先，撒该爬上桑树，要看耶稣。他想知道，并更认识

耶稣基督是谁。这是个非常好的开端。耶稣基督怎么做的呢？祂说，撒该，快

下来！进⼊你⼼深处，甘⼼卑微，就自然⽽然是处于湮灭死⼰状态了。耶稣



 

 105 

说，今天我必住在你家里。何等的益处啊！要留意圣经的话，他爬上，是因为

他身量矮小，于是在揣摩和理性层面上升。⼀个甘于微小的和湮灭的⼈适合接

受耶稣基督。所以耶稣告诉撒该下来，也就是说， “把你自⼰放在微小和自然

的状态里。你必以我为乐，⾼兴在你家见到我。不需要格外费⼒就能找到我。

在你住处就能找到我。”耶稣基督告诉他快下来，因为当耶稣呼召我们时，我们

绝不可有片刻耽延。否则，那呼召就会消失。 

首先，撒该守望祂，并吸引祂注意。有福的守望！他守望，加上耶稣话语

的恩膏涂抹，这恩膏是⼀种甘甜的平安，邀请⼈进⼊自⼰的微小，并赶快来。

他陷⼊反思，以接受耶稣。⼀刻不耽延就立刻回应，这符合恩典运⾏的法则。

因此圣经补充说，他就急忙下来，欢欢喜喜地接待耶稣。他立刻下来，没有耽

延。他下来，得到了上好的福分！他欢喜接待耶稣基督。这可怜的罪⼈得到这

么上好的福分该有多快乐！他完全出离了自我，他说，“哦神圣的救主啊！我永

远爱的，是爱的神！即使我只了解你⼀点点⽽已，你还是愿来我家，使我⼼充

满喜乐。喜乐使我安静，并尊敬救我的耶稣。”撒该没有为自⼰的有失体面⽽道

歉，他并没有像彼得那样说，“主啊，离开我，我是个罪⼈！”（路 5:8）⽽是忘

了自⼰素来是什么⼈，只想着接待耶稣基督。他深信⽆论自⼰有多糟糕，耶稣

基督是全能的，有能⼒拯救他脱离⼀切不堪。他具备了接受耶稣基督的必要光

景和情形。 

 

路 19:7 众人看见，都私下议论说：“他竟到罪人家里去住宿。” 

 

即使耶稣基督对罪⼈们只有良善，只渴望救他们，⼈们也还是反对耶稣基

督把救恩给罪⼈们。他们为罪⼈就近耶稣⽽议论并⽣⽓，认为拯救罪⼈是有风

险的。耶稣基督来，为要用⼼地寻找罪⼈。他们开始议论耶稣寻找罪⼈并把祂

自⼰给了罪⼈们，议论祂竟到罪⼈家里去住宿。不要惊讶，如今我们仍能遇到

⼈议论那些邀请罪⼈让耶稣基督进⼊他们⼼的⼈。不过，当初⼈的议论阻⽌不

了耶稣基督去撒该家，同样，⼈的所有噪音也⽆法拦阻我们邀请罪⼈让耶稣进

⼊他们的⼼。来吧，可怜的罪⼈，⽆论你是谁，都来。不要害怕靠近耶稣，祂

是你⾄⼤的医⽣，祂能医治你所有疾病。你若耽延，不靠近祂就医，也许你永

远不会就近祂。因为你若不就近耶稣基督这良药和救法，你如何得医治呢？ 

 

路 19:8 撒该站着对主说：“主啊，我把所有的一半给穷人,我若讹诈了谁，就还

他四倍。” 

 



 

 106 

当神的同在显现在⼈⼼中，并被发现，会出现何等奇妙的果效！如果他们

给撒该⼤量传道说教，撒该会这么做吗？是谁建议他这么做的？从严格意义上

讲，他顶多被迫弥补过错⽽已。爱的神啊！当你把自⼰给⼈，你极为充⾜的怜

悯会产⽣⼀个极为充⾜的悔罪！需要注意两件事：第⼀，撒该只有在接受耶稣

基督之后，才有了归还赔偿和完全转变。第⼆，我们看见他在⾏为上的转变，

但耶稣并没有用⾔语告诉他做任何这类的事。仅仅是耶稣基督的同在激励了这

些想法。⼈若以为撒该必须先脱离过犯，然后才能寻找耶稣、有祂同在、与祂

站在⼀起、把祂接到⼼里，就会发现，耶稣基督对撒该并不是这样做的。转变

不是从外面做的，不是用外在的完全来完成的，⽽是在⼈的里面很好完成的。

如果完成了里面的转变，这是持久的、永恒的！如果我们要求罪⼈们禁⽌做他

们依恋的上千件事，却不帮助他们的⼼依恋耶稣基督，转变是不可能发⽣的。

⼼依恋神，别的就都轻⽽易举了。我们也要知道，是神的同在让⼈转变得充

分。 

 

路 19:9-10耶稣说：“今天救恩到了这家，因为他也是亚伯拉罕的子孙。人子

来，为要寻找、拯救失丧的人。” 

 

神啊！当你到了⼀个⼈的⼼，使你的同在被这⼈知道，这时⼈就得着了救

恩，极其丰富的救恩，且是持久永恒的，因它并不依赖于受造物的软弱。⼈融

化到神自⼰里面。当⼈发现神在内⼼深处，并全⼼全意去寻找神，这⼈的救恩

就是持久永恒的。 

耶稣基督说，他也是亚伯拉罕的⼦孙，但并非因为他是个犹太⼈。他是亚

伯拉罕的⼦孙，是因为他有信⼼。按照保罗的话，亚伯拉罕是凡信之⼈的⽗。

然后，耶稣基督告诉我们，祂来，为要寻找、拯救失丧的⼈。既然如此，祂怎

会拒绝来找祂的罪⼈和失丧者呢？ 

 

路 19:12,14 “有一个贵冑往远方去，要得国回来…他本国的人却恨他，打发使

者随后去，说：‘我们不愿意这个人作我们的王。’ 

 

我们经常像这些悖逆的⼈，不想认耶稣基督为王，尽管祂从天⽽来，就为

了在我们里面作王。祂别⽆所求，只想在我们⼼里作王。然⽽我们却抗拒祂！

祂踊跃在祂为⼈预备可住之地，也喜悦住在世⼈之间。（箴 8:31）⽽我们却拦

阻祂在我们里面掌权。到底什么⼈不降服于祂甘美王国，尽管这王国属于有许

多称号的祂？我们听祂说。 

 



 

 107 

路 19:27至于我那些仇敌，不要我作他们王的，把他们拉来，在我面前杀了

吧！’ ” 

 

他们会死得像罪犯。因此，不降服于耶稣基督，让祂在里面掌权，就是犯

罪。神圣的君王啊！在我们⼼里作王！你⽣⽽为王。你已经用自⼰的⾎买了这

王国。你作为得胜者，拥有这国度。我们把所有权⼒都给你，让你掌管我们。 

 

路 19:37-38 将近耶路撒冷，正下橄榄山的时候，众门徒因所见过的一切异能，

都欢乐起来，大声赞美神，说：“奉主名来的王是应当称颂的！在天上有平安

（另译），在至高之处有荣光。” 

 

⼈正下来，指的是，⼈正在湮灭死⼰的过程中，开始知道并发现神的异

能。看见⼀切都是出于神，神创造了⼀切奇迹。神在⼈里面以如此奇妙的⽅式

运⾏着，我们的⼀切损失都来自神的⼿，是⼀种恩惠，是得救恩的⼀种⽅式。

于是我们真⼼实意地赞美神：“奉主名来的王是应当称颂的！在天上有平安，”

也就是说，在我们魂的深处有平安。“在⾄⾼之处有荣光。”⾄⾼之处比喻的就

是魂的⾄⾼部分。 

 

路 19:39-40 众人中有几个法利赛人对耶稣说：“夫子，责备你的门徒吧！”耶稣

说：“我告诉你们，若是他们闭口不说，这些石头必要呼叫起来。” 

 

法利赛⼈⽆法忍受耶稣基督的门徒们凡事都归荣耀给祂，把⼀切都归功于

祂的能⼒。因此他们请求耶稣基督让门徒们闭嘴。但这位神圣救主教导他们，

门徒们的⾏为是如何讨神喜悦和正确。耶稣告诉他们，如果祂的门徒们，也就

是祂的真⼉⼥，闭⼝不说祂的荣耀，那么连像⽯头这样⽆⽣命的物体都要公布

祂的荣耀。 

 

路 19:41-42耶稣快到耶路撒冷，看见城，就为它哀哭，说：“巴不得你在这日子

知道关系你平安的事，无奈这事现在是隐藏的，叫你的眼看不出来。 

 

耶稣基督为耶路撒冷哀哭，但救主的眼泪并非只为着这座城，也是为着所

有没从这些日⼦和恩典时期受益的⼈。这么容易就能得到内在信⼼，可许多⼈

不想要。我们不懂得如何善用所赐给我们的年日，也就是平安的日⼦。我们若

是知道如何从这日⼦受益，在我们的里面发现这个，我们将尝到怎样的平安

啊？但由于我们没有从内在恩典受益，就陷⼊了某种盲目，没有能⼒理解有关

圣灵的事。犹太⼈热切期盼众先知所告诉他们的弥赛亚，但当弥赛亚真来的时

候，他们却既不接纳祂，也不认识祂。我们也常做同样的事。毕⽣都渴慕耶稣



 

 108 

基督，可当祂来在我们中间，也就是在我们⼼里，只求我们接纳祂为王、为救

主时，我们却不想认祂。我们满⾜于只是想要祂⽽已。 

 

路 19:43-44 因为日子将到，你的仇敌必筑起土垒，周围环绕你，四面困住你，

并要扫灭你和你里头的儿女，连一块石头也不留在石头上，因你没认出神眷顾

你的时候。”（直译） 

 

不幸的日⼦将临到那些没有把自⼰给神，不把神接纳到里面的⼈。你的仇

敌必周围环绕你，四面困住你。这些⼈必然灭亡，因他们没有避难所。⼟垒环

绕他们时，敌⼈四面环绕，让⼈⽆处可躲避，于是他们将灭亡。我们常把自⼰

的⼯作当做避难所，这是堵虚弱的墙，敌⼈轻易就能攻破。但我们若有⼀个内

在的避难所，并且习惯于在受攻击时躲避其中跟随神，我们就靠着神有了⼀个

坚固不破的城堡，装备齐全，⼀⽆所缺，让我们可以安歇其中。应敌时满有把

握，⽽敌⼈试图伤害和抓住我们，却总是徒劳⽆功。 

 

 

路加福音第⼆⼗⼀章 
 

 

路 21:14-15 所以，你们当立定心意，不要预先思想怎样分诉，因为我必赐你们

口（另译），和智慧是你们一切敌人所敌不住、驳不倒的。 

 

耶稣基督的这智慧显明，把自⼰弃绝给祂⼿是智慧的，祂希望所有⼈都这

有这样的智慧。我们需要让祂在凡事上引领我们。我必赐你们⼝，不只是话

语。这道亲自藉这⼝说话。祂通过这⼝在⼈里交通传输。当用持续的智慧说话

时，⼈所有仇敌都沉默了，因为他们被这真理的话证明有罪，感到惧怕。但神

把这⼝和智慧赐给谁呢？不给那些有自⼰特有智慧的⼈，⽽是给那些不预先思

想怎样分诉，凡事都把自⼰弃绝给神的⼈。 

 

路 21:16 连你们的父母、弟兄、亲族、朋友也要把你们交官，你们也有被他们

害死的。 

 

凡真想要神的⼈必遭逼迫。各种逼迫中，最厉害的就是针对弃绝自⼰给神

之⼈。所有⼈，甚⾄包括亲戚朋友，似乎都有权利迫害弃绝之⼈，使他们痛

苦。忠⼼之⼈应当⾜够柔细，可以接受恩典的运⾏。“不预先思想该说什么，遭

逼迫和污蔑时不自卫”，世⼈把这种做法视为思维缺陷。然⽽，与神同在就已⾜

够，被视为世上的渣滓也是好的。 



 

 109 

 

路 21:17-18  你们要为我的名被众人恨恶，然而，你们连一根头发也必不损坏。 

 

我们若被世⼈恨恶，因他们的谎⾔和反对⽽受煎熬，我们就要欢喜快乐。

耶稣基督告诉祂的使徒和真⼉⼥，祂会看顾他们。⽽且，我们良善的神不会让

他们受损坏。经常会有使徒们在尽职事过程中丧命，这似乎与耶稣基督所说的

相⽭盾。然⽽，你们连⼀根头发也必不损坏。我们不会因受逼迫⽽损坏⼀根头

发，所受的逼迫是神精确量好的。神必不会让我们灭亡。祂记得每件事，为要

奖励我们。祂甚⾄记录细微之事，并连本带利地奖赏我们。但神并不严格审查

我们的过失。祂闭上眼。祂忘记我们的罪。唉！祂若看我们的不义，谁能在祂

面前站立得住呢？神知道我们的软弱，祂同情我们。祂并不惩罚我们，反倒奖

赏我们⾏的哪怕最小的善，尽管是祂自⼰在我们里面⾏出的这善。⼈类却反其

道⽽⾏之。⼈们受哪怕最小的伤之后，就会忘记所有的好。⼈们不忘记伤，却

会遗忘好。 

 

路 21:19你们常存忍耐，就必得到你们的魂（直译）。 

 

信、望、爱这三个神学美德是必不可少的，因为它们承载推进我们往前，

然⽽我们在安息的属灵⽣命中需要忍耐的美德。忍耐带来赏赐，因为忍耐承载

许多其它美德，并以它们为先决条件。要能忍耐，我们就需要信⼼和盼望，也

需要藉爱来激发忍耐。忍耐总是伴随着谦卑、温柔和谦虚。我们需要谦卑，才

能忍耐。“⼈有见识，就不轻易发怒，宽恕⼈的过失，便是自⼰的荣耀。” (箴

19:11)只有慷慨的⼈会宽恕别⼈对自⼰的过失。 

我们看见，忍耐是⼀连串美德。众所周知，忍耐是美好且必要的。得到

它，我们就藉着忍耐得到了自⼰的魂⽣命。 

忍耐难做到，因为忍耐是由谦卑⽽⽣。因着⼈性里鲜有谦卑，因此也鲜有

忍耐。我们⽆法用头脑的努⼒或权能来获得忍耐。即使我们有忍耐，也容易被

激怒或失去忍耐。 

获得忍耐的⽅法就是，当我们遇到令我们不耐烦的情景时，就凝神注目我

们里面的信，深深沉⼊其中。即使我们的魂仍旧软弱，这内敛或默观也会让我

们的不耐烦突然消失，⽆需额外的努⼒，只需保持亲近神就好了。忍耐容易被

增加的不耐烦所取代。若不早点发现不耐烦的情绪，不耐烦经常就会变成怒

⽓。切勿直接对抗不耐烦的情绪，否则会没完没了。 

我们要对神、对周围⼈、并对自⼰有忍耐。说我们需要对神有忍耐或许有

些奇怪，然⽽不这样做，我们就⽆法进步。我们必须忍耐神的不在、严厉和祂



 

 110 

公义的重量。⼤卫说，“我曾耐性等候耶和华，祂垂听我的呼求。”（诗 40:1）

我们要忍受神给我们的所有⼗字架、疾病和内在痛苦。忍受神是最难能可贵

的。 

我们也要对邻舍有耐⼼，忍受他们对我们做的事，⼀切情绪、⼀切过犯和

软弱，以及⼀切逼迫。 

同时，也要对我们自⼰有许多耐⼼，忍受自⼰的软弱、不堪、贫穷，以及

自⼰缺智慧、犯傻带来的后果。耐⼼是必要的，因为我们总是要和自⼰在⼀

起。我们可以摆脱其他⼈，却⽆法摆脱自⼰。 

我们做到上述忍耐，就会在完全的平安中赢得我们的魂⽣命。我们只可能

在平安和安宁中拥有我们的魂。没有平安，我们甚⾄不认识自⼰的魂，因为它

正焦躁不安。 

 

路 21:34-36 你们要谨慎，恐怕因贪食、醉酒，并今生的思虑累住你们的心，那

日子就如同网罗忽然临到你们，因为那日子要这样临到全地上一切居住的人。

你们要时时警醒，常常祈求，使你们能逃避这一切要来的事，得以站立在人子

面前。” 

 

耶稣基督在此吩咐我们要谨慎，不要陷⼊分⼼事物，卷⼊软弱和罪恶之

中。可祂想让我们怎样保持儆醒呢？祂想让我们时刻保持儆醒，并不住向神祷

告。⼈之所以分⼼，是因为不在神的性情中操练。悲哀的是，当我们的⼼转

移，有时就进⼊与神相反的性情，不藉着充满神同在、与神联合来操练它的

爱。 

耶稣基督希望我们不再被今⽣的思虑累住⼼。祂希望我们把凡事弃绝给

祂，只忙于⼀件事：儆醒祷告。死亡会在我们最想不到的时候临到。当预备

好，将来能毫⽆惧怕地站立在⼈⼦面前。我们只能藉着今⽣与耶稣的熟悉密

切，在来⽣得享这自由和与祂的美好接触。怎么拥有这熟悉密切呢？只能通过

持续打交道。神强烈有能⼒的爱和伟⼤同在教导我们如何与祂谈话。神的爱使

我们成为平等的朋友。保罗也持同样观点，他告诉我们要不住地祷告（帖前

5:17）。不住地祷告就是不住地爱。我们的爱使我们持续地与神同在。我们与

祂同⾏，告诉他我们的需求。我们把自⼰给祂，和祂说话。正如⼤卫所做的，

⼤卫说，“我的⼼哪，你当默默⽆声，专等候神（诗 62:5）。这样做，我们就避

免威胁我们的灾祸，因为当我们忠于关注神，神就保守并维护我们。神纪念我

们，救我们脱离所有祸患。神把⼀切美福给我们。当我们白天关注神，神也关

注我们。如果神不看顾我们，我们即使天亮前守候也是枉然。当我们与神⼀

起，并为着神守候，神就守护我们。让神来做，我们满⾜于关注神就好。 



 

 111 

 

路 21:37-38耶稣每日在殿里教训人，每夜出城在一座山，名叫橄榄山住宿。众

百姓清早上圣殿，到耶稣那里，要听他讲道。 

 

真使徒通过与耶稣基督的职事联合，来操练他们的职事。使徒凡事都效法

耶稣基督。他们白天教导⼈，白天比喻的就是，在殿里的圣光下。我们不该只

在教会里教导⼈，还应该在⼈有可听的耳时教导。耶稣基督在圣殿里对他们说

话，也就是在他们全⼈最深之处说话。耶稣正是希望在这里对他们说话，前提

是他们⾜够忠⼼地退回到全⼈最深处。我们⽆法总是身处教会里，但总能退回

到我们内在的圣殿。因此诗篇 85:8说，“我要听神耶和华在我里面所说的话。”

（另译）这是整个属灵⽣命的秘诀。托马斯·厄·肯培在他所著《效法基督》中也

讲述如何在我们里面倾听神。这是使徒们的教导，这个真理本该在全世界普

及，事实上却没有被⼴泛教导和认知。 

夜里，我们要像耶稣基督那样退回到⼭上。所有这些情景都需要我们留

意。夜间，我们可以用两种⽅式倾听：天然的和属灵的。真使徒应当像耶稣基

督那样使用这两种⿊夜。在天然的⿊夜里，万籁俱静，适合安歇，真使徒喜悦

在劳苦的同时得享神圣安息。在灵性的⿊夜里，我们同样需要安歇。有些时候

神不想让我们说话或做事，因为神想要以⼀种特殊⽅式维护和拥有我们的魂。

于是，神打断使徒职分的⼀些⾏动，好让⼈只想着神。 

耶稣基督出城在⼀座⼭。祂的业余活动就是在神性的⼭上保持安息。这从

耶稣基督的外面是看不见的，因为是在祂的里面，祂才总在这⼭上。祂留在那

里，因为祂总贴近⽗的⼼。⽽当他出来的时候，祂总不离开⽗，⽽是把⽗带给

等候的群众。因耶稣基督与⽗联合，所以祂能满⾜祂⽺群的需要。对耶稣基督

⽽⾔，出去就是进来，进来就是出去。似乎这⼀刻，祂有自由享受⽗神的同

在，这永恒耐久的同在是藉着耶稣基督里面与⽗神那本质的、神性上的联合。

耶稣基督和教会，也就是爱⼦和祂佳偶之间的联合，就像耶稣基督和⽗神之间

联合的小影。在爱⼦和佳偶的联合中，⼈（soul）被放在⼀种本质的联合里。

这联合是⼈在神性中的安息。因此圣经说，祂留在橄榄⼭，表明与万物隔绝⽽

有的平安。真使徒必须花时间单独与神安歇。 

圣经又说，众百姓，没有例外也没有差别，都上圣殿，到耶稣那里，要听

他讲道。我们注意到，信主后我们当毫⽆例外地在清晨，进⼊内⼼深处，倾听

耶稣基督，听祂说话。⼈⼈都能做到这点。因此神圣的“道”对先知说， “要对

耶路撒冷的⼼说话。”另译（赛 41:2）对⼼：我们必须总对⼼说话。我们当做的

是什么呢？安慰我的百姓，因为神这样说。神必安慰并眷顾他们。当他们预备

好能听的时候，神必在他们⼼中说话。因此他们都受邀倾听这神圣话语。 



 

 112 

 

路加福音第⼆⼗⼆章 
 

 

路 22:10-12耶稣说：“你们进了城，必有人拿着一瓶水迎面而来，你们就跟着

他，到他所进的房子里去，对那家的主人说：‘夫子说：客房在哪里？我与门徒

好在那里吃逾越节的筵席。’他必指给你们摆设整齐的一间大楼，你们就在那里

预备。” 

 

耶稣基督与我们吃逾越节的筵席，我们必要与祂同吃。当魂与祂联合时，

祂就在我们里面吃逾越节筵席。当魂进⼊神里面，保持隐藏在神里面时，我们

就与祂同吃。只有当祂成为我们的逾越节27，⽽且当我们失去自⼰在祂里面，在

⽗神里面时，祂才会满⾜。 

但所有这些逾越节的事，我们必须有耶稣基督所要求的光景。第⼀个光景

就是瓶⼦：⼈要倒空自⼰，倒空罪的酷烈，盛满恩典之⽔，即耶稣基督的活

⽔。这光景是最完全的。倒空罪，满了恩典之⽔，好让耶稣基督与我们吃逾越

节筵席，我们与祂⼀同进⼊⽗神怀抱，与神亲近，这光景已⾜够。我们有必要

倒空自⼰，充满神。我们需要“道”，也就是活⽔的源泉，丰富地与我们同在，

因祂用自⼰充满我们。然后，祂引领我们，我们失去自⼰，与祂被湮灭在神里

面。此外，还需要客房摆设整齐，意思就是，⼈被所有美德装点整齐，她全身

都穿戴神的标记，她乃是住在神里面。 

 

路 22:15-16耶稣对他们说：“我很愿意在受害以先和你们吃这逾越节的筵席。我

告诉你们：我不再吃这筵席，直到成就在神的国里。” 

 

有许多逾越节筵席要吃，我们吃的时候固然有不可思议的幸福感，但这总

预示着将要受苦。耶稣基督很愿意在受害以先和你们吃这逾越节的筵席。祂教

导我们，凡有幸尝尝擘饼的⼈要预备好受苦，因为他们已经得了坚固，做好了

受苦的预备。灵命中的每个逾越节都带着美好喜悦，也伴随着⼗架和受苦。 

耶稣基督告诉我们，祂不再吃这筵席，直到成就在神的国里。这是个⼤的

奥秘！当⼗架和受苦临到，我们就失去了美妙的逾越节，然⽽接下来我们将在

在神的国里成就合⼀。当⼈进⼊神，发现逾越节已经完成，⼈就处于这些经⽂

和逾越节的应验之中。万事最终都成就并重新联合。 

 

路 22:24门徒起了争论：他们中间哪一个可算为大。 

 
27 译注：“…因为我们逾越节的羔羊基督已经被杀献祭了。”（林前 5:7） 



 

 113 

 

骄傲是个奇怪的东西。它进⼊并纠缠所有事物。还有什么陪伴比耶稣基督

的陪伴更特别吗？然⽽，当耶稣基督对使徒们说到祂将要在他们中间受苦和受

难时，使徒们并没有痛苦、困惑，甚或反抗，⽽是乐于争论虚荣之事。我们的

主许可使徒们有这些奇怪的软弱，好让我们不因为自⼰的软弱⽽灰⼼丧志，以

免虚荣和自爱的捉弄，拦阻我们跟随美德的道路。 

 

路 22:27 是谁为大？是坐席的呢？是服事人的呢？不是坐席的大吗？然而，我在

你们中间如同服事人的。 

 

耶稣啊！你服事你的仆⼈们，并亲自服事。若我们用做过的事来衡量自⼰

的伟⼤，就容易被误导。相反，我们应当用充盈的爱来认识你的伟⼤。你为我

们诸般降卑，隐藏你的身份，好让我们明白，这样⼀种完全、伟⼤和⽆私的爱

只能来自神。爱越纯洁和⽆私、伟⼤⽽坚强，把凡事归给神，凡事交给神，说

明我们越爱神。我们爱得越多，就越伟⼤；我们越伟⼤，在我们自⼰眼中和别

⼈眼中，我们就越渺小。 

 

路 22:28-30 我在磨炼之中，常和我同在的就是你们。我将国赐给你们，正如我

父赐给我一样，叫你们在我国里，坐在我的席上吃喝，并且坐在宝座上，审判

以色列十二个支派。” 

 

耶稣用这些话重申了从前的观点，指出他们的伟⼤只来自于爱上的忠⼼和

持之以恒。 

我在磨炼之中，常和我同在的就是你们。耶稣基督这话说了两种类型的逼

迫。第⼀种是祂忠⼼的门徒们被迫离开祂时，祂自⼰受的逼迫；第⼆种是祂成

为朋友的门徒们受的逼迫，他们受迫害仅仅是因为祂。他们在受苦上的忠⼼是

爱的强烈标记，也是真正的伟⼤。因此，他们在提说伟⼤这件事。他们尚且软

弱的时候，耶稣应许他们最崇⾼的伟⼤，也就是拥有耶稣基督为他们预备的

国，正如⽗将国赐给⼦⼀样。耶稣基督想让他们坐在祂的席上吃喝。这意味着

他们尽所能地处于神的丰满之中，正如耶稣那样。耶稣用下面的话解释了这个

意思，“你所赐给我的荣耀，我已赐给他们，使他们合⽽为⼀，像我们合⽽为

⼀。”（约 17:22）然后，耶稣又应许他们，他们将审判由⼗⼆支派所代表的全

⼈类。这会满⾜对伟⼤的热爱。耶稣基督在此表现出了祂美好的甘甜。使徒们

惊讶于祂纠正他们骄傲的⽅式，祂并没有严厉地对他们说话。相反，耶稣基督

向他们展示何为真正的伟⼤，并赐他们应许。但同时，他们也意识到自⼰所以

为的伟⼤不过是卑下。 



 

 114 

 

路 22:31-32 主又说：“西门！西门！撒但想要得着你们，好筛你们像筛麦子一

样。但我已经为你祈求，叫你不至于失了信心，你回头以后，要坚固你的弟

兄。” 

 

魔鬼只想筛并毁灭有使徒职分的⼈，试诱他们、兴起上千个逼迫，为要击

倒他们，迫使他们终⽌职分和进取⼼。但耶稣护卫他们脱离迫害，扶持他们对

抗试诱。耶稣基督为所有身负使徒使命的⼈代祷，但尤其为彼得代祷，叫他不

⾄于失了信⼼。同时耶稣基督告诉彼得，他将要跌倒并背叛祂。耶稣基督又

说，“你回头以后，要坚固你的弟兄。”也就是说，祂祈求的是，等彼得跌倒，

后来耶稣基督复活以后，祂立彼得为牧⼈时，彼得不要失了信⼼。耶稣基督对

他说，“喂养我的⽺。“自那以后，彼得再也没有失去信⼼。这并非说，自那以

后彼得作为⼀个⼈从未失败过，⽽是说，他从未失去信⼼。耶稣基督并没有向

他保证，说他不会再有个⼈过失，⽽仅仅是说他不会失去信⼼。 

 

路 22:33-34 彼得说：“主啊，我就是同你下监，同你受死，也是甘心。”耶稣

说：“彼得，我告诉你，今日鸡还没有叫，你要三次说不认得我。” 

 

这⼈的蛮勇是件奇特事。彼得那时尚未经历过自身的软弱，却知道自⼰的

⼼爱耶稣。他只看自⼰爱的⼒量，不看自⼰的软弱。若他只倚靠神自⼰，他的

⽆能⼒就会对他有用。但由于他相信自⼰爱的活⼒就是⼀种⼒量，于是倚靠这

爱，便通常会错。彼得把爱⼼当做⼀种⼒量的时候就是这样⼀种状况，主⼈预

⾔他将要跌倒时，他回应道，“主啊，我就是同你下监，同你受死，也是甘

⼼。”彼得啊，你说什么？你所知甚少。你告诉主，你会坚强。⽽祂知道你将怎

么样，你会做什么。因此耶稣基督告诉彼得，“今日鸡还没有叫，你要三次说不

认得我。”彼得不在乎这些话。相反，他认为这绝不可能发⽣。凡如此强烈回

答，并安⼼于可感知之爱的⼈，总会受欺，⽽且通常会跌倒。 

 

路 22:35-38 耶稣又对他们说：“我差你们出去的时候，没有钱囊，没有口袋，没

有鞋，你们缺少什么没有？”他们说：“没有。”耶稣说：“但如今有钱囊的可以

带着，有口袋的也可以带着，没有刀的要卖衣服买刀。我告诉你们，经上写着

说：‘他被列在罪犯之中。’这话必应验在我身上，因为那关系我的事必然成

就。”他们说：“主啊，请看！这里有两把刀。”耶稣说：“够了。” 

 

这段话看似非常晦涩。然⽽，从灵意上理解却非常清晰。当我们顺服耶稣

基督，实践爱⼼的⼯作，过奉神差遣的⽣活，我们必进⼊完全的谦卑和彻底的

⽆有。没有异常情感，没有诸般供应，身处赤贫。这情形非常完全。但当我们



 

 115 

与耶稣基督⼀同受苦，不只是受难，⽽且还有受难的耻辱。这⽅法就变了！现

在，我们又配上从前被取去的事物，因此主说，“有钱囊的可以带着，”意思就

是，如今你可以好好穿戴，你会拥有曾被剥夺的事物，因为⼈⼦被列在罪犯之

中。你在自⼰眼中、在别⼈眼中，也要被列为罪犯，看着自⼰穿戴从前被剥去

的衣服。这观点就是新郎对新妇说的，“我脱了衣裳，怎能再穿上呢？”（歌

5:3）似乎我们又得回曾为了神⽽脱去的事物。这是耶稣受难前的⼀件事，这是

最后的祭物，我们最好细看端详。 

首先，耶稣基督给了我们⼀个预备，好让事物出现得更自然。“我差你们出

去的时候，没有钱囊，没有⼝袋，没有鞋，你们缺少什么没有？”要注意，耶稣

基督并不想让他们依赖世物。相反，他们就要失去能从世物中得到的⼀切扶

持。祂想让他们看见，如果他们没有任何扶持地前⾏，他们的贫穷就不是他们

的过错。但只因祂被列在罪犯之中，因此所有跟随⼗架道路的⼈也必然被视为

有罪。因此这些⼈必须带这些他们曾放下的东西，他们被释放脱离了极端的严

格。于是耶稣吩咐他们买⼑来自卫和战⽃；祂希望他们有武器。但什么样的武

器呢？没用的武器，这些武器只能让他们知道自⼰的软弱，因为耶稣说，两把

⼑就够了。两把⼑怎么能够对抗这么多敌⼈？当⼀个⼈想起用⼑的时候，他甚

⾄不想用它，说，“凡动⼑的，必死在⼑下。”耶稣啊，你为什么想让我们带武

器呢？被列在坏⼈和用武器攻击防卫的⼈之列就够了。这些武器没有用处，因

为当我们没有武器的时候，已经证明了这点，我们什么都不需要。武器只用来

帮助我们认识自⼰，进⼀步显明我们的⽆能⽽已。有必要拥有这些武器，就是

我们陷⼊不忠后焦灼时刻想要使用的武器。这种自卫只会让我们感觉自⼰比实

际上更强壮，因为我们被试验时不觉得自⼰软弱。我们需要被列⼊罪犯当中，

使我们在正统的眼光中被视为不法。过去我们⼀直没有武器和装备，却既不缺

什么，也没受伤或受攻击。但当我们把这忠⼼归功于⼈时，这没有武器也曾得

胜的⼈就必须带着武器也被打败，好让⼒量不归功于⼈，⽽是归功于神。⼈没

有装备的时候却不缺乏什么，如今万事俱备的时候也应当没有缺乏，这是必要

的。神是何等荣耀！这是受难前的情景。此处最难，因为没⼈想要被视为罪

犯。哪个⽆罪的⼈想要被视为有罪呢？谁想感觉有罪，被视为罪犯呢？这样的

⼈罕见！ 

 

路 22:42 说：“父啊！你若愿意，就把这杯撤去，然而，不要成就我的意思，只

要成就你的意思。” 

 

背⼗架比背负⼗架的耻辱来得容易！当这苦杯递到我们面前，我们就抵

挡。我们像耶稣⼀样祈祷，“⽗啊！你若愿意，就把这杯撤去。”然⽽，我们不



 

 116 

想脱离神的旨意。耶稣基督想要试遍所有灵命内在历境。因此祂想要经历这最

后的祭所有情景，并尽祂所能地承受它们，背负罪⼈们的诸般软弱和外观，⽽

祂本身其实是⽆限圣洁，⾼尚远离罪的。虽然天性强烈反对饮这杯，我们的意

志却降服，正如耶稣基督那样。因为耶稣基督这样祈祷，所以我们能看见祂魂

的诸般情形。 

 

路 22:43 有一位天使从天上显现，加添他的力量。 

 

神绝不离弃这历境中的⼈，⽽是差遣⼀些光，好让⼈知道神的旨意。这并

非幻觉，⽽是⼀个能坚固⼈的真光。⽽这位天使来做什么呢？他来说明⼈应当

喝了这杯，必须照神旨意经过这阶段。当⼈得了坚固后，就有⼒量忍受痛苦。

最不可思议的是，这事发⽣是在痛苦最深的时候，当我们更坚定有⼒地投身于

神的时候。⼈是在最极端的痛苦中，与神联合最紧密。 

 

路 22:44 耶稣极其伤痛，祷告更加恳切，汗珠如大血点，滴在地上。 

 

必是强烈⽽深切的痛苦才会导致这种情况。这时身体的痛苦程度与灵里的

痛苦相当。所有灵里痛苦中，没有哪个能比得了这最后的祭，这⾄死⽅休的极

痛出现在这所有祭中最后和最痛苦的祭之前。相比之下，所有⼗字架加在⼀起

也不过是这⼀个⼗字架的小影，甚⾄⽆法相提并论。祂必须吞咽这苦涩。祂必

须被放在恶⼈和罪⼈之列。这就是祂这样做的原因。 

 

路 22:47-48 说话之间，来了许多人，那十二个门徒里名叫犹大的走在前头，就

近耶稣，要与他亲嘴。耶稣对他说：“犹大！你用亲嘴的暗号卖人子吗？” 

 

我们经常用亲嘴背叛耶稣基督，要么是在不好的交通时，要么是在滥用祂

恩典时。这些话的真实意义是从灵意上来理解的。那些和耶稣有交情，对祂更

有义务的⼈，反⽽是折磨和迫害祂的⼈。逼迫者用利用单纯之⼈的单纯和爱⼼

来背叛和迫害他们，折磨他们，把他们钉⼗字架。⽽不敢去迫害、没⼒量的⼈

做什么呢？他们激起那些迫害。在神旨意中，⼀切都是好的。 

 

路 22:50-51 内中有一个人把大祭司的仆人砍了一刀，削掉了他的右耳。耶稣

说：“别再这么做了！”（另译）就摸那人的耳朵，把他治好了。 

 

彼得是表面看最勇敢的，但他将是第⼀个跌倒的。“别再这么做了！”仿佛

是说，你⼒量的这个果效就⾜够了。不久以后，你就会感受到你的软弱，这是



 

 117 

必要的。为何⼤祭司仆⼈的耳朵被削掉了？是为了表明这些可悲之⼈所做的⼀

切，都只是因为他们不听“道”的声音，这声音显明他们有罪和不堪。耶稣基督

之死来临，仅仅是因为他们不愿听祂的话，他们铁了⼼。我们犯罪，就是因为

我们不肯听祂的话。耶稣基督医治这⼈，是为了表明祂总给⼈机会来听话。我

的弟兄和姊妹们啊，常常听神在你们里面说话，你们就绝不会犯罪。 

 

路 22:52-53 耶稣对那些来拿他的祭司长和守殿官并长老说：“你们带着刀棒出来

拿我，如同拿强盗吗？我天天同你们在殿里，你们不下手拿我。现在却是你们

的时候，黑暗掌权了。” 

 

耶稣基督用这些话说出，他们带来的⼗架和逼迫都出自⿊暗权势。我们对

耶稣基督之灵⽽有的顺服和交托，使我们成为真理的朋友和捍卫者，因为祂的

光就像太阳渐渐升起，驱散⿊暗，日光逐渐变强，逐步升起。所有对耶稣基督

的逼迫都是因为，⿊暗权势逐渐拿⾛了⼈们的光，⿊暗掌权了。当⿊暗掌权

时，迫害就来了，他们想要杀死⼈里面的耶稣基督，想要销灭祂的灵。 

 

路 22:63-65 看守耶稣的人戏弄他，打他，又蒙着他的眼，问他说：“你是先知，

告诉我们打你的是谁？”他们还用许多别的话辱骂他。 

 

我们对耶稣基督做的最过分的事，就是蒙着祂的眼，打祂的脸。这样做，

让神⼗分受辱。原因是，“道”是⽗神⼀切知识的所在之处，我们若想蒙住耶稣

基督的眼，就是想让“道”变瞎，这是不能容忍的暴⾏。第⼆个暴⾏就是打祂的

脸，祂乃是⽗神的形像，⽗神在⼦里看见祂自⼰，就喜悦，⼦神崇敬并强烈地

爱⽗神，⽽⽗神又把祂对⼦神的爱，由此及彼地藉着⼦神赐给⼈类。然⽽，⼈

却羞辱损毁⼦神，因此羞辱损毁了⽗神的形像。尽管圣经没有直接这样写，但

这段记载中，他们是用最恶劣的⽅式践踏了神。他们试图从源头摧毁神，好让

⽗神没法藉着⼦神被看见，⽗神也⽆法因⼦神⽽喜悦。“你是我的爱⼦，我所喜

悦的。”（路 3:22）⼦神只能藉圣灵⽽爱，这圣灵是通过⽗神和⼦神之间的互相

交通⽽产⽣的。因此当⼈们攻击耶稣基督时，他们就是想攻击⽗神和圣灵。 

对耶稣基督的攻击有两种形式。凡是反对内在信仰的⼈也践踏了耶稣。首

先，他们想要蒙祂的眼，不让耶稣所交通传输的光透出来，只保留他们自⼰的

思维。他们拦阻耶稣基督在他们里面恢复祂的形像，他们里面这形像已经被罪

攻克。除了耶稣基督，⽆⼈能够修复这形像。他们拦阻耶稣，就会导致灵魂不

能得医治，神的形像⽆法在他们里面被复原。他们试图挪去神的荣耀，以及神

从创世以来与⼈类的交通。他们还企图摧毁神分享给⼈类的所有荣耀和喜悦。

神与他们分享爱⼦的形像，并希望这形像得以复原。⽗神喜悦⼦神，也喜悦凡



 

 118 

带有祂⼉⼦性格特征的⼈。保罗岂没有告诉我们，神造我们是为了让我们被模

成祂⼉⼦的形像（罗 8:29直译）吗？ 

这形像只能是在⼈里面，魂被印上这美丽的形像，前提是：魂被倒空，空

洞⽆物。于是魂像块纯洁美丽的冰，必然容易被清晰刻印。⼀旦我们的魂失去

它来自亚当的旧内容，它就被刻上起初受造时被赋予的形像。这形像就是

“道”，刻印在所有⼈里面。因此⼤卫发觉自⼰处于这境界时，就因恩典⽽欢

乐，不再为自⼰得救或其它益处⽽祈求。他只求神⼀件事，“求你垂顾观看你受

膏者的面。”（诗 84:9）仿佛⼤卫对神说，“看我的魂。你必不会⽣我的⽓，⽽

只会爱我，因为当你看我时，就会看见你基督的面。”这脸正是耶稣基督的神

性，刻印在所有⼈类里面。但⼈们用自⼰的罪抹除了这脸，这形像⽆法被复

原，除非藉着耶稣基督。镜⼦⽆法反射出⼀个从前存在，后来失去之物的形

像，除非这形像又靠近了。这是道成⾁身的奥秘。耶稣基督必须恢复这形像，

祂已经与⼈性联合，好让⼈类不会再失去这形像。⼈类拥有不可思议的优势，

⽣活、动作、存留都总是藉着耶稣基督⽽带着神的形像；我们要让神在我们里

面恢复祂的形像！ 

我们已经被预定要被模成祂的形像。神唯⼀的计划就是藉着在⼈里面恢复

祂的形像，从⽽给⼈带来益处。这⽆法在⼀个移动的板⼦上刻画，或在⼀个摇

动不稳的根基上刻画，⽽是只能在⼀个平静安宁的魂上刻画。同样，被搅动的

混⽔⽆法映照出太阳的倒影，只有平静的清⽔才能。但是不能用⼒让⽔澄清，

否则只会更搅动它。必须让⽔安歇平静下来。丢⼀块小⽯头进平静⽔面，只会

搅动它，荡起涟漪。同样，在我们魂里，⼀个明显的动作就会使平静的根基变

模糊不清。动作越强烈，根基和根基的美丽就越被搅动。⽽当没有事物拦阻美

丽的太阳刻印在我们里面时，于是我们⽆所惧怕，可以满有把握地说，“主啊，

求你垂顾观看你受膏者的面。”看看我们受膏者的面刻印在我们里面时是何等自

然和清晰。⼤卫说这话是作为⼀个先知、耶稣基督⾁身的祖先，以及⼀位内里

⽣命强壮的⼈。作为先知，祂对神说：“求你垂顾观看你受膏者的面。”（诗

84:9）。藉着救恩，受膏者的面在全地都被刻印到得救的⼈里面。不要看⼈的

罪。不要为⼈类的罪忿怒，⽽是要看到处都有你基督的面容。有⼀天，你要使

地面更换为新。（诗 104:30）仿佛他说，“神啊，你必得到在你之外能得到的最

⼤荣耀，也就是你必在全⼈类里面看见你基督的面。”这是⼤卫作为先知说的。

但作为耶稣基督的先祖，⼤卫说，“请垂顾观看我的⾎脉，是为你基督将来的形

像预备的。我将为基督暂时的形体做出贡献，请不要失去我。”作为⼀个⾛内在

道路的⼈，他对神说：“请看看我，你会看不见别的，只看见你爱⼦的形像。”

我们⼀到了这境地，里面就没有什么不讨神喜悦的事物了。因此，让我们许可



 

 119 

神在我们里面修复神的形像。我们能做的最过分的事，就是拦阻神在我们和别

⼈里面修复这形像。 

 

路 22:66-69 天一亮，民间的众长老连祭司长带文士都聚会，把耶稣带到他们的

公会里，说：“你若是基督，就告诉我们。”耶稣说：“我若告诉你们，你们也不

信；我若问你们，你们也不回答。从今以后，人子要坐在神权能的右边。” 

 

我们从普遍意义上⾜够相信内里⽣命的真理，以及耶稣在⼈里面的掌权，

但我们不相信特定情况下的这些真理和掌权的事。当祂见证自⼰在⼈里面赐予

的诸般⼤恩典时，他们不愿相信祂。当耶稣给我们这见证，让我们经历祂的历

境，在我们里面刻印祂自⼰的情形、祂的⼗架、祂的贫穷、祂的匮乏、祂的谦

卑时，我们不愿相信祂。因此耶稣基督对犹太⼈说，我若要告诉你们我是基

督，你们也不信。⽽且，我们若说基督住在我们里面，运⾏万事，他们也不

信。 

为何耶稣要说，“我若问你们，你们也不回答”？因为耶稣看见他们受困在

他们自⼰的魂里面，⽽且愿意⼀直这样。于是耶稣说，“我若问你们，你们也不

回答。你们不相信我是基督，我是真理。然⽽，你们不会赢，你们也不会放我

⾛，也就是说，你们必不会让我自由运⾏在你们里面，在别⼈里面。”然⽽，耶

稣基督又说，“你们的努⼒不会拦阻⼈⼦坐在⾄⾼神的右边，审判你们和别⼈做

过的⼀切拦阻我在你们和别⼈里面恢复我形像的事，然⽽我必靠着神的⼤能在

许许多多⼈里面恢复这形像。 

 

路 22:70-71 他们都说：“这样，你是神的儿子吗？”耶稣说：“你们所说的是。”

他们说：“何必再用见证呢？他亲口所说的，我们都亲自听见了。” 

 

我们经常敦促别⼈说真话，可⼈说了真话后，我们却不信。我们把真话当

成亵渎，并定罪它。有些⼈就是这样对待内里⽣命的⼈。他们请这些⼈说真

话，当⼈家说真话后，就被责难。他们听到了真话，却宣称说真话的⼈是骗⼦

和罪犯。 

 

路加福音第⼆⼗三章 
 

 

路 23:7-9,11 既晓得耶稣属希律所管，就把他送到希律那里去。那时希律正在耶

路撒冷。希律看见耶稣，就很欢喜，因为听见过他的事，久已想要见他，并且



 

 120 

指望看他行一件神迹，于是问他许多的话，耶稣却一言不答。…希律和他的兵

丁就藐视耶稣，戏弄他，给他穿上华丽衣服，把他送回彼拉多那里去。 

 

我们尊重⼈是因着⼈里面非凡之处，不是因为他们诸般光景的实际和真

相。希律只想看主⾏神迹，不想从主受教。这就是为何我们看见耶稣基督在有

使徒职分的⼈里面，却⽆法从他们得益处，因为我们只寻求非凡之事。如果我

们是去受教和得造就，我们就总会饱⾜。没有这些愿望，我们经常会什么也得

不着。相反，耶稣基督不回答希律的审问。类似，祂在使徒们里面经常对那些

求新探奇的⼈⼀⾔不发。我们也经常惊讶地发现，对⼀些⼈说话就极其容易，

对另⼀些⼈就⽆话可说。这是来接受话语的⼈自身光景的问题。他们来是出于

好奇或有不良动机。他们想利用使徒满⾜自⼰的意图，就像希律试图利用耶稣

那样，后来又藐视祂，说祂是做梦、疯⼦、受欺的。在耶稣基督经历这个之

后，谁还会为有信⼼却招此待遇⽽感到悲哀？在耶稣基督经历所有这些事之

后，谁还会对⼈们的讥讽和恶待感到惊讶？ 

 

路 23:12 从前希律和彼拉多彼此有仇，在那一天就成了朋友。 

 

这可真让⼈吃惊：观点相左，情感和倾向上都彼此敌对，公认是彼此为敌

的⼈，却⼏乎总会在逼迫定罪神仆⼈这点上达成⼀致。好⼈坏⼈，众⼈⼀⼝都

定罪神的仆⼈。 

 

路 22:13-14 彼拉多传齐了祭司长和官府并百姓，就对他们说：“你们解这人到我

这里，说他是诱惑百姓的。看哪，我也曾将你们告他的事，在你们面前审问

他，并没有查出他什么罪来， 

 

耶稣基督已经把祂自⼰的性格特征放在使徒们里面，⼈们控告有使徒⽣命

的⼈是常事，正如他们当初控告耶稣基督，为要拦阻⼈尽责。没有哪个⽣命阶

段或光景，比内里⽣命阶段或光景，更善于尽责。内里⽣命阶段是⼀种持续依

靠神的光景。由于神从不反对祂自⼰，因此当神呼召⼈到某个⽣命阶段的时

候，就会赐予我们该阶段所需的情形和尽责办法。若我们没尽责，那时因为我

们离开了弃绝⼰、倚靠神，以及与祂旨意联合。 

当掌权者在⼯作上不施⾏公义，有时他们会得到⼀个警告，即神公义的⼀

束光照着他们。他们说并没有查出祂什么罪来。他们确实看见是嫉妒导致这场

逼迫，使⼈受苦。这束公义的光经常照到主教和当权者身上。 

 



 

 121 

路 23:15-16 就是希律也是如此，所以把他送回来。可见他没有做什么该死的

事。故此，我要责打他，把他释放了。” 

 

如果这⼈⽆辜，为何要责打祂？然⽽，掌权者藉着神的光知道被告的⼈是

⽆罪的。掌权者知道，如果自⼰满⾜仇敌所愿，惩罚被告，是没有公理依据

的，但他们仍找个由头来定罪。他们假装想要⽆罪释放，⼼里也确实愿意⽆罪

释放，可他们仍然给被告定了罪。他们这类⼈做事是本着利害关系为原则，并

不本着公义原则。 

 

路 23:20-21 彼拉多愿意释放耶稣，就又劝解他们。无奈他们喊着说：“钉他十字

架！钉他十字架！” 

 

彼拉多找不着任何理由要杀耶稣，却仍定了祂的罪。他愿意释放耶稣，可

他没有那个勇⽓。虚荣⼼和看⼈脸⾊导致了屈枉正直，本该公正对待被告的，

这不是自然⽽然的事吗？彼拉多问，“有什么理由杀耶稣呢？”他们什么也不回

答，只喊着说：“钉他⼗字架！钉他⼗字架！” 他们也用同样的⽅式对待秉公

⾏义的基督徒。⼈们冷酷⽆情地对待这些⼈，竭⼒吼叫，要让他们声名狼藉。

当被问到有何理由这样迫害时，他们什么也不回答，只喊着说“钉他⼗字架！” 

甘愿成为⼈中渣滓，被⼈厌弃敌对的⼈，你们要因得到和主⼀样的待遇⽽

喜乐！有许多⼈喊着说“钉他⼗字架！”还自以为是在替天⾏道，帮神把⼈送到

许多⼗字架面前。我承认，神对这些被控告之⼈所定的旨意都是好的，他们耐

⼼忍受这些暴⾏，给神带来了巨⼤荣耀。当然，看着世⼈毫⽆理由地列队攻击

这些敬虔⼈，实在可怕。他们喊着说“钉他⼗字架！”虽然不知道为什么，但他

们仍然这么喊。他们是⼀群狗，不明就里地齐声吠叫，因为他们因惧怕⽽惊慌

失措。 

 

路 23:24-25 彼拉多这才照他们所求的定案，把他们所求的那作乱杀人下在监里

的释放了，把耶稣交给他们，任凭他们的意思行。 

 

这是种可怕的懦弱，明知⼀个⼈⽆辜，却定他的罪，判决把他交给仇敌

们、不公的见证⼈和恶毒的反对者，任凭他们的意思⾏。这些⼈对待耶稣基督

和祂所有真仆⼈，仿佛对待⼈中最坏、最臭名昭著的罪犯。他们同情真犯了罪

的⼈，却没有合理证据就定罪了另⼀些⼈。他们本当选择中性立场的⼈来仲裁

司法。他们指望有⽆可指责的证据。但当他们定罪耶稣基督和祂众仆⼈时，却

宁可相信耶稣公敌的话，和那些丝毫不明实情之⼈的话。他们让那些最冷酷的

迫害者来当法官。他们待祂比待恶⼈还要残酷。那些天然倾向于公正和同情的



 

 122 

⼈，因顾⼈情面，看⼈脸⾊⽽⽌步不前，任凭自⼰做出违⼼的定罪。他们似乎

耻于坚持公理，因为⼤家都违背公理，他们也就随波逐流。看⼈脸⾊真是⼀种

可怕的罪恶，把⼈当偶像来崇拜！耶稣基督因着这种偶像崇拜⽽被定罪，祂的

仆⼈们也遭受了同样的待遇。 

 

路 23:27-28 有许多百姓跟随耶稣，内中有好些妇女，妇女们为他号咷痛哭。耶

稣转身对她们说：“耶路撒冷的女子，不要为我哭，当为自己和自己的儿女哭。 

 

在这些定罪过程中有好些正直⼈、妇⼥们和敬虔⼥⼦，为神仆⼈们所受的

逼迫号咷痛哭，正如他们为耶稣基督痛哭。他们⼼里确信耶稣是⽆罪的，因为

他们亲身经历了神的怜悯。唉！可他们只能为这莫名的灾难掉眼泪⽽已。 

耶稣基督对他们说，不要为我或为我仆⼈们哭，因为我们乐意忍受⼀切。

有些⼈对所有悲剧事件都容易触景⽣情，⽽且他们也不参与许多罪。耶稣基督

告诉他们，不要为祂哭，因为这些眼泪没有果效，要为自⼰和自⼰⼉⼥的各种

混乱⽽哭。 

 

路 23:29-31 因为日子要到，人必说：‘不生育的和未曾怀胎的，未曾乳养婴孩

的，有福了！’那时，人要向大山说：‘倒在我们身上！’向小山说：‘遮盖我

们！’这些事既行在有汁水的树上，那枯干的树将来怎么样呢？” 

 

耶稣基督告诉我们，要为将要临到祂真仆⼈们的⼤逼迫⽽哭，因为祂作为

⼀棵⼀直饱有汁⽔、⽆罪的树，尚且被残忍不公地对待，何况那枯⼲的树呢？

枯⼲的树指的就是本性软弱有瑕疵，但因着神怜悯，仍在⾏善做圣洁事的⼈。

他们若被苦待和定罪，被视为有罪，不要稀奇，因为耶稣基督也遭遇了同样的

待遇。 

 

路 23:33-34 到了一个地方，名叫髑髅地，就在那里把耶稣钉在十字架上，又钉

了两个犯人：一个在左边，一个在右边。当下耶稣说：“父啊，赦免他们！因为

他们所做的，他们不晓得。”兵丁就拈阄分他的衣服。 

 

⼀个使徒的真性情表现在，背负最沉重⼗字架时，却和耶稣基督⼀起，为

逼迫者代祷：“他们并不愿⾏恶，他们本以为自⼰在⾏善的时候，根本没想到自

⼰是在作恶。请怜悯他们的⽆知。”为了他们得救恩，神仆⼈把自⼰暴露在所有

可能的灾祸面前，并受到了逼迫。⼈性的盲目不可思议，公开反对那些只努⼒

⾏善，为别⼈造福的⼈。我们同情愤怒的仇敌，他们满怀痛恨地迫害⼀个⽆辜

的⼈。但神哪！赦免他们！因为他们所做的，他们不晓得。他们更值得同情，



 

 123 

⽽不是忿怒。他们亲自毁坏⼀个来救他们的⼈，因⽽犯了罪。如果我们凡事都

在神里看，我们救容易原谅所受的伤，不会想着让那些为别⼈制造⼗字架的⼈

痛苦。是他们犯了罪，⽽凡接受⼗字架的⼈反⽽享受了⼀个⼤益处：为神受

苦。 

 

路 23:39 那同钉的两个犯人，有一个讥诮他说：“你不是基督吗？可以救自己和

我们吧！” 

 

⽆罪⽽被钉⼗架，比起“有罪”⽽被钉⼗架就算不得什么了。后者的难受之

处在于：被算为有罪，承受恶名和精神上的巨⼤折磨；甚⾄被那些因罪受罚之

⼈践踏，也被⼈拿来和他们作比较。这些就是伴随着⼗架上极端痛苦的其它苦

楚。这是他们对耶稣基督和祂忠仆所⾏的。他们试图用遍布世界的⿊暗来抹⿊

他们，玷污他们。他们的事迹被编排成了充满恐怖经历的⼈⽣故事。这些被用

来恐吓⼼思和灵，惊吓愚顽⼈，给控告者以把柄。更惊⼈的是，罪犯们竟然参

与这个游戏，不公正地审判圣⼈和单纯⼈。罪犯们将被同情，但他们乐意践踏

神的仆⼈们。这真是匪夷所思。 

 

路 23:40-41 那一个就应声责备他说：“你既是一样受刑的，还不怕神吗？我们是

应该的，因我们所受的与我们所做的相称，但这个人没有做过一件不好的事。” 

 

罪⼈当中，的确总能找到⼀些已经参透真理之光的⼈。和耶稣基督同钉的

⼀个贼成了祂的捍卫者和赞颂者。他虽在⼗架上，却仿佛是在⼀个宝座上，宣

扬耶稣基督的真理和祂的⽆罪，同时他被告并定为有罪。这是⼗架的用处，转

变并摸着⼈，使他们悔改。这⼈和耶稣基督⼀同受苦，也就是说， 在受苦上于

耶稣⼀致并联合。耶稣基督给他带来了救恩，非常⼤的恩典。⼀个被钉⼗架的

罪⼈瞬间成为信徒，承认自⼰的罪，并看见神的良善。他立刻成了⼀个使徒、

传福音者和⼀个殉道者！ 

 

路 23:42-43 就说：“耶稣啊，你得国降临的时候，求你记念我！”耶稣对他说：

“我实在告诉你：今日你要同我在乐园里了。” 

 

这些话表明，这个贼已经被神所赐真光启迪，明白耶稣是谁。他认出耶稣

基督是王、是神，也是救主。关于耶稣是王，他祈祷：“你得国降临的时候，求

你记念我！”关于耶稣是神，作为贼耻辱地死在⼗字架上的他认识到，耶稣基督

掌权不在今世，⽽在来世，来世唯有神有权利统治。关于耶稣基督是救主，这

个贼认祂做救主，因为他祈求耶稣基督纪念他，拯救他，不是为今⽣，⽽是为



 

 124 

来⽣。这个贼同时也意识到自⼰不配神的怜悯，但当他看见神为他的罪恶钉⼗

架，他就满有把握地等候，知道耶稣基督已经为他成就了救恩，不管他有多么

不配。这些是⼀个真悔改的特征，⼀个⼈不忽略自⼰的罪⾏，⽽是看见了，⽽

且为罪⾏感到痛苦。但这并没有使他灰⼼，反倒更令他因神⽽有盼望。悔罪

时，灰⼼和忧郁只来自于自尊⼼，⽽信任和弃绝给神则是出自纯爱。⽽且，在

所有目睹他受折磨的所有⼈面前公开认罪，让耶稣基督告诉他⼀个真相，“今日

你要同我在乐园里了。”耶稣并没说，“今日你要同我在天堂了。”因为直到耶稣

基督升天之后天堂才会开放，所以那日和耶稣同去的是乐园。和耶稣基督同在

就是在乐园中。⼀旦我们与祂联合，我们就是在⼀个真乐园中。可爱的救主，

你的同在是这世上的⼀个乐园，⽆你同在就是地狱。 

 

路 23:44-45 那时约有午正，遍地都黑暗了，直到申初，日头变黑了，殿里的幔

子从当中裂为两半。 

 

这⿊暗带着死亡的痛苦，吞噬⽣命，并完成死亡。只要⼈还可以安歇于⼀

束光中，⿊暗就不完全。耶稣基督的牺牲是所有祭物的典范，祂的死成就了恩

典的⽣命。这是奥秘的死28的模范，为⼀个只在祂里面活的神⼈⽣命做好了充分

预备。凡达于耶稣基督之死的⼈，就达于魂⽣命的奥秘之死，他们把自⼰出于

亚当的⽣命献祭与各各他，联合于耶稣基督的死，为神做好了预备。有必要所

有⼈都被⿊暗遮蔽，这样她就既不被光，也不被真理覆翼。她什么也看不见；

什么也不知道。她只感受到死亡的悲伤在吞噬。接下来，这⼈就像殿里的幔⼦

从当中裂为两半。于是魂被彻底割裂成两部分，较⾼部分和较低部分，然后魂

被拖出她自⼰：之后就运⾏奥秘的死，非常真实真切，被祭吞噬。奥秘的死就

像耶稣基督的死⼀样极为真实真切。祂的祭是完全的。 

 

路 23:46 耶稣大声喊着说：“父啊，我将我的灵魂交在你手里！”说了这话，气

就断了。 

 

所有这些事都在耶稣基督死亡的时候发⽣了，于是耶稣说：“⽗啊，我将我

的灵魂交在你⼿里！”说了这话，⽓就断了。这历境的⼈通过完全弃绝她自⼰，

有福地死在爱的膀臂中，完成了她的献祭。但耶稣基督临死前为何要说这奥秘

的话：“⽗啊，我将我的灵魂交在你⼿里！”？同样的事也在弃绝⼰献给神的⼈

停⽌活在自⼰里面时发⽣。于是他们的魂迁⼊神里面，神接纳了这个魂。较低

部分仍旧被弃绝，留于苍白软弱的死亡状态。当耶稣基督的魂被接进⽗神怀

 
28 译注：参阅作者《灵性的激流》第一部分第七章第四节： https://gaienfuren.com/第一部分-第七章-（第
四节）/ 



 

 125 

中，同时祂的身体是冰冷、⽆⽣命，⽆感觉的。祂和这历境的⼈⼀样。较⾼部

分与神联合，⽽较低部分安歇于死亡的冰冷之中。同样，⼀旦奥秘的死完成，

魂就毫⽆耽延地被接进神的⼿中，在那里她藉着⼀个死后的完全湮灭⽽被模成

神形像。从与神联合到模成神形像是有⼀个过程的。这是要显明，虽然耶稣基

督的身体死了，神性却并未分离，耶稣基督魂和⾁身的分开并未与神性隔离，

神性⼀直与身体和魂是保持联合的。虽然较低部分留于死亡状态，却仍参与到

与较⾼部分的联合，但它是处于彻底死亡状态，不知道也不能分辨任何东西。 

 

路 23:48 聚集观看的众人见了这所成的事，都捶着胸回去了。 

 

那些发现自⼰在这死亡状态的⼈，似乎什么都没有，却运⾏着奇妙的转

变。我们⽆法说出，引起这些转变的到底是什么，只能说太有果效了。 

 

路 23:50-51 有一个人名叫约瑟，是个议士，为人善良公义。众人所谋所为，他

并没有附从。他本是犹太亚利马太城里素常盼望神国的人。 

 

在定罪耶稣基督的⼈群中，总会出现⼀些有道德的⼈，众⼈所谋所为，他

们并没有附从，反⽽很反感。犹太亚利马太城里的约瑟盼望并等候神的国和神

的掌权，神将会悄悄地向他显明，并让他经历神的国和神的掌权。如今，他不

够强壮，⽆法拦阻⼈们要向耶稣⾏的恶。不过，他可以在隐秘中做⼀些事，等

候耶稣基督的显现。他必将在自⼰的灵魂深处发现神国的真理。 

 

路 23:52-53 这人去见彼拉多，求耶稣的身体，就取下来，用细麻布裹好，安放

在石头凿成的坟墓里；那里头从来没有葬过人。 

 

对于那些经历奥秘的死的⼈，所有这些围绕耶稣基督之死的情形都很奇

妙，也是真是发⽣的。神总是命定⼀些⼈靠祂的良善经历这些。当⼗字架产⽣

神想要的⼀种果效，这⼈就从⼗字架上被取下来，神修复这⼈经历暴⾏所受的

伤，也回复这⼈被毁的名声。但在⼈里面是如何做成这事呢？神亲自把这⼈从

⼗字架上取下来，用细麻布裹好，赐给他⼀个新的纯洁外在。然后，把这⼈安

放在⽯头上，⼀个固定不动的地⽅，这⼈在这里不易受痛苦，只有神差遣来的

痛苦例外。这地⽅从来没有葬过⼈，这⼈死了才能到达这里。 

 

 

路加福音第⼆⼗四章 



 

 126 

 

 

路 24:5妇女们惊怕，将脸伏地。那两个人就对她们说：“为什么在死人中找活人

呢？ 

 

⼈的状况包括被削弱的魂处于死亡状态。他们围绕在我们身边，有时我们

⽆法辨明哪些⼈是死的，哪些⼈是活的。于是我们在死⼈中找活⼈。我们会错

误地把活⼈看做仿佛已死，把⽆辜⼈当做有罪。圣经说，为什么在死⼈中找活

⼈呢？我们这样找，就错了。切记，这些妇⼥在死⼈中寻找耶稣基督，想要给

祂仿佛，使祂免于腐坏。她们没看出来，祂比他们更不会腐坏。有时好⼈出于

爱，在死⼈中找内里⽣命的⼈，⽽这些⼈在神里活得好好的。⼈们想要上千个

外在做法的香膏，来防⽌腐坏，正如他们所⾔，因为他们没看见，内里⽣命的

⼈是最难腐坏的。内里⽣命的⼈是在恩典和⼒量上最坚固的，因为他们已经获

准进⼊神里面，在神里面活着。 

 

路 24:6 他不在这里，已经复活了。当记念他还在加利利的时候怎样告诉你们，

说：‘人子必须被交在罪人手里，钉在十字架上，第三日复活。’ ” 

 

⼀个⼈死后才可能复活，复活是为了不再死。但死若在复活以先，复活也

使我们确知，死亡是真实发⽣的。若死得彻底，复活也同样是彻底的复活。⼀

个⼈死，只会进⼊⼀个新⽣命。若⼈没有复活，就会像保罗所说，“若基督没有

复活，我们所传的便是枉然，你们所信的也是枉然。”（林前 15:14）因此确定

的是，⼈有⼀死，也有⼀个复活。⼈也有⼀个灵性的死和⼀个灵性的复活；⼀

个奥秘的死和⼀个奥秘的复活，正如⼈有⼀个天然死亡和⼀个天然复活。天然

死亡的发⽣是在魂脱离身体的时候，天然复活的发⽣是在魂与身体重新联合的

时候。 

我们明白，灵性的死有两种⽅式。第⼀个，魂与神分离，被剥夺了所有恩

典，这是个悲剧。⽽当罪恶的魂重新进⼊恩典时灵性的复活就发⽣了。第⼆

个，是向⼀切灵性的光和感想死，这是必要的，因为在灵性的复活中，灵在神

里面找到了她曾失去的光。 

奥秘的死是彻底剥离从亚当来的⼀切⽣命，因此奥秘的复活是有份于神的

⽣命。较⾼部分与较低部分分开。奥秘的死做了两件相反的事，两种复活区别

很⼤。关于两部分的分开，死亡先发⽣，复活是两部分在神里重新联合。两部

分先分开，最后才重新联合。第⼆种分开，魂失去了亚当的⽣命，复活是在耶

稣基督里面发⽣。“道”的⽣命代替了罪，这就是复活。我们知道这是真的，因

为保罗见证说，“若有⼈在基督里，他就是新造的⼈，旧事已过，都变成新的



 

 127 

了。”（林后 5:17）这新⽣命不像受制于死的第⼀个⽣命，因为耶稣基督消灭了

死亡，⽣命成为永恒，正如圣经记着，“我必救赎他们脱离阴间，救赎他们脱离

死亡。”（何 13:14）于是我们活耶稣基督的⽣命。爱的神啊！有太多要说的，

保罗写过他的经历：现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着。（加

2:20） 

但死亡和复活是如何运作的呢？耶稣基督被交到罪⼈⼿中，被钉⼗架。这

是导致魂⽣命死亡的双重惩罚。像耶稣基督⼀样被交到罪⼈⼿中，就像保罗所

经历的：“…我是属乎⾁体的，是已经卖给罪了。”（罗 7:14）这是最糟糕的历

境，他在⾁身中，与外面的⼗字架联合了。被交于罪⼈⼿中并被钉⼗架，带来

了死亡。但死亡并不持久，死后第三日就是新⽣。死后第三日是什么？按保罗

的说法，是埋葬；是湮灭，当魂沦为死亡的尘埃；但被埋葬三日后，并在完全

湮灭之前，他进⼊了⼀种吞噬的腐朽状态，因为他歇于尘⼟，逐渐被消耗殆

尽，这种消耗导致了⼀种败坏或者说腐化。⽽后他进⼊⼀种湮灭的腐烂，没有

败坏或感觉。这情形已经没有痛苦或快乐。然后，这⼈在神里面复活，撇下吞

噬的死亡和⽆⽣命状态，进⼊⼀个永恒⽣命的状态，不再有痛苦。他离开了⼀

个没有痛苦或快乐的状态，如今进⼊⼀个丰富⽣命的状态，满有喜乐，免于邪

恶；脱离了没有⼗架和悲伤的状态，进⼊充满新鲜愉悦的历境。有了这新⽣之

后，较⾼部分和较低部分又在神里重新联合，虽然比较晚，但有美妙的秩序。

从此，较低部分永远服从于较⾼部分，⽽较⾼部分永远服从于神，没有丝毫抗

拒。 

 

路 24:13-15 正当那日，门徒中有两个人往一个村子去；这村子名叫以马忤斯，

离耶路撒冷约有二十五里。他们彼此谈论所遇见的这一切事。正谈论相问的时

候，耶稣亲自就近他们，和他们同行； 

 

耶稣基督总是在那些单单专注于祂的⼈中间。祂让我们确知，⽆论在哪

里，有两三个⼈奉我的名聚会，那里就有我在他们中间。（太 18:20）那么为什

么耶稣基督不在我们的⾔谈当中？因为我们只关注自⼰。我们不想着祂，或谈

论祂。我们开⼝就只谈琐事和虚荣浮华，因此我们只有琐事和虚荣浮华。但我

们若专注于神，留于祂的陪伴中，谈论祂，那么我们就会有祂甜美同在的果

效！但如果我们不谈论祂，只关注除祂以外的任何事，祂如何能与我们同在？

让我们思想并谈论祂，祂就会在我们中间。如果我们不关注这位为了我们⽽消

耗了自⼰⽣命的⼈，⼀切⽣命都会在⽆用中白白虚度。 

 

路 24:16 只是他们的眼睛迷糊了，不认识他。 



 

 128 

 

许多好⼈都抱怨，自⼰试着专注于神，只想着祂，只说起祂，却并没有经

历神的同在。他们实在弄错了！他们误把同在的感觉当成同在的实际。耶稣事

实上是与他们同在的；但⼀个神圣美德遮蔽了他们的眼睛，也就是说，挡住了

所有光和知识，以致于他们不懂，也不知如何区分自⼰所拥有的福⽓。他们不

知道自⼰有这福⽓，因为圣灵的清澈明净拦阻他们发现这件事。对自⼰拥有的

福分缺少认知，这本身就是⼀个好的运作；他们拥有，却不自知。信耶稣基督

的话，会带来知识，这是必要的。但盲目并不拦阻⼈拥有。谈论耶稣基督吧，

想着祂，专注于耶稣基督，这样你必总是拥有耶稣基督，即使你不知道。 

 

路 24:17-20 耶稣对他们说：“你们走路彼此谈论的是什么事呢？”他们就站住，

脸上带着愁容。二人中有一个名叫革流巴的回答说：“你在耶路撒冷作客，还不

知道这几天在那里所出的事吗？”耶稣说：“什么事呢？”他们说：“就是拿撒

勒人耶稣的事。他是个先知，在神和众百姓面前说话行事都有大能。祭司长和

我们的官府竟把他解去，定了死罪，钉在十字架上。 

 

耶稣基督假装没听见祂门徒们的对话，但祂这样做是为了让他们亲⼝告诉

祂。他们喜欢告诉祂。祂乔装隐形，不让⼈认出祂。但当神说话的时候，我们

能感觉得到。当我们遇见耶稣基督，与祂同在，⼀定要安静，祂让我们说的时

候才说。我们的状态是静默的，但祂让我们说话的时候我们就不再沉默。这些

可怜的门徒说起耶稣基督的受难和死亡。他们为此感到痛苦。因此他们受到耶

稣基督同在的吸引。我们若专注于耶稣基督的受苦，并谈论祂，我们就会经历

祂的同在。 

当这两个门徒说起耶稣，他们说祂是个先知，在神和众百姓面前说话⾏事

都有⼤能。这怎么理解呢？耶稣基督作为活泼的“道”，在神前说话有⼤能，因

祂自⼰就是⽗神的话。祂⾏事有⼤能是因为万事都是靠祂⽽成的，没有祂就成

不了⼀件事。祂在⼈前说话⾏事都有⼤能，也就是说，在并不凡事都理性思考

和哲学探讨的单纯和普通⼈面前，祂说话⾏事都有⼤能。首先，祂说话有⼤

能，因为祂的话是有果效、能应验的话，可以被⼈⼼底所理解。我们必须遇见

这“道”，因祂全能，全然有能⼒在⼈灵魂里面作⼯。其次，祂⾏事有⼤能，也

就是说，在我们里面，为了我们，⾏作万事。正如⽗神在祂里面，为了祂，⾏

作万事。因此，让我们允许这⾄⾼能⼒运⾏在我们里面。哎！可是祭司长、有

权能的领袖、和官府拦阻祂在他们和别⼈里面说话⾏事，把祂定了死罪。他们

不想要耶稣的作为，拦阻了耶稣⾏事。他们既不想让耶稣说话，也不想让别⼈

听祂说话。他们把祂钉了⼗架。 

 



 

 129 

路 24:21 但我们素来所盼望要赎以色列民的，就是他。不但如此，而且这事成

就，现在已经三天了。 

 

以⾊列是个弃绝自⼰的⼈。这⼈素来盼望自⼰得救赎；但当耶稣死后三

天，在坟墓里湮灭和腐朽了，这时他们不再盼望。但是，最绝望的时候却是盼

望最近的时候。我们知道，只有耶稣有能⼒救赎以⾊列，我们只等候祂来拯

救，但当某种情景发⽣的时候，我们就不再盼望了。 

 

路 24:22-24 再者，我们中间有几个妇女使我们惊奇，她们清早到了坟墓那里，

不见他的身体，就回来告诉我们说，看见了天使显现，说他活了。又有我们的

几个人往坟墓那里去，所遇见的，正如妇女们所说的，只是没有看见他。” 

 

基督总是许可复活的消息被宣扬出去，然后祂在⼈⼼里作⼯的那⼈亲自发

现复活。祂许可妇⼥们先发现，然后宣扬出去。好让我们看明，祂把祂的真理

公开给祂喜悦的⼈，经常这样做，是为了湮灭有学识的⼈，这些⼈被自⼰所受

的教育弄糊涂了，以为这些妇⼥们⽆知。要注意耶稣基督在这个显明过程中所

采用的顺序。祂首先启示圣洁的妇⼥们，因为她们的爱纯洁，她们的信⼼⼤。

她们愿意柔顺地相信自⼰所不懂的。耶稣告诉她们真相，然后让她们去转告使

徒们，好让使徒们确定这真相，并定为教会的断案。我们切勿藐视赐给妇⼥们

的知识，神经常乐意把祂的深奥之事启示给这些⼈，因祂喜悦把祂的奥秘启示

给卑微的⼈。这些妇⼥若不把这些亮光放在众使徒脚前，就有罪了。 

处于这阶段的这些⼈很难相信复活。因为他们⽆法根据妇⼥们的见证就相

信复活，所以复活的事就又确认给使徒们知道。复活对那些尚未经历复活的⼈

来说是不可能的。⼀个没见过死亡或没听说过复活的⼈，会对此感到震惊，⽆

法相信，仿佛我们给他看了死灰，告诉他死灰会复燃⼀样。这就是⼈听到复活

的反应，直到在他们⼼里作⼯的那位被显明。 

 

路 24:25-26 耶稣对他们说：“无知的人哪，先知所说的一切话，你们的心信得太

迟钝了。基督这样受害，又进入他的荣耀，岂不是应当的吗？” 

 

神啊，你解开这魂！她太难相信如此贫穷、微小和可鄙的情形会产⽣这么

⼤的福分。⼀切恶都来自缺乏信⼼。你们的⼼信得太迟钝了，我们只在感官世

界里看见事物的时候，才会相信。假如我们信得快，将会有怎么的路径向我们

敞开啊？我们⽆法相信藉着⼗架、痛苦、羞辱、落魄和困惑，我们到达⼀个何

等有福的境地。但耶稣基督使我们确知：基督这样受害，又进⼊他的荣耀，岂



 

 130 

不是应当的吗？和祂⼀样，我们也是藉着受苦的路进⼊幸福。若另辟蹊径，就

找不到幸福。 

 

路 24:27 于是从摩西和众先知起，凡经上所指着自己的话，都给他们讲解明白

了。 

 

从这句话我们学会两个真理。第⼀，有关耶稣基督的事全都在古律法书上

记载并预⾔了，也都在复活的新样中解释了。⼀切都讲解明白了。第⼆，圣经

中指出的⼀些历境肯定是真实存在的。完全赤裸和剥夺的历境引向复活。剥夺

完成之前，我们读圣经却没发现什么。当⼈达于在神里完婚状态，并在⽣命的

新样里⼤有长进的时候，“道”就在⼈里面成形，“道”赐给⼈对圣经的智慧和悟

性，⼈变得很容易理解圣经。这些新⽣命的内在历境是真实存在于耶稣基督里

面的。若不在耶稣基督里，就不真实，耶稣基督实在是承载了⼈的不堪。祂仍

与我们同在，承载我们的不堪，以免我们跌倒。作为我们的救赎主，祂负责我

们的历境、我们的想法和感觉。当我们经历不堪和软弱时，祂承载所有这些历

境。没有哪个历境是圣经里没有记载的。难道我们真以为像我们这样软弱的受

造物，会有圣经里没记载过的经历？我们的历境都记载过，只是不总是有光赐

给我们，让我们发现。⼈能虚构圣经里没记载的历境。 

 

路 24:28-29 将近他们所去的村子，耶稣好象还要往前行，他们却强留他，说：

“时候晚了，日头已经平西了，请你同我们住下吧！”耶稣就进去，要同他们住

下。 

 

爱的神啊！你经常试验你所爱的忠⼼之⼈的爱。你假装隐藏，遥不可及，

为要看看他们是否拉住你，是否爱你的陪伴。你经常试验你的佳偶们：你岂不

是向新妇隐藏吗？当她以为你遥不可及，就热⼼地寻找你，你却出现在窗户后

面。有时你假装逃避，这得胜的爱，但这只是为了更强烈地吸引⼈⼼，把我们

抓得更紧。爱的妙计！⼀颗⼼以为耶稣想要抛弃她，就祈求祂留下。她见证祂

热烈的爱，说，“我…遇见我⼼所爱的，我拉住他，不容他⾛。”（歌 3:4）可爱

的良⼈啊，你见这佳偶想要拉住你，祈求你留下来和她⼀起。你留在哪⼉呢？

在她⼼里。你在她⼼里与她同在。然后她29对任何别的⼈都关了门。因她的渴慕

和坚持，她和良⼈商定了这⽆与伦比的幸福。 

让我们提说我们对耶稣基督的渴慕和热望。⼀开始，发现甚少，除了我们

日益增加的对耶稣基督的渴慕和热望。这渴慕⼗分必要，有个灵程是神带着渴

 
29 译注：英文版本用的是 he, 他。 



 

 131 

慕拥有我们。于是我们能做的只有渴慕。因此我们说，我们总是在渴慕，因为

这确保我们将来会达到与神联合的状态。我们首先渴慕拥有神⽽得的安息，这

是必要的。我们听说，有个灵程是满了渴慕，排除了所有其它欲念。我们需要

全⼼全意地渴慕神，因我们必会拥有神⽽得享喜乐平安。 

 

路 24:30-31 到了坐席的时候，耶稣拿起饼来，祝谢了，擘开，递给他们。他们

的眼睛明亮了，这才认出他来。忽然耶稣不见了。 

 

    耶稣陪伴他们很长⼀段时间，他们也没认出祂。我们拥有祂，却不晓得自

⼰拥有祂。但当饼被擘开，较⾼部分和较低部分被分开，耶稣基督的所是代替

了我们的所是，祂的本质代替了饼，他们的眼睛明亮了，这才认出祂来。可⼀

旦我们认出了祂，就失去了祂可感知、可察觉的同在。但当祂不见的时候，祂

在本质上仍是与我们同在的。 

 

路 24:32 他们彼此说：“在路上，他和我们说话，给我们讲解圣经的时候，我们

的心岂不是火热的吗？” 

 

    我们知道，神的话是个隐秘的小⽕苗，在我们灵魂里燃烧，带来⼀种深深

的平安。我们听见这话语，它在我们⼼里产⽣了⼀种果效。我们也藉着使徒们

的职事听见这话语。我们通过这在我们⼼里燃烧的某种恩典，⽽辨认出神的

话。 

 

路 24:33-36 他们就立时起身回耶路撒冷去，正遇见十一个使徒和他们的同人聚

集在一处，说：“主果然复活，已经现给西门看了。”两个人就把路上所遇见和

擘饼的时候怎么被他们认出来的事，都述说了一遍。正说这话的时候，耶稣亲

自站在他们当中，说：“愿你们平安！” 

 

这是耶稣基督复活的真相带来的极⼤喜乐。祂已经带许多⼈脱离死亡，也

拯救了许多⼈脱离内里的死亡。藉着复活，耶稣基督显明了祂自⼰。祂已经脱

离死亡状态，被置于新⽣命中。对复活的信⼼让奥秘的复活站得住脚；因为最

后就会如保罗所说，“若基督没有复活，我们所传的便是枉然，你们所信的也是

枉然。”（林前 15:14）对奥秘复活的盼望，需要最⼤的信⼼，这盼望建立在复

活基础上的。祂不仅是被复活了，⽽且是死过，经历过死亡，还有所有死亡中

最奥秘的⼀个：奥秘的死。我知道最纯洁的爱会满⾜于仅仅知道“神想要这个”

就够了。绝不是复活。如果是复活，⽽非爱，那么信⼼和盼望都是枉然。对复

活的盼望是基于信⼼，神赐盼望，这盼望告诉我们有个美好的未来。盼望和信



 

 132 

⼼的目标和目的仅仅是爱，单纯地爱，没有别的视角，只有爱。祂现今就爱我

们。祂的爱作为⼀个强⼤的君王，住在我们的意志，但这爱是盲目的，因我们

看不见祂的爱，只能尝到这爱。我们是藉着品尝祂的爱，⽽非凭着眼见，来分

辨并经历⽣命。真爱不是靠眼见的。祂爱我们，这就⾜够。有⼈因神自⼰⽽爱

神，对乐园或地狱想也不想，对自⼰想要什么也不在乎。凡谴责这样爱神的⼈

都错了。他们渴慕天堂，以此为盼望的目标，并把关乎未来的诸般应许当做他

们信⼼的目标。然⽽信⼼和盼望是以某种⽅式结合起来，相信诸般应许，并有

盼望。但爱不同。只有当信⼼老练，合⽽为⼀的时候，她才爱，然后她已经开

始成为⼀，逐渐领悟并记住，并与祂的意志合⽽为⼀。因此，我们不想着明确

的目标和经历。相反，我们与祂的意志合⽽为⼀。故此，我们失去明确的目

标，与祂强⼤⾄⾼的意志重新联合。爱吸引信⼼和盼望。陷⼊神的爱中，能做

出别的官能做不出的事。这些官能或许能看见神的旨意，但它们⽆法使我们与

神的旨意联合。相反，神的旨意超越这些官能，并吸收所有其它官能。由于信

⼼属于悟性，盼望属于记忆，这两样美德联合，被吸收在爱里，唯以爱为⾄⾼

美德，爱接管了信⼼和盼望，把它们吸收到自⼰里面。当⼀切都联合之后，信

⼼和盼望消失了，它们⼀起变成了⼀种习惯。我们只在爱里安歇，爱超越了⼀

切，独立自主地⾏动，并重新联合于它现在和未来的独⼀目标。这目标就是

神，神超越⼀切，⽽且总是同在。天家和未来荣耀只指向爱和拥有爱。她爱并

有欢乐，当她没有欢乐的时候，她仍爱。 

在天家，没有信⼼或盼望，都消失并被吸收到爱里。并非因为信⼼、盼望

和欢乐都消失了，⽽是因为它们的对象就在面前，不需要翘首期盼。⽽且也因

为，⼀切都联合在纯爱里。我们靠近联合。当⼈与神联合，就不再感知到信⼼

和盼望，⼀切都只联合于神的意志，在神的意志里我们感受到并经历因神⽽欢

乐。与神联合这个事实熄灭了信⼼和盼望，甚⽽，这事实藉爱超越了信⼼和盼

望。当我们住在爱里，我们就⼀直住在神里。当我们住在神里，我们就拥有⼀

切所需，因着拥有，所以我们既⽆法渴慕，也⽆法想要任何别的东西。因为我

们能渴慕的惟拥有神。在天家，信⼼将不再是悟性的目标，因我们将要清楚认

识。盼望也不再是记忆的目标，因我们将完全沉浸在欢乐里。我们将直接看见

神，看见这纯粹的光，不需要操练我们的⼰意。当我们在今⽣操练信⼼和盼望

的官能时，它们的目标移动并变化，但当我们沉浸在对神的拥有中，就只看见

爱，和在神里面的完全，⼀切都重新联合在神里面，这位神里面包罗万有，把

⼀切都吸收到祂里面，把⼈带⼊祂自⼰里面，把光转变成光，把爱转变成爱。 

当⼀切都单单在爱里重新联合时，今⽣就能开始这⽆法⾔喻的福祉。⼈在

这爱里被坚立，并住在这爱里，因为神就是爱。住在爱里面的，就是住在神里



 

 133 

面，神也住在他里面。 (约壹 4:16)如果这是我们从不怀疑的真理，那么当我们

住在神里面，神拥有我们，因这拥有，我们绝不会再盼望或渴慕什么。我们只

会说，我们渴慕拥有神，因为拥有神就是完全的陶醉，包含了所有想法和渴

慕。这满⾜并不意味着它不会增长，因为这爱总是在增长。神是照着⼈的度量

充满她，她⽆法盛装得超过自⼰的度量，因此她⽆法渴慕更多。她的爱永远在

加增，因为神总是在扩增她的度量，给她更多。但这并不会造成⼀个真空或渴

慕，因神是随着扩增她度量的程度来充满她。充满的过程中，神继续扩增并给

她更多。她持续成长，却⼀直是被充满的。神用同样的运作来使她被充满，同

时使她被扩⼤。但扩⼤也使⼈失去自⼰的属性。因此，⼀切都是容易的，没有

什么使我们困扰。那时就不再有跌倒，因为⼈总是，也只是住在爱里，住在爱

的完全里。⼤卫有这样的知识，他说：“你开⼴我⼼的时候，我就往你命令的道

上直奔。”（诗 119:32） 

这就是说，神并没有复活⼈，但⼈是在基督的复活里被坚立。彼得没有被

复活，其他使徒也没有。事实是，耶稣基督用自⼰的死成就了奥秘的死，使我

们免于真经历这个，⽽是以另⼀种⽅式经历。神把我们坚立在祂永恒持久平安

的状态里，这是藉着耶稣基督给我们的，好让我们永不会再失去这个情形。祂

告诉我们，“愿你们平安！”（约 20:21）“是我，不要怕。“（太 14:27）祂说，是

我复活了你们，赐你们平安。是我。不要怕你们会失丧，你们绝不会失丧。所

有使徒都经历了死，但⽅式不同。彼得经历了⼀种很痛苦和屈辱的灾难性死

亡。他经历了⼀种深深的死亡。他曾带着许许多多软弱引领群⽺，也亲身经历

了群⽺的软弱。其余使徒的死亡没有那么痛苦和漫长。他们的死亡更短暂和容

易些。耶稣基督承载了他们所有⼈的受苦。约翰不同于其他使徒。他死了，融

⼊30耶稣基督。何等幸运的使徒！你死在爱的膀臂和爱的⼼里那⼀刻，这是狂喜

和死亡的沉睡。“凡渴慕我的，都到我这里来，充满我的各种果⼦。”（便西拉

智训 24:26）于是约翰融⼊到耶稣基督里面，同时，耶稣基督也融⼊到他里面。

但祂是何时融⼊的呢？是在苦难的宝座上。祂死在那里，但死亡的过程中祂把

自⼰的⽣命赐给并融⼊约翰。这就是为什么耶稣基督告诉马利亚，约翰现在是

她的⼉⼦了。但我们在此就先不赘述了。我们要看见，门徒们爱得深。门徒约

翰亲自教导我们有关耶稣基督的死和复活。 

 

路 24:37-39 他们却惊慌害怕，以为所看见的是灵（直译）。耶稣说：“你们为什

么愁烦？为什么心里起疑念呢？你们看我的手、我的脚，就知道实在是我了。

摸我看看，灵（直译）无骨无肉，你们看，我是有的。” 

 

 
30 译注：pass into可理解为，获准进入，融入，逐渐变成。 



 

 134 

为什么耶稣基督把祂的伤作为复活的标记和确据，展示给使徒们看？主要

原因是为了向他们显明，惟有祂受苦并受死才能成就这上好福分，⽽且祂已经

免除他们经受那奥秘之死的漫长死亡过程、倦怠和⼀切情形。然⽽他们不能免

于受苦，⽽是要像祂⼀样受苦。 

耶稣的伤在祂复活后仍保留着，是祂受苦和死亡的真实可见标记。这也显

明祂的复活是真实的，⽽且揭示了祂复活后的新益处。祂受死时的伤痕和悲惨

状况损毁了祂的外形，复活后这些伤痕标志着祂的荣耀。我们看见疤痕，但这

些疤痕与恐怖⽆关。相反，我们知道我们自⼰的身体也将复活，因为耶稣基督

的身体复活了，祂把出代价为我们取得的、在祂里面的诸般益处，也赐给我们

的⾁身。 

 

路 24:40 说了这话，就把手和脚给他们看。 

 

祂为何要把⼿和脚给他们看？是为了让他们看见，因他们在祂里面，藉着

祂⽽复活，祂自⼰就成了他们的动作和⾏动。我们不再凭自⼰⽣活和⾏动，⽽

是耶稣在我们里面⽣活、动作和⾏动。 

 

路 24:41-43 他们正喜得不敢信，并且希奇，耶稣就说：“你们这里有什么吃的没

有？”他们便给他一片烧鱼。他接过来，在他们面前吃了。 

 

我的神啊！这是多么奇妙的经历！⼀个有耶稣基督在里面活的新⽣命充满

奇妙的欣喜，耶稣基督进⼊⼈里面居住时，正值⼈不敢信，也不敢指望会有这

样的福分，如今却真的拥有了。于是⼈处于梦幻状态，充满欣喜和恍惚感。⼈

品尝着这上好美福，从⼀开始就不敢相信这是真的。但随后，这上好⼀直持

续，确定⽆疑，没有中断。 

后来耶稣接过来吃了，这是个奥秘！我们看见⼈在复活后⽣命中的完全自

由。她并不因迫不得已⽽做任何事。她已经失去⼀切。如今她活在悔改和祈祷

中，⼀切交给她都是容易的。祂的职责本分要求⾏动时，或者需要帮助邻舍

时，她就⾏动。她可以做别⼈都做的事，也可以不做别⼈都做的事。但当她对

别⼈负有责任本分时，她总会去做。 

耶稣基督复活后又吃东西，好让我们晓得，魂⽣命复活的⼈与我们谈⼼。

如果⼈发现交谈困难，那么她就不是处于复活阶段，⽽是处于死的阶段。⼀切

赐给她的事，做起来都有⼀种奇妙的容易。有些⼈想说，⼀个在复活⽣命中的

⼈⽆法交流，但请允许我说，他们在这件事上搞错了。圣洁的擘饼饮杯把这⽆

限益处带给我们。耶稣基督作为神，是道路，是⽣命。随着在基督里失去我们



 

 135 

自⼰，我们就以祂为乐，祂成了我们的终点和⽣命。当我们以基督为乐，就不

会被我们自身的缺点、难处和欲望所困扰，因为我们在擘饼饮杯中彻底拥有耶

稣基督，于是这变得非常容易。耶稣基督想要吃东西，为要向复活的⼈显明祂

能做什么，必须做什么。要注意，我们在死亡时，会失去⽣命和维系⽣命的⼀

切必要事物。但藉着这剥夺，我们反⽽得到⽣命和⼀切所需。于是我们自由地

服事别⼈，因为我们自由了。 

耶稣基督接过来，在他们面前吃了。这表明复活的⼈从所有外在⼗架和逼

迫中得了炼净。祂显现。祂曾在患难的⽕中被烤，但祂内⼼得到⼀丝像蜂蜜⼀

样的安慰，使祂与神联合，使祂接受并想要任何临到祂的事。 

 

路 24:43 他接过来，在他们面前吃了。 

 

祂吃并非为了让他们看见⽽已，⽽是我们都要经历患难的⽕，和能使我们

与神联合的内在安慰。 

 

路 24:44 耶稣对他们说：“这就是我从前与你们同在之时所告诉你们的话说：摩

西的律法、先知的书和诗篇上所记的，凡指着我的话，都必须应验。” 

 

这段解释并重申了之前的话：凡记载和预表耶稣基督的话，都必须应验在

祂身上。耶稣基督告诉我们摩西的律法、先知的书和诗篇上所记载的奥秘。摩

西的律法书中，所有的祭物都是预表基督的牺牲。律法必须在祂里面被成全。

这就是为何耶稣说，祂来不是要废除律法，⽽是要完成并成全律法。马太 5:17

已经解释过这点。摩西作为⼀个牧⼈，也是耶稣基督的⼀个预表。摩西来是要

拯救以⾊列，终结法老的统治和埃及⼈的复杂。同样，耶稣基督来是要在救我

们脱离罪之后，毁灭我们居功自傲的复杂性。 

众先知记载了有关耶稣基督的事，和祂这个⼈。众先知预表了使徒⽣命阶

段，耶稣基督来是为了建立，⽽非拆毁这⽣命阶段。 

⼤卫在他的诗篇中讲了耶稣基督。⼤卫的⽣活和他写的诗篇都以美好的⽅

式预表了耶稣基督，并且都应验在祂身上。但祂还没完成，因为祂要从实质上

和实际上⼀直留到诸世纪末了。由于耶稣基督的所有情形都记在圣经上，我们

能相信，耶稣基督有哪个情形是圣经上没记载的吗？ 

 

路 24:45 于是耶稣开他们的心窍，使他们能明白圣经， 

 

⼈若说“圣经里找不到靠神复活并活着的⼈”，就错了。他们张冠李戴了。

我们在复活的⽣命阶段有⼀种对圣经的真悟性，是圣灵开了我们的⼼窍。 



 

 136 

 

路 24:46 又对他们说：“照经上所写的，基督必受害，第三日从死里复活， 

 

耶稣基督又对他们确认了复活的情形，以及祂如何来受苦，三日在坟墓死

亡、腐朽，完全湮灭，这些情形是赤裸信⼼和完全弃绝的纯洁之祭通常伴随的

情形。但这只有当事⼈清楚，这些情形之后就是复活。 

 

路 24:47-49 并且人要奉他的名传悔改、赦罪的道，从耶路撒冷起直传到万邦。

你们就是这些事的见证。我要将我父所应许的降在你们身上，你们要在城里等

候，直到你们领受从上头来的能力。” 

 

耶稣基督说，⼈要奉祂的名传悔改、赦罪的道。悔改是内在阶段的开端，

这时我们离弃罪恶和外在事物，转向神。这是第⼀件要传扬的事，因为转向神

之前绝对需要离弃罪恶，因为两者极为敌对。⼈必须从两者中选择⼀个。 

⼀旦做完这事，耶稣基督就会赐下赦罪，这标志着祂的良善，以及我们必

须对祂有信任。同时我们也当宣扬悔改、赦罪的道。祂希望我们对万邦宣讲，

尤其对那些教会里忠⼼的⼈，这里的耶路撒冷预表教会。万国都要受这些真理

的教导。 

耶稣基督强烈希望⼈们用⼒宣讲。祂愿意所有使徒都有个见证。他们见证

发⽣在耶稣基督身上的事，耶稣希望这些能传扬到全世界。 

但祂又说，为了让你们有果效地传扬这些事，我要将我⽗所应许的、耶稣

基督所成就的使徒职分，恩赐给你们，这恩赐能造就和参透⼈⼼。耶稣又说，

然⽽，你们要在城里等候，才能得到这恩赐。在城里等候指的是孤单独处，直

到你们领受从上头来的能⼒。因为光里面接收这恩典还不够，这恩典和恩赐需

要像衣服包裹外面，以致于教导和品⾏都能扶持所讲的话。 

 

路 24:50-53 耶稣领他们到伯大尼的对面，就举手给他们祝福。正祝福的时候，

他就离开他们，被带到天上去了。他们就拜他，大大的欢喜，回耶路撒冷去，

常在殿里称颂神。 

 

耶稣基督用话语和以身作则教导完众使徒之后，就领他们出来，也就是

说，领他们完全脱离他们自⼰，并消失在祂里面：祂想让他们出来，并举⼿给

他们祝福。耶稣基督举⼿，标志着祂赐能⼒给那些祂呼召来在职事上与祂是⼀

的⼈。 

然后，祂就离开他们，让他们披上祂的灵和祂的能⼒，当初正是祂的灵和

能⼒拯救了他们。耶稣的门徒们拜祂，他们意志完全降服，明白祂赐给他们的



 

 137 

能⼒，直到自⼰会⼀直永远地依赖祂，被祂的灵引导，圣经说他们⼤⼤的欢

喜。他们难道不该因耶稣基督的离去⽽难过吗？不，因为他们从感官上失去耶

稣基督的同在，反⽽得到了祂灵稳固的同在，⽽且用极⼤的喜乐充满了他们。

我若不去，保惠师就不到你们这里来。（约 16:7）祂可感知的同在需要离去，

然后才赐给他们圣灵的纯洁。“道”的灵本质的涌流造成了⼀种深深的喜乐，永

不会失去。他们又回到退隐中，常在殿里称颂神。我们需要知道，神先赐下使

徒职分的使命和情形，让⼈享受⼀阵⼦⽆法⾔喻的幸福，不久后就是实践这职

分。 

 

 

 

《路加福音释义》全书完 

 

 


