
 

 1 

 

对约翰福音的释义及内在⽣命启迪 
                                                          

 

盖恩夫⼈著 
白受恩译 

                                                          

约翰福音第⼀章 
 

 

1:1-2 太初有道，道与神同在，道就是神。这道太初与神同在。 

 

圣约翰写了永恒的起初和世界的起初。 

「道」的产⽣1是贯穿整个永恒的。「道」⼀直是初，正如「道」在哪里，

神就在哪里。⽗神产⽣「道」，但两者相互平等，⽗神并非是在「道」之前。

「道」在神里面，因「道」持续在这同⼀位神里面，所以「道」表现出源头的

合⼀。「道」作为⼀个独特位格，就是神，⽽神是完全的合⼀，没有分裂。神

有不同位格这个事实，并不会分裂本质。「道」从起初就与神同在，并与神同

等，⽗神在⼦神里，⽽⼦神也在⽗神里。 

在创世之初，「道」也是与⽗神同在，因为尽管创造的事是归功于⽗神，

但⼦神与⽗神和圣灵是出于⼀个本质。当⽗神创造世界时，祂把祂「道」的灵

交通传输给凡乐意接受者。 

 

1:3 万物是借着他造的；凡被造的，没有一样不是借着他造的。 

 

神啊！我⽆法表述这些奇妙事。我们的约翰福音作者本⼈对那些⽆法⾔喻

的观点写得很好。我出于爱和尊重⽽沉默了，我的沉默比我所有⾔语都表述得

更多。道成⾁身的爱啊！神的「道」！我见祢如此⼴⼤泱莽，什么都不⾜以来

形容你！祢的光璀璨夺目、富有能⼒。我们为祢着迷，顿⼝⽆⾔。祢给了我们

⼀个极为确实的见证。万物本源啊，万物都与祢有份！万物都是借着祢造的，

祢是全能者的膀臂。凡被造的，没有⼀样不是借着他造的。「道」的膀臂总是

向⽗神举着，有内在交通。⽗神差遣「道」去执⾏外在运作，比如道成⾁身。

马利亚照着所赐给她的知识，说：“祂用膀臂施展⼤能。”（路 1:51） 

 
1 译注：The generation of the Word… 



 

 2 

⾄⾼的能⼒啊，万物都是借着祂⽽造！可以从两⽅面来理解这件事。神的

合⼀和共存相伴表明三个神圣位格必然是都在⼀起，⽽且是相配的。祂们有⼀

个不可分割的本质；没有哪件事是⼀个神圣位格做，⽽别的神圣位格没同时做

的。 

这意味着，凡有灵性者都有「道」的⽣命，祂把这⽣命交通传输给所有⼈

类和所有天使。这就是所有活物都靠祂活着的原因。没有祂，就成不了任何⼀

件事。 

⽽且，在⼀个特定的⼈里面，若不藉着「道」，就什么也做不了。 

因此，凡事都在于让位于圣灵在我们里面做⼯。魔鬼敌对这件事，对凡⾛

内里⽣命道路的⼈兴起上千个逼迫。鬼魔想要销灭受造物中「道」的灵。罪堵

塞了通往「道」的所有路径，损毁了⼈里面美丽的神的形像。唯有内里⽣命重

塑这美丽的形像。 

 

1:4 生命在他里头，这生命就是人的光。 

 

伟⼤⽽奇妙的话语！「道」有从⽗神交通传输⽽来的本质⽣命，⽗神住在

祂里面，在祂里面有⽣命。我们从⽗神得到我们的⽣命。「道」的⽣命是⼈类

的真⽣命。我们拥有的所有光都是从「道」交通传输⽽来的。研究和推理的亮

光并非真光。阴影和⿊暗并非真光。我们只有藉着失去我们的「⼰」⽣命，才

能拥有「道」的光。我们必须死⼰，才能拥有神的亮光。当我们死了，我们的

⽣命与耶稣基督藏在神里面，那时我们就能和耶稣基督⼀起说，现在活着的不

再是我们，⽽是耶稣基督在我们里面活。点活的过程中，祂启发⼈；启发的过

程中，祂带来⽣命。但惟有祂能引导我们与祂联合，我们只能从祂领受这个。

祂是道路。 

 

1:5 光照在黑暗里，黑暗却不接受光。 

 

耶稣基督的光是信⼼的圣洁⿊暗。魂被真理渗透，却并未看清这点。这圣

洁的幽暗满了光，我们却⽆法理解这光，因它超越⼀切幽暗，比我们自身更

⼤。我们的确像吸收阳光⼀样吸收这光。但正如太阳使我们目眩眼盲，把我们

置身⿊暗中，把所有其它亮光置于⿊暗中。信⼼的神圣⿊暗啊！我们看不懂

它，于是以为自⼰总在⿊暗里。有信⼼之⼈有超越所有其它亮光的光，然⽽这

光并不明显，也并不微小，这乃是奇妙的。 

 

1:6 有一个人，是从神那里差来的，名叫约翰。 

1:7 这人来，为要作见证，就是为光作见证，叫众人因他可以信。 



 

 3 

1:8 他不是那光，乃是要为光作见证。 

 

我之前在马太福音释义中说过，约翰来，是作为悔改的预表。约翰不是那

光，可他来为要宣扬并见证那光。悔改是在信⼼道路以先。耶稣基督作为道

路，引领⼀个⼈，用光照耀。通过悔改，我们开始相信，向耶稣基督承认我们

的罪。神圣的「道」！请用神圣的光亲自光照我们！神的「道」啊，就近我

们，我们就必有真光。这就是悔改和信主的要义，带来光和本相2。若没有耶稣

基督的启示，我们就⽆法发现这光。然⽽，许多领悟这初阶益处和真理的⼈想

要⽌步不前，不继续长进到进⼊耶稣基督里。约翰说，“我不是那光。看哪，神

的羔⽺，除去世⼈罪孽的。”我们必须到耶稣基督这里得拯救。悔罪引进信仰，

但接下来，我们必须跳出悔罪的阶段，进⼊信仰。我们必须亲自被耶稣基督带

领，让祂把祂的光放进我们里面。 

 

1:9 那光是真光，照亮一切生在世上的人。 

 

神圣的「道」进⼊世界，照亮每个⼈。因此我们除祂以外，不当有任何别

的光。这是神在造物的时候注⼊亚当里面的光。「道」的灵曾向全⼈类交通传

输这光。祂的⾎藉着洗礼赐给⼈，这⾎给⼈信仰3，这就是那真光。有许多假光

被误认为真实和美好，然⽽耶稣基督才是唯⼀的真光和真理。因此，我们必须

⽆保留地彻底弃绝自⼰给祂，这样祂才能引导我们⾛在真理的路上。我们试着

鼓励每个⼈被真理占据和盖印。遇见真光时，我们就蒙光照启迪。 

 

1:10 他在世界，世界也是借着他造的，世界却不认识他。 

 

神圣的光在所有⼈里面，却⼏乎所有⼈都不认识那光，这实在是稀奇。祂

在世界，世界却定罪祂。世界是借着耶稣基督造的。万物是借着祂造的；凡被

造的，没有⼀样不是借着祂造的。然⽽我们惧怕让自⼰被祂引领。我们竟然害

怕让造我们的那位管理我们？忽视主宰我们里面「道」的灵，便导致了⼀切的

恶。⼈哪，你擅自引领你自⼰！把自⼰丢弃给造你的那位吧。祂保守你，并带

荣耀给神。那些忽视造物主的瞎眼的⼈哪，你们竟以为自⼰知道如何引导自

⼰！他们不信赖神，因为他们不愿意印上「道」和神的形像。 

 

1:11 他到自己的地方来，自己的人倒不接待他。 

 

 
2 译注：state of truth 
3 译注：faith，信心、信仰，和合本多处译为“真道”。 



 

 4 

我们都是神的家（来 3:6）。祂来住在并活在我们里面。“我们要到他那里

去，与他同住。”（约 14:23）因此，祂进⼊⼀个⼈⼼里，就像是进⼊⼀个祂想

安家的房⼦里。这样做是因为祂喜悦⼈类（箴 8:31）。是的，不忠的⼈类不接

待祂，因他们不想享受祂慈爱的同在。祂总在⼼门外，仿佛对⼀个佳偶说，“我

的妹⼦，我的佳偶，我的鸽⼦，我的完全⼈，求你给我开门，因我的头满了露

⽔，我的头发被夜露滴湿。”（歌 5:2）“我因寻找你⽽疲累。我为你倾倒了我的

⾎，你却不给我开门。”不知感恩的⼈，为什么会这样呢？她没有离开自⼰堕落

的欢愉，去给她的良⼈开门。⽆知的惧怕！耶稣基督⽣于马槽，因为客店里没

有地⽅给他们住（路 2:7），过去没有，现在也没有。耶稣基督被⼤多数⼈拒

绝，在他们⼼中找不到位置。如果不是祂的⼦民，倒是可以原谅。可是祂自⼰

的⼈拒绝祂，这点⽆法容忍。 

 

1:12 凡接待他的，就是信他名的人，他就赐他们权柄，作神的儿女。 

 

如果说，不接受耶稣基督的罪⼈光景值得憎恶惧怕，那么凡接受耶稣基督

到⼼里的⼈就值得羡慕了。我们接受耶稣基督到⼼里，并顺服祂的国度。当我

们被祂引领，就在祂的陪伴中有了家，并被祂所拥有。这是难以置信的福⽓！

凡被赐予这福⽓的⼈就成为神的⼉⼥，因为他们只有份于祂。正如保罗说的，

他们是被祂收纳的⼉⼥。当他们与祂成为⼀灵（林前 6:17），就渐渐被变化成

为祂的形像。但这权柄是如何赐给他们，使他们成为神的⼉⼥呢？按保罗的说

法，“凡被神的灵引导的，都是神的⼉⼦。”（罗 8:14）接受耶稣基督指的就是

被祂的灵引导和感动。因此，要成为祂的门徒，我们就邀请主耶稣基督用祂的

灵引领、拥有、感动我们，并在我们身上作⼯。⼀个奴役的灵使我们受捆拘，

然⽽我们是顺服这位赐我们自由的圣灵。圣灵引领并占据我们的⼼，通过这自

由见证我们是神的⼉⼥。（罗 8:16） 

约翰又对凡信祂名的⼈说，信主后，要把所有挂虑卸给祂。祂的名就像膏

油渗透我们的灵魂，扩散到我们全⼈。 

 

1:13 这等人不是从血气生的，不是从肉体的意愿（另译）生的，也不是从人意

生的，乃是从神生的。 

 

这里约翰说到⼈里面灵性的诞⽣及其⽣产。我们里面的情形必须与圣⼦⼀

致。凡从⾁体⽣的，不明白圣灵的事。⾎⽓、⾁体和⼈意不产⽣神的真⼉⼥。

尽管他们可能是好的，他们却没有神⼉⼥的各种素质。但祂对祂的忠仆说，“良

善⽽忠⼼的仆⼈。”神把祂所有动作的源头放在他们里面，藉此⽽亲自运作，他



 

 5 

们就是这样有份于神。由于祂的⼉⼥是祂的产出，我们所产出的也属于神，因

神对我们有抚养权。凡出于⾁体的⾏为都全然属⾁体；凡出于⼈意的⾏为都全

然属⼈；凡出于美德的⾏为都是品⾏端正的，有份于⼀个借助恩典的⼈的好

意。⽽凡以神为源头的⾏为都是属神的。因此，要从神⽣，我们必须是个在耶

稣基督里的新造。之前所有从⾁体、⾎⽓和⼈意⽣的果⼦都已经过去。我们的

⾏为需要以神为源头。 

 

1:14 道成了肉身，住在我们中间，充充满满地有恩典，有真理。我们也见过他

的荣光，正是父独生子的荣光。 

 

但我们有份于神⼉⼦的身份，好让这些点活我们、赐⽣命给我们的⼤事看

起来不那么不可思议。「道」成了⾁身，好让我们不再是属⾁体的。祂成为

⼈，好让我们成为神4。⽆法⾔语的美善！祂被塑造为⾁身，为使我们被祂的灵

点活！正如耶稣基督里面的那个⼈是完全被「道」所引导，⽆需任何别的扶

持，耶稣基督希望我们也具有这同样的特点。我们⼀直与耶稣基督里神⼈位格

的合⼀5有⼀种灵性的、亲密的或奥秘的联合。祂想让我们除祂以外，没有任何

别的⽣命、扶持、⽣计或⾏动源头。⽽且，为了让我们能得到许多益处，祂为

了我们所有⼈⽽成为⼈。祂不光是成为⾁身，⽽且祂在地上活过，曾实实在在

住在我们当中。祂希望安家在我们里面，总是向我们更多交通传输祂的⽣命。

圣约翰告诉我们，他见过祂的荣光，但不是只有他⼀个⼈见过，因为凡有耶稣

基督与之联合，并在里面运⾏的⼈都确实见过祂的荣光，乃是藉着所赐给他们

的印象。但他们见到的是怎样的荣光？他们知道，耶稣基督是⽗的独⽣⼦。其

他⼈的⼉⼦身份只是收纳的⼉⼦身份，⽽且唯有藉着这位自⼰里面满了恩典和

真理的独⽣⼦，⼈才可能被收纳。唯有藉着祂，这收纳的⼉⼦身份才能被交通

传输给⼈类。 

 

1:15 约翰为他作见证，喊着说：“这就是我曾说：‘那在我以后来的，反成了在

我以前的，因他本来在我以前。’ ” 

 

之前说过，约翰为耶稣基督作见证，内在⽣命在于被耶稣基督引导，内在

⽣命中回响的忏悔之法比他的⽅法更好。被耶稣基督引导是最好、最升华，也

是最古老的⽅法，因为堕落前，⽆罪时期的亚当就是被「道」的灵所引导。神

圣动作是在罪之前，因罪出现，才有了忏悔。在恩典和修复的法则中，神圣动

作在先，却被罪阻⽌。忏悔预备脱离罪的道路，正如它从诸世纪之初就开始预

 
4 译注：He was made man, so that we are made Gods. 直译：祂被造为人，好让我们被造为诸神。 
5 译注：Hypostatic Union：基督内“位格的合一”，即在基督里人性与神性不可分地联合于一个位格 



 

 6 

备了。可⼀旦道路预备好了，罪⼈就必须让位于耶稣基督，因为由耶稣基督引

领是所有忏悔中最⼤、最古老的。 

 

1:16 从他丰满的恩典里，我们都领受了，而且恩上加恩。 

 

我们都领受了祂的丰富和丰满，因为祂满了恩典。这恩典覆盖我们的悔

罪，是恩上加恩。先领受⼀个小恩典，然后才领受⼀个更丰满和更完全的恩

典，这是必要的步骤。 

 

1:17 律法本是借着摩西传的，恩典和真理都是由耶稣基督来的。 

 

约翰重申了前述观点：摩西颁布律法，严苛和赎罪的律法；⽽耶稣基督怜

悯地带来丰富恩典和真理。除了藉着耶稣基督，我们⽆从得到其它恩典和真

理。没有内住圣灵，也就是耶稣基督的灵，⼈践⾏律法或许带来些许恩典，但

绝不会带来丰满的恩典和真理。惟有耶稣基督给祂所内住、接受祂的⼈带来恩

典和真理。 

 

1:18 从来没有人看见神，只有在父怀里的独生子将他表明出来。 

 

最后，为了让我们任凭自⼰被耶稣基督引领和赐⽣命，约翰告诫我们，我

们⽆法通过理性、天然悟性或亮光认识神。⼈类的⼀切亮光都显明他们的错

谬、迷茫和他们的⽆知。从来没有⼈看见神。因此，以为我们能正确描述神，

这是徒劳⽆用的。只有在⽗怀里的独⽣⼦将神表明出来。独⽣⼦来自⽗神的

⼼，显现给⼈类看，祂赐下了关于⽗神的真知识。祂是⽗完全的形像，看见了

祂，就是看见了⽗。耶稣基督对腓⼒这样说，“⼈看见了我，就是看见了⽗。” 

（约 14:9）我们惟有藉着耶稣基督才能认识神；因此，唯有耶稣基督赐下关于

⽗神的真认识。因耶稣基督认识⽗，我们让耶稣基督在我们里面⾏动，并刻印

祂的形像在我们里面，好让我们也认识⽗。⽽且，耶稣基督把我们和祂⼀起藏

在⽗的⼼里。在那里，我们拥有其他任何⼈都给不了的知识。 

 

1:19 约翰所作的见证记在下面：犹太人从耶路撒冷差祭司和利未人到约翰那

里，问他说：“你是谁？” 

1:20 他就明说，并不隐瞒；明说：“我不是基督。” 

 

施洗约翰向⼀切祭司和利未⼈，向那些掌管灵魂的⼈作见证。他明说自⼰

不是基督。悔改通往耶稣基督的各种情形。然⽽，我们不愿信这个。我们若不



 

 7 

信施洗约翰的话，如何信呢？悔改是必要、圣洁⽽有益的，但悔改只用于引导

我们到耶稣基督那里。悔改是⽅法，但它本身并非目的。我们当把内在当做我

们主要关注点，把其它事物作为辅助、帮助和⽅法，⽽非目的。 

 

1:21 他们又问他说：“这样，你是谁呢？是以利亚吗？”他说：“我不是。”“是

那先知吗？”他回答说：“不是。” 

1:22 于是他们说：“你到底是谁？叫我们好回复差我们来的人。你自己说，你是

谁？” 

1:23 他说：“我就是那在旷野有人声喊着说：‘修直主的道路’，正如先知以赛亚

所说的。” 

 

约翰的谦卑是可称羡的。他⼀点没提自⼰，因为他被湮灭了。他只用否定

的⽅式提说自⼰。⼀旦有⼈说他是什么⼈物，他就否认，说自⼰不是。施洗约

翰的谦卑并不有悖于事实或真理，因为⼀个已经死⼰的⼈不⼤会提到自⼰。他

很清楚自⼰不是什么，并且忽略自⼰是什么。施洗约翰是悔改的预表，明确回

应质询，“我就是那在旷野有⼈声喊着说：‘修直主的道路’。”但预备什么？“修

直主的道路”，也就是说，⼈信主、转向主，持续曝露在主的眼前。当我们直接

转向主，完全弃绝「⼰」给祂，神就进⼊并彻底渗透魂。我们如果想让太阳渗

透⼀个房间，就必须预备道路和途径，把屋⼦曝露给太阳，有多个通路能让光

照进来。 

 

1:24 那些人是法利赛人差来的。 

1:25 他们就问他说：“你既不是基督，不是以利亚，也不是那先知，为什么施洗

呢？” 

1:26 约翰回答说：“我是用水施洗，但有一位站在你们中间，是你们不认识的， 

1:27 就是那在我以后来的，我给他解鞋带也不配。” 

 

只关⼼非凡事物和悔改之外在表现的法利赛⼈进⼀步询问施洗约翰，⽽约

翰给出了可敬的答复。这位伟⼤的圣徒说：我作为悔罪的预表和弥撒亚的先

驱，是用⽔施洗，我只不过是洁净外面。但有⼀位站在你们中间，是你们不认

识的，你们也不眷恋祂。祂在中间，因为祂就在你们⼼里，你们全⼈最深处，

⽽你们却不认识祂。你们的⽆知使你们问我那些问题。假如你们认识祂，⼼系

祂，你们就有福了！祂在我以先，因⼈受造的时刻，祂就住在⼈里面。这就是

为什么圣约翰说，太初就有祂。祂配受尊荣，远胜过我。虽然我是洁净外在，

与祂相比我却极为渺小，我甚⾄不配给祂解鞋带，也就是说，让祂进⼊我魂。

假如祂当初没赋予我价值和德⾏，我会极其卑微⽆价值。除了我从祂借来的，

我本身没有价值和德⾏。 



 

 8 

 

1:29 次日，约翰看见耶稣来到他那里，就说：“看哪，神的羔羊，除去世人罪孽

的。 

1:30 这就是我曾说‘有一位在我以后来，反成了在我以前的，因他本来在我以

前。’ 

 

施洗约翰不满⾜于说刚才的话，⽽是又不留疑义地明说：这是神的羔⽺，

因祂像⼀只羔⽺，总在祂⽗面前因祂百姓的罪⽽被牺牲，⽽且要⼀直被牺牲，

直到诸世代的末了。施洗约翰说，祂是除去世⼈罪孽的，是祂，不是我。你们

必须信靠祂。我能给你们知识，但我⽆法除去你们的罪孽。你们需要到祂那里

去。这就是我曾提说的那位。因此，跟随祂吧！让我引你们到祂那里。祂排在

我前面，因祂本来在我以前。你们清晨早起也是枉然。那美丽的真太阳总是⾼

悬着，要用祂的⽣命照亮你们。跟随祂吧！悔改的职事教导你们关于耶稣基督

的事，给你们传授知识。约翰见证了圣餐的真理，关于耶稣基督不仅在⼗字架

上被献祭牺牲，⽽且又⼀次在坛上被牺牲，直到诸世纪末了。神的羔⽺啊，你

除去世⼈的罪孽！你如何除去呢？通过亲自背负所有罪孽。当⼀个⼈呼唤耶稣

基督，并⽆保留地弃绝自⼰给祂时，耶稣基督就亲自背负疲倦和所有伤⼝。被

这位神的羔⽺引领是何等福⽓，祂既是羔⽺，也是为⽺舍命的牧⼈。 

 

1:31 我先前不认识他，如今我来用水施洗，为要叫他显明给以色列人。” 

 

施洗约翰说，作为悔改的预表，我本⼈并不认识祂，我本不会认识祂，但

祂亲自向我显现。如今我来用⽔施洗，洗净污秽之处，带进悔改，为要叫祂显

明给以⾊列⼈，也就是内在和弃绝之⼈。 

 

1:32 约翰又作见证说：“我曾看见圣灵彷佛鸽子从天降下，住在他的身上。 

1:33 我先前不认识他，只是那差我来用水施洗的，对我说：‘你看见圣灵降下

来，住在谁的身上，谁就是用圣灵施洗的。’ 

 

当神灵住在⼀个单纯⼈身上，我们就认出神的灵，但这灵只安息于并留在

耶稣基督身上。当我们有份于耶稣基督的诸般情形时，我们必成为耶稣基督，

然后才拥有这里所说的圣灵永驻。圣灵安歇在正直⼈身上。但最终，要让圣灵

安家于此，我们就必须成为另⼀个耶稣基督。外在有耶稣基督的单纯，内在被

变化成耶稣基督，这样，圣灵就留在⼈里面了。 



 

 9 

施洗约翰又说，他先前不认识祂，但他确知祂在世上。我未曾亲眼得见

祂。悔改信耶稣基督，也相信祂在⼈里面。但他没亲身经历祂是谁，直到那位

差遣他预备道路的神，把耶稣基督向他显明。显明的时候，约翰欣喜若狂。 

神告诉他，你看见圣灵降下来，住在谁的身上，谁就是用圣灵施洗的。耶

稣基督的确是唯⼀⼀个圣灵住在其上的⼈，不仅仅因为神圣位格之间的伴⽣共

存，比如「道」总是陪伴圣灵，也因为祂⼀直安息于道成⾁身。马利亚怀上了

「道」，只是因为「道」隐蔽了她。圣灵在耶稣基督受洗时再次降下，住在耶

稣基督身上，为要显明耶稣基督受洗时为⼈类成就了交通传输圣灵恩典的⼤

⼯，圣灵安歇于众⽔之上，使它们多产，好叫它们运⾏耶稣基督成就的恩典。

但约翰的洗礼只是耶稣基督洗礼的预表，正如外在悔改只是内在悔改的预表。

约翰的洗礼和外在悔改只有从耶稣基督借来的价值，⽽耶稣基督用极为完全的

⽅式运⾏在⼈里面。 

 

1:34 我看见了，就证明这是神的儿子。” 

 

悔改之⼈⼀发现耶稣基督内住在自⼰里面，就看见如今所感受到的，与过

去自⼰所拥有的迥然不同。她见证说，这是神的⼉⼦，如今是神在我里面运

⾏！如今这悔改的内在，与以往我凭自⼰努⼒⽽来的悔改不同。如今，真神运

⾏在我灵魂里！我毫不怀疑这是神，我作见证，祂是神的⼉⼦。在此我们看

见，要认识耶稣基督，我们就需要悔改。可⼀旦我们认识祂，就必须跟随祂。 

 

1:35 再次日，约翰同两个门徒站在那里。 

1:36 他见耶稣行走，就说：“看哪，这是神的羔羊！” 

1:37 两个门徒听见他的话，就跟从了耶稣。 

 

施洗约翰是完全不利⼰的灵性导师的典范。他把⼈引向真理，但他引领⼈

只是为了给⼈有关耶稣基督的知识。⽽他不⽌步于此，⽽是教导⼈跟随耶稣基

督。这两个门徒预表柔顺之⼈，不会⽌步不前，他们⽆所眷恋，总乐于离开目

前的各种做法，来跟随耶稣基督。若是在认识耶稣基督之后，仍依恋施洗约

翰，⽽不跟随耶稣基督，岂非错谬吗？ 

 

1:38 耶稣转过身来，看见他们跟着，就问他们说：“你们要什么？”他们说：

“拉比（“拉比”翻出来就是“夫子”），在哪里住？” 

1:39 耶稣说：“你们来看。”他们就去看他在哪里住，这一天便与他同住。那时

约有申正了。 

 



 

 10 

耶稣转过身来，看见他们随着。爱的神啊！如果我们看见“你转身”这第⼀

个讯号，却没有跟随你，会怎样？这⼈尚未归信你并转向你，你却照着你先知

撒迦利亚的话，转向了她：“你们要转向我，我就转向你们。”这是万军之耶和

华说的。（撒 1:3）⼈尚未转向他的神，⽽神转向他，问他：“你要什么？”祂

问：“你想要什么？”为要把他渴求的东西给他。神圣的爱侣啊！他要的是你，

寻找的就是你。我们⼀旦认识你，就抛下别的⼀切，来跟随你。唯有你自⼰能

让我们满⾜。他们问你：“你在哪里住？”你没有直接回答他们的问题，⽽是乐

意让他们来看。他们是问：“你在哪里住？”⾔下之意就是想与耶稣同住。佳偶

啊！你们问的是什么呢？你们已经请求与耶稣基督同住了！岂不知祂⼀直住在

祂⽗的⼼里吗？哎呀！你说，这也是我想去的地⽅，我想你带我去这里，因为

若非藉着耶稣，⽆⼈能到⽗那里去。 

耶稣基督给他们展示了自⼰所住之处，也就是说，祂赐给⼈⼀些关于祂神

圣⽣命的⼀些知识。祂给他们展示了⼀种短暂的联合，仿佛给他们看见，有朝

⼀日将要赐给他们的，对他们有益的联合。当下每件事都是以知识和清晰亮光

的形式发⽣。 

 

1:40 听见约翰的话，跟从耶稣的那两个人，一个是西门彼得的兄弟安得烈。 

1:41 他先找着自己的哥哥西门，对他说：“我们遇见弥赛亚了（“弥赛亚”翻出

来就是“基督”）！” 

1:42 于是领他去见耶稣。耶稣看着他说：“你是约翰的儿子西门，你要称为矶法

（“矶法”翻出来就是“彼得”）。” 

 

通过悔改⽽认识耶稣基督的⼈尝到了祂甜美的同在，就想要把这事与每个

⼈分享。他们因这新发现⽽欢乐，并发热⼼，想要宣扬给世⼈听，让别⼈也有

份于这极⼤的美福。神经常使用这些初信的⼈凭爱⼼赢得别⼈。 

当耶稣基督给彼得改名时，彼得已经达于耶稣基督。耶稣基督拣选彼得为

灵宫的基⽯6。从⾁身看，安德烈是彼得的弟弟，也是第⼀个成为使徒的，他为

耶稣基督赢得了彼得。安德烈和彼得⼀样，总是失败。那么为何彼得会成为基

⽯呢？神啊！你的判断并不像⼈类的判断，你的作为不同于我们的作为。 

 

1:43 又次日，耶稣想要往加利利去，遇见腓力，就对他说：“来，跟从我吧！” 

1:44 这腓力是伯赛大人，和安得烈、彼得同城。 

 

 
6 作者注：众使徒是教会和新耶路撒冷的基石（启 21:14）。彼得是使徒中首先的。耶稣基督称彼得为教
会的基石，把教会建立在其上，我们无需觉得奇怪。参阅圣居普良的使徒书信 59、70、71和 73，以及
De Unitate Ecclesias。 



 

 11 

耶稣吸引⼈到祂这里，使凡赞同祂教导的⼈成为门徒，由此开始了祂的使

徒职分7。⼀个来自耶稣基督的简单呼召就⾜以胜过其它所有。耶稣基督为了法

利赛⼈的益处，讲了许多篇道，⾏了许多神迹，却没有赢得他们的⼼，⽽使徒

们被祂吸引了⼀次就归信了祂。要知道，有⽆数⼈跟随耶稣基督。⼀次呼召就

吸引了他们。⼀个秘密的美德就兴起了他们，让他们跟随祂进⼊旷野，想也不

想⽣存给养，完全忘了自⼰⼀切挂虑。要想跟随耶稣基督做自⼰的道路、真理

和⽣命，必须首先有⼀个内在的吸引，⽆需神特定的呼召任命。然⽽，我们的

做法却相反，把自⼰放在使徒地位上，这就是为什么我们结果⼦如此之少。每

个⼈都想教导、治理和引导别⼈；却并不等候⼀个特殊呼召。⾄于跟随耶稣基

督，让自⼰被祂的吸引所引导，我们需要查验呼召，看呼召是否是好的。然后

就不害怕去。 

 

1:45 腓力找着拿但业，对他说：“摩西在律法上所写的和众先知所记的那一位，

我们遇见了，就是约瑟的儿子拿撒勒人耶稣。” 

1:46 拿但业对他说：“拿撒勒还能出什么好的吗？”腓力说：“你来看！” 

 

拿但业问，“拿撒勒还能出什么好的吗？”他这样问是因为他不想犯错误。

他在审时度势，不想错信了腓⼒。因此腓⼒对拿但业说，“你来看！”你说反对

的话之前，先来亲自查验耶稣基督。 

 

1:47 耶稣看见拿但业来，就指着他说：“看哪，这是个真以色列人，他心里是没

有诡诈的。” 

 

有些⼈的单纯让我们惊讶，⽽另⼀些⼈的恶意论断和指责让我们惊讶。耶

稣基督在此处告诉我们⼀个内里和弃绝自⼰之⼈的真性情，这样的⼈用「真以

⾊列⼈」来指代，他们的性格特点是单纯质朴、坦诚直率，没有诡诈。⽽⼀个

复杂之⼈的性格特点则是惯用⼿段技巧、迂回绕⾏和掩饰隐瞒。公义地与神同

⾏之⼈，也公义地与邻舍同⾏。掩饰只出于自爱的映射，拦阻⼈坦诚布公。于

是我们试图劝服别⼈接受假象，仅仅是因为我们想要隐瞒真相。 

 

1:48 拿但业对耶稣说：“你从哪里知道我呢？”耶稣回答说：“腓力还没有招呼

你，你在无花果树底下，我就看见你了。” 

1:49 拿但业说：“拉比，你是神的儿子，你是以色列的王！” 

 

 
7 译注：apostolate 使徒地位。使徒的含义是“奉差遣者”。耶稣基督自己也有使徒职分，奉父神差遣到
地上，遵行父神旨意。 



 

 12 

耶稣基督在招呼我们之前，就看见并认识我们。耶稣基督第⼀次呼唤我们

时，祂用目光注视魂，甘甜有⼒地吸引我们。耶稣基督吸引⼈倾向于祂，然后

就差遣⼈去教导这⼈。耶稣基督尽可能地使用普通⽅法这样做，尽量不使用非

凡⽅法。祂用注视呼召内在之⼈，但祂差遣有使徒职分的⼈作为向导，引这些

⼈认识祂，并向他们交通传输祂的灵。这些有使徒⽣命的⼈说了⼀件事：“你来

看，用你亲身的经历来做判断。”能说出来的⼀切未必等于事情真相。我们跟随

里面的吸引，把我们带到耶稣基督面前。在祂里面我们找到了独特⽽真正的不

凡。在靠近耶稣基督的过程中，我们听见祂说话，⼼就真被祂所夺。于是我们

为这极⼤的美福⽽欢呼。神圣的主⼈啊！你对我说话，并复兴万事，我想要⽆

保留地遵从你。你是神的⼉⼦！你是以⾊列的王！你是神，是王。我们的神吸

引我们，祂配受我们的敬拜，我们的王必要在我们里面绝对掌权，⽽我们毫⽆

保留地顺服祂。 

 

1:50 耶稣对他说：“因为我说在无花果树底下看见你，你就信吗？你将要看见比

这更大的事。” 

1:51 又说：“我实实在在的告诉你们，你们将要看见天开了，神的使者上去下来

在人子身上。” 

 

耶稣基督向拿但业应许了更⼤的事。拿但业的话是出自⼀个亮光灵程，这

灵程总是伴随着初信之⼈。耶稣基督对他说，我对你的爱已经赢得了你，藉着

我所赐给你的，你进⼊我里面。正如在拿但业身上看见的，各种异象仅仅是亮

光⽣命的第⼀层，此阶段⼈藉着爱的联合，完全专注于耶稣基督的圣洁⼈性。

这些恩惠使⼈突然兴起。神赐这些异象，是为了完全赢得⼈。 

 

 

约翰福音第⼆章 
 

 

2:1 第三日，在加利利的迦拿有娶亲的筵席，耶稣的母亲在那里。 

2:2 耶稣和他的门徒也被请去赴席。 

 

我们希望所有婚礼都邀请耶稣基督、祂母亲和祂的门徒，因为这样的话，

所有婚礼就都圣洁了。世⼈说，属神的⼈不得结婚，以此苦待他们。为这个缘

故，有些⼈不愿意把自⼰给神，甚⾄在圣餐礼上也是如此。 

这些婚礼预表魂的婚礼，我们在赤裸的信⼼和彻底牺牲中经历了三天完全

的弃绝，在死亡、湮灭和完全损失中，魂终于被接纳为配偶。祂母亲总是伴随



 

 13 

着魂，因为⼀切发⽣在永恒之⽗的⼼中，在那里，耶稣基督的母亲马利亚住在

永恒诞⽣之初8。耶稣基督的门徒们都在那里，因为所有圣徒和天使都是这重⼤

恩惠的见证⼈。 

 

2:3 酒用尽了，耶稣的母亲对他说：“他们没有酒了。” 

2:4 耶稣说：“妇人，这与你我有什么相干？（另译）我的时候还没有到。” 

 

我的神啊，这是出于神！这婚礼上发⽣了什么？酒用尽了，喻指魂失去了

能⼒和活⼒，失去了⼀切扶持，⼀⽆所剩。绝对的湮灭存在于⼀种完全的损失

中。于是马利亚为他们魂的情形⽽向⼉⼦发出预警，仿佛说：“他们⼀⽆所

有。”耶稣基督对祂母亲的话表面看似乎是责备，实则非常奥秘。首先我们来看

天然的神迹。耶稣说，“妇⼈，这与你们有什么相⼲？我们之间的联合如此紧

密，你岂非有你⼀切想要的吗？你可以藉着我做任何事。在婚礼没酒这件事

上，你只管做你想做的事，只是不要显露我，因为我开始使徒⽣涯的时候还没

有到，正等候神的时候。我的时候还没有到，因为我必要做的非凡改变远比你

想要的改变更⼤。我不只是要变⽔为酒，后来必要把我的⾎变为酒。这⾎要成

为我婚娶教会时赐给教会的约定。那场婚礼将始于我的⾎变为酒，这将成为我

与教会联合的永恒纪念。因为我只藉着我的死来娶教会，我必是个⾎郎，我的

时候还没有到。” 

从灵意上讲，耶稣基督对祂母亲说，我已与你紧密联合，⽆法与任何别⼈

有这样紧密的联合。这与你和我有什么相⼲？我的身体岂不是在你⾎中成形

吗？在你里面，我与⼈性有了本质的联合，这在任何其他受造物身上绝不会

有。我知道你所求的，是让我奥秘地娶了这魂，好让我在她里面成形。可我的

时候还没有到。在我成形在她里面之前，还有⼀件事要做。那就是，她必须被

摧毁湮灭，⽽且被改变：她必死的⽣命被变化成我。正如你的⾎被变成我的⾁

身，我的⾎也要成为酒。她需要被变化成我，可我的时候还没有到。然⽽，这

时候必要到，因我要开始以⼀种清晰的次序来运作，让⼈看见。 

 

2:5 他母亲对用人说：“他告诉你们什么，你们就做什么。” 

 

为灵性婚姻做的第⼀个预备就是，盲目顺从神的旨意。⽆论祂告诉我们，

我们就做什么，义⽆反顾，⽆需眼见，也毫不犹疑。于是这⼈对神的计划有了

绝对的依靠和盲目的遵从。如果⼈对神设限，就还不适合灵性的婚姻。马利亚

表达出这个重要的观点：祂告诉你们什么，你们就做什么，因为完全的顺从使

 
8 译注：这句话请读者慎思明辨，圣经中没有这样的教导。 



 

 14 

我们成为圣灵的配偶。仿佛马利亚在说，“你若想成为配偶，你就必须和我⼀样

顺从，这要在你里面产⽣使徒的情形。” 

 

2:6 照犹太人洁净的规矩，有六口石缸摆在那里，每口可以盛两三桶水。 

2:7 耶稣对用人说：“把缸倒满了水。”他们就倒满了，直到缸口。 

 

照犹太⼈洁净的规矩⽽摆放的六⼝⽯缸，指的是由犹太⼈所预表的内在之

⼈的炼净过程。六⼝⽯缸的洁净规矩指明了六件必须的事物，我们之前提过。

首先是：弃绝、死亡和湮灭；其次是：赤裸的信⼼、纯洁的牺牲和彻底的损

失。所有这些都是空虚的事物，就像那些⽯缸。弃绝倒空我们所有⼰意和居功

自利。死亡剥夺我们的自我。湮灭绝对地摧毁我们，使我们失去「⼰」的⼀切

实质。赤裸的信⼼使出于「⼰」的⼀切亮光消散。纯洁的牺牲使我们撤离个⼈

的运作，以及把「⼰」用于得到我们想要的事物。彻底的损失取去我们的扶

持、维系和其它事物。弃绝之⼈需要经过这六种炼净，才能达于神圣的婚姻。

然后耶稣基督就用⽔倒满我们这器⽫，意思就是，当倒空完成时，祂赐给⼈⼀

个新⽣命。这新⽣命的⽔产⽣纯净、清洁和单纯，这些带来⼀个没有⽓味、颜

⾊、滋味或稠度的新⽣命。这新⽣命没有居功自利，只有新郎赐给她、她也乐

意接受的属性。如今她完全⾏动自如，她没任何刚硬之物拦阻她。因此，这些

是预备⼈进⼊神圣婚姻和完婚的属灵素质。 

 

2:8 耶稣又说：“现在可以舀出来，送给管筵席的。”他们就送了去。 

2:9 管筵席的尝了那水变的酒，并不知道是哪里来的，只有舀水的用人知道。

管筵席的便叫新郎来， 

2:10 对他说：“人都是先摆上好酒，等客喝足了，才摆上次的；你倒把好酒留到

如今！” 

 

直到属灵的复活后，⼈才有新⽣命。⽽如今，她作为纯净的⽔有份于这新

⽣命。她已拥有⽔的所有素质，没有专注于「⼰」的、刚硬的素质。她可以毫

⽆困难地流⼊神里面。但达到这阶段之前，她需要变⽔为酒，即被变化为神。

同时，当「道」接受这⼈为配偶并与她联合时，属灵的婚姻就完成了。这不是

⼀种简单的依附，⽽是与神联合并变化为神。这超过了与神隐藏的范畴，因神

吸收她进⼊⼀种真正的转变，如同我们饮的酒。祂在本质上与她联合。这⼈变

成了耶稣基督，藉着⼀种完全的爱变成了祂，如同⽕熔化了铁，使之发热燃

烧，只要它⼀直在⽕里。祂改变铁，赐给铁祂的素质，⽆需铁守护自身特点并

许可改变。同样，耶稣基督在祂的仁慈和爱里，变化这⼈。新郎在她进⼊祂里

面之后，就把这魂变成与祂相似的本质。保罗的神学里说我们会改变（罗



 

 15 

12:2）。保罗也写道，“我们众⼈以没有帕⼦遮蔽的脸，得以看见主的荣光，好

像从镜⼦里返照，就渐渐变化成主的形像，从⼀个程度的荣耀到另⼀个程度的

荣耀；这是从主灵来的（另译）。”（林后 3:18）他还写道，“但与主联合的，

便是与主成为⼀灵。”（林前 6:17）魂进⼊神里面，是在改变以先，描述如下：

“凡热切爱慕我的，就当进⼊我里面。（另译）”（便西拉智训 24:19）若非我们

自⼰流⼊神里面，否则如何才能进⼊神里面呢？这就构成了属灵婚姻，即⼀种

实质的交流，双⽅进⼊彼此，在这完全变化中完婚。这完全的联合没有区别，

但这奇妙联合的运⾏只有在这完全改变的末了才联合。我们的灵在这神圣动作

中，似乎彻底被变化成清澈明净。记忆变成爱，彻底燃烧着爱。这是新郎的第

⼀杯酒，但与最后⼀杯酒不同！然后，不但属⼈类的官能被变成神，⽽且魂的

根基也被变化成神，如今两者之间不再有区别。 

 

2:11 这是耶稣所行的头一件神迹，是在加利利的迦拿行的，显出他的荣耀来，

他的门徒就信他了。 

 

这神迹代表属灵的婚姻。这也是耶稣基督在⼈里面运作产⽣的第⼀个情

形。祂首先取去了⼈天然的软弱，这软弱导致她的日⼦耽于享乐和属地事物，

⽽这些为腐⽔⼀样的恶敞开⼤门。然⽽，神的能⼒开始运⾏仁爱，使这⼈具有

⼀种隐秘的能⼒和活⼒。这让她也同样容易⾏善，⽽过去她是容易⾏差踏错。

故此这⼈归信了，尝到了新郎的甘甜，她的根基开始变为酒。这就运⾏在⼈里

面的第⼀个神迹，使这⼈在⼈前发光并显明神的伟⼤。 

 

2:13 犹太人的逾越节近了，耶稣就上耶路撒冷去。 

2:14 看见殿里有卖牛、羊、鸽子的，并有兑换银钱的人坐在那里。 

2:15 耶稣就拿绳子做成鞭子，把牛羊都赶出殿去，倒出兑换银钱之人的银钱，

推翻他们的桌子。 

2:16 又对卖鸽子的说：“把这些东西拿去！不要将我父的殿当作买卖的地方。” 

 

耶稣基督原谅很多事，但祂不能容忍对圣殿的玷污。祂放过了成千上万被

控犯罪并转向祂的罪⼈们，但祂必不许可圣殿里的交易。祂希望所有殿都是神

圣⾼贵的。所有属世殿宇在尊荣上都⽆法与我们里面的活殿相提并论。耶稣基

督不允许⼈用犯罪，也不允许用商贸来玷污这些殿。然⽽，当⼈类全然关注属

地事物和受造物，不专注于神时，⼈里面可能也会有⼀个商贸往来的所在。魂

的根基是神的殿，必须完全圣别归于神，在此我们当全然专注于神。魂的根基

如果没有被圣别，就会产⽣分⼼的事物，这是多数⼈在祷告时会遇到的，并为

此苦恼。这是因为他们的灵和内在有和不属神事物的持续往来和对话；他们没



 

 16 

有专注于神。惟有耶稣基督能终⽌⼈魂里面这种贸易往来。⼀旦我们请祂进⼊

我们的⼼，祂就赶出其余的。祂用⼒逐出卖⽜⽺鸽⼦的⼈和兑换银钱的⼈。从

这两类⼈，我们看到两种谈判。⼀种看似全然圣洁，另⼀种全然污秽。看似污

秽的是兑换银钱之⼈，⽽事实上他们在那里只是为了⽅便⼈们献祭。看似圣洁

的是卖⽜⽺鸽⼦的⼈，⽜⽺鸽⼦是为了献祭。 

耶稣基督愿意⼈们在属地圣殿和内在圣殿里献祭。所有地点都是献祭的地

点，但祂不想让我们卖具体献祭的事物。献上献祭的⽅法本身是必要的，让耶

稣负责照料待献上的祭牲吧。 

耶稣基督看⼈的⼼，因祂自⼰想要成为祭牲。于是祂作为祭司和祭牲来⾏

动，因为祭司赶出不洁净的祭牲，代之以⼀个纯洁、圣洁和⽆罪的祭牲。作为

⼀个祭牲，祂给出自⼰，献上为祭。祂也在⼈里面作同样的事。祂在⼈里面牺

牲祂自⼰，同时⼈却认不清这牺牲。祂是祭牲，因祂进⼊⼈魂的各种光景中。

在那里祂彻底并不断地被杀献祭，但其⽅式如此深邃隐秘，以致于⼈并不晓

得。 

⾦钱交易是⼀件完全属世的事，却可能充满并占据⼀个⼈，这是令⼈惋惜

的事。我们不得不⼯作，可我们不必让这些事物充满我们内在⽣命，⽽是可以

把我们的挂虑卸给神。我们必须献祭，但不必反复思想这事或把献祭当成职

业。 

耶稣基督把他们都赶出殿去，因为祂想要圣殿完全腾空。有关献祭的买卖

之事产⽣了噪音和骚动，⼲扰了献祭。耶稣基督把这些都赶出去，是为了确保

这殿是个持续祷告的殿，⼈不做别的，只安息于祈祷的状态。⽽耶稣基督作为

⼀位把凡事都献祭给神的祭司，做所有其余的事。 

耶稣基督从殿中驱逐的最后⼀件事是卖鸽⼦。祂并没有用鞭⼦，⽽只是

说，“把这些东西拿去！不要将我⽗的殿当作买卖的地⽅。”“卖鸽⼦”指的是⼈

不安息于单纯的情形，⽽是想要推敲单纯，以为这会带来益处。然⽽，做个单

纯的⼈远比推敲单纯要更完全。因此我们的主说，“把这些买卖的鸽⼦拿出去，

把殿腾空，然后你们就真的处于倒空的单纯情形了。”可是神圣的救主啊！惟有

你能做这些事，并帮助我们理解。否则，我们只有错谬的想像⽽已。 

 

2:17 他的门徒就想起经上记着说：“我为你的殿，心里焦急，如同火烧。” 

2:18 因此犹太人问他说：“你既做这些事，还显什么神迹给我们看呢？” 

2:19 耶稣回答说：“你们拆毁这殿，我三日内要再建立起来。” 

 

耶稣基督为祂⽗神的圣殿焦急。这殿就是⼈的里面。圣经描述祂的焦急含

有嫉妒的意味。⽽犹太⼈想知道祂做这些事靠的是什么权柄，祂正在这些⼈⼼



 

 17 

里⾏什么神迹，好让他们能确知这些情形的真相。耶稣基督想让⼈倒空所有买

卖，这些买卖占据了祂⽗神的位置，拦阻⽗神在⼈里面永远安家。耶稣基督

说，“你们拆毁这殿，我三日内要再建立起来。”祂是指，祂要藉着祂的死和复

活坚固这情形。祂用两种⽅式。首先是魂⽣命的死亡和毁灭，如前所述。其

次，魂⽣命被死亡、损失和湮灭摧毁了。神三日内重建她，因为是神运作这些

灵程，否则这殿就⽆法被重建。神重建之前需要先摧毁。 

 

2:21 但耶稣这话，是以他的身体为殿。 

2:22 所以到他从死里复活以后，门徒就想起他说过这话，便信了圣经和耶稣所

说的。 

 

这里耶稣基督说的不只是祂的⾁身，⽽且也包含祂的灵体。祂尤其说到个

⼈，每个灵魂都是这殿的⼀部分。花了多年建立这殿后，这殿被彻底摧毁倾

覆，⽽神用很短的时间恢复重建，并且使这殿远比从前更庄严辉煌。然⽽，若

非藉着摧毁，这殿绝不可能被重建。 

 

2:22 所以到他从死里复活以后，门徒就想起他说过这话，便信了圣经和耶稣所

说的。 

2:23 当耶稣在耶路撒冷过逾越节的时候，有许多人看见他所行的神迹，就信了

他的名。 

2:24 耶稣却不将自己交托他们，因为他知道万人； 

2:25 也用不着谁见证人怎样，因他知道人心里所存的。 

 

我们是在耶稣基督复活后，⽽不是祂复活以先，才相信了祂诸般应许的真

实性。在复活前，光景总是看似可疑和不确定。⽽复活后，我们知道了复活的

真实性，也知道了圣经的真实性，圣经真实清楚地说了复活的事。 

耶稣基督赢得了许多⼈。他们信祂是因为祂所⾏的神迹，耶稣基督却不将

自⼰交托他们。追求非凡之事，因神迹信主的⼈，他们信得快，也⽌步得快。

像耶稣⼀样，我们必须服事每个⼈，但我们不必信任每个⼈。我们绝不停⽌追

求使徒情形中「道」的良善。然⽽我们看到许多⼈似乎勇敢地把自⼰交给神，

却只有少数⼈站立得稳。可我们的主不会上当，因祂知道万⼈，知道⼈⼼里所

存的。祂知道他们缺乏坚韧，也知道他们会如何变善为恶，把祂的「道」变为

毒液，然⽽祂仍继续祂的⼯作。继续尽职事，这就是成为⼀个真使徒的⽅法。 

 

 

约翰福音第三章 



 

 18 

 

 

约 3:1 有一个法利赛人，名叫尼哥德慕，是犹太人的官。 

3:2 这人夜里来见耶稣，说：“拉比，我们知道你是由神那里来作师傅的，因为

你所行的神迹，若没有神同在，无人能行。” 

 

⼀个像尼哥德慕这样有权有位、出⽣尊贵的饱学之⼠很不情愿降服。当⼀

个⼈受到举世尊崇和瞩目的⼈，要顺服神难度太⼤了！他知道什么是上好的，

却⽆法下定决⼼欣然接受，因为他必须放下自⼰的感受，放下自⼰平常的⾏为

⽅式。若他回应那吸引⼒，要寻求耶稣基督并跟随祂那以谦卑为本的道路，他

就必须在夜里去寻耶稣，“夜里”预表“隐藏”。他不敢公开声明自⼰的立场。他

羞于加⼊⼤批寻求和跟随耶稣基督的群众。神哪！物质财富很难进⼊你所藏身

的内在国度。神啊！你的诸般奥秘是伟⼤⽽智慧的，只显明给微小者！ 

饱学之⼠通常只被科学吸引。然⽽，当他们被神迹的能⼒所说服时，他们

却不愿公开，因为畏惧⼈⾔。他们私下里赞同并尊重属灵能⼒，却不愿在⼈前

公开承认这点。可他们知道，神的同在就在那里，若没有神，是不可能⾏出这

些神迹的。 

 

3:3 耶稣回答说：“我实实在在地告诉你：人若不重生，就不能见神的国。” 

 

谁会不羡慕耶稣基督向这位博学之⼈所⾏的事？尼哥德慕见证说，耶稣所

⾏的神迹吸引了他。⽽耶稣基督并没有用祝贺的话恭维尼哥德慕。相反，耶稣

基督说，“⼈若不重⽣，就不能见神的国。”耶稣是对这位博学之⼈说，“凡很有

头脑的⼈都⽆法怀疑我神迹和教导的真实性。不过，你如果不重⽣，就不可能

发现隐藏在那些神迹背后的神的国，我来就是要在⼈里面建立神的国。” 

认识神的国并经历重⽣有两个⽅法。第⼀个，我们知道，神的国是在⼈⼼

里，因着重⽣我们才得悉国度的诸般奥秘。所以第⼀个⽅法只要求有⼀个更新

的⽣命，这是当我们在灵魂深处寻找神时发⽣的⼀个实实在在的改变。 

第⼆个关于知识和重⽣的⽅法：我们在神前被湮灭，留在祂同在里。我们

让自⼰的灵和亮光减弱，允许神的各种运作取⽽代之。我们不再活自⼰的各种

倾向和罪恶，⽽是住在耶稣基督和祂的各种运作里。 

在第⼆个重⽣的⽅法里，魂被彻底湮灭后，披上了⼀个全新的、被启发的

⽣命。这⽣命是「道」的⽣命，正如保罗在提到这个新⽣命时所揭示的。在罗

马书 6:11，他说我们向罪是死的，在耶稣基督里是活的。加拉太书 2:20，他写

道，“现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着。” 

 



 

 19 

3:4 尼哥德慕说：“人已经老了，如何能重生呢？岂能再进母腹生出来吗？” 

 

这类灵命历境叫智慧⼈，包括⼼眼好的智慧⼈，感到诧异，因为他们天然

地活在⼀切普通的科学规律里。有些⼈泛泛地相信耶稣基督说到的这两种出

⽣，但罕有⼈认同这些灵命历境运作的⽅式。他们嘲讽这些历境，因他们拘于

字句，并未参透字句背后的深意。 

 

3:5 耶稣说：“我实实在在地告诉你：人若不是从水和圣灵生的，就不能进神的

国。 

 

耶稣向他解释这事，尽管是用⼀种晦涩难懂的⽅式。⼈若不是从⽔和圣灵

⽣的，就不能进神的国。耶稣基督之前说到看见神的国。如今祂解释了进⼊神

国所需的两种出⽣。得到神国的真知识和启示需要先进⼊神的国。若我们不在

这国里，就不可能看见这国度。我们需要照着耶稣所说的这两种⽅式进⼊内在

的国度，才能有真认识。 

要用这两种⽅式进⼊，我们就必须经历两种出⽣。首先是从⽔⽣，也就是

悔改和归信，这样就通过内在⽽得了洁净，擦洗⼲净了外在。第⼆个出⽣是圣

灵作的，祂用赐⽣命的热度把魂烧成了湮灭之灰。然后这灰像凤凰⼀样重⽣为

⼀个新⼈，用这种⽅式进⼊神的国。我们的第⼀个⽣命是靠恩典之⽔洁净。第

⼆个⽣命是由圣灵运⾏，圣灵呼吸、赐予⽣⽓，并使魂活过来，不再过自⼰分

别为圣的⽣活，⽽是活这位神自⼰的⽣命。 

 

3:6 从肉身生的，就是肉身；从灵生的，就是灵。 

 

耶稣基督用这些话证实了我们刚才的观点。从⾁体⽣的，就是⾁体（另

译）。属⾁体之⼈是软弱的，带有⾁体的各种不堪，需要被恩典之⽔洁净。⽽

从圣灵⽣的，就是灵，圣灵带来新⽣的体验。⼈不再受制于⾁体的事物。从圣

灵⽽⽣的⽣命是个完全属灵和神圣的⽣命。 

 

3:7 我说‘你们必须从上头生’（另译），你不要以为希奇。 

 

耶稣基督告诉尼哥德慕：我说‘你们必须从上头⽣’，你不要以为希奇。耶稣

基督拣选了那些祂乐意赐予这新⽣的⼈。祂拣选了博学的尼哥德慕成为祂的微

小者之⼀。这就是为何耶稣基督又说，圣灵随着自⼰的意思吹。 

 

3:8 风随着意思吹，你听见风的响声，却不晓得从哪里来，往哪里去；凡从圣

灵生的，也是如此。”  



 

 20 

 

圣灵有许多种风。有灵感的⽓息，也有使⼈复⽣的⽓息。我们如果留意，

就能清楚听见这些响声。倾听住在⼼底的神，就能听见神的话语，这并不像我

们想像的那样是清晰的话，从强风里⽽来。相反，真正神的话语是完全的、纯

净的、确定⽆疑的，吹在⼀个神圣的微风里。其它风则是在⼈处于像坟墓深⽳

⼀样的死亡阴影下才出现。那时，她才听见这话：起来，⾛出去。这话并非⼀

个清晰的话语，却是极为有果效。这话是⼀阵风，点活死灰，赐予死灰⽣命。

但即使我们在非常不同的时候听见这两种话语，我们仍不知道它们从哪里来，

往哪里去。我们听见的不是若⼲单个词汇，⽽是⼀个完整意思。我们知道这话

语已经发出，却不知道接下来会发⽣什么，结局会是什么。然⽽这第⼀种话语

给我们⼒量践⾏神的道路，遵⾏神的旨意。⼈失去自⼰在神里面，神就是她的

归宿。凡从圣灵⽣的就听见祂声音，并让自⼰被圣灵感动。然⽽我们看不见这

动作从哪里来，往哪里去。我们听见风的响声，却看不见风从哪里来，往哪里

去。我们听见并看见神在这些⼈里面所兑现的承诺。 

 

3:9 尼哥德慕问他说：“怎能有这事呢？” 

3:10 耶稣回答说：“你是以色列人的先生，还不明白这事吗？ 

 

尼哥德慕不明白有关圣灵动作的真理，这些对他来说似乎是不可能的。因

此耶稣基督温柔地责备：“你是以⾊列⼈的先⽣，还不明白这事吗？”也就是

说，“在那些由以⾊列⼈所预表的、弃绝自⼰的⼈当中，在命定要⾛内里⽣命道

路的⼈当中，是个博学之⼈，可你却不明白这些事。” 

明白这些事是不可或缺的，因为这是内在道路的开始和结束！多数内里⽣

命的引导者不具备对神道路的经历，这是个可悲的不幸。这就是为什么⾛内在

道路的⼈如此少，因为引导者们没能⼒引导帮助⼈⾛这条路。 

 

3:11 我实实在在地告诉你：我们所说的，是我们知道的；我们所见证的，是我

们见过的；你们却不领受我们的见证。 

 

耶稣基督把尼哥德慕当做⼀位博学之⼠来和他说话，仿佛祂在对所有博学

之⼈说话。“我实实在在地告诉你：我们所说的，是我们知道的。”这是对他

说，也对凡有耶稣基督在里面掌权的⼈说。我们从个⼈经历所知道的，远比从

头脑学来的更有把握。没有什么比亲身经历⼀件事更确定的。我们研究⼀件事

物，想要弄明白，当我们描述它时，肯定比不上把这件事物直观地展示给⼈看

更清楚。然⽽，耶稣基督说这番话是为着⾛内在道路的⼈：“我们所见证的，是

我们见过的；你们却不领受我们的见证。”你们不信我们从经历里给出的见证。 



 

 21 

 

3:12 我对你们说地上的事，你们尚且不信；若说天上的事，如何能信呢？ 

 

耶稣基督告诉我们，在神里新⽣命的这些情形也会在地上经历。神的国不

只是在天上，也在我们里面的国度，在地上被经历。圣洁的耶稣啊！你用这种

⽅式对我们解释，真是太好了。你给我们展示，当我们在里面运作时会遇到的

难题和疑惑。所有我们在里面所做的，都是为着来世。神在⼈里面作⼯，不是

为着地上的事，⽽是为着属天的事，和关乎我们属神⽣活的重要事务。 

 

3:13 除了从天降下仍旧在天的人子，没有人升过天。 

 

除了从天降下的耶稣基督，⽆⼈能参透神的诸般奥秘，或进⼊神自⼰里

面。耶稣基督自⼰升天，也让⼈与祂⼀起升天，把他们和祂⼀起藏在神里面。

当我们把自⼰交给祂，让祂来引领，我们的魂就与祂⼀同升⼊神里面。若非藉

着耶稣基督，⽆⼈能升到神那里。 

我们也能听到，⽆⼈能升到天上，除非他们先降到彻底湮灭的光和知识的

属天情形，从⽽与耶稣基督⼀起升到神那里，神亲自取代了这⼈的魂。 

 

3:14 摩西在旷野怎样举蛇，人子也必照样被举起来， 

3:15 叫一切信他的都得永生。 

 

在这里，耶稣基督说起祂的受难和钉⼗字架，铜蛇是预表。耶稣基督在⼗

架上被举起来，叫⼀切信祂的都得永⽣。于是信的⼈9能因耶稣基督的⼗字架得

到救恩，并被耶稣基督赎回。⽽极其渴望救恩，出于软弱做自⼰的⼯的⼈，也

因钉⼗架的耶稣基督⽽得到救恩。凡圣别归于耶稣基督、相信并盼望祂的⼈，

都必不灭亡。⼗架是我们救恩的标记，也是我们必须忍受的。凡与耶稣基督⼀

同受苦，全⼼忠于钉⼗架的耶稣基督之⼈，不但不会灭亡，⽽且都得永⽣。永

⽣不仅延续到来⽣，也为着今⽣，在今⽣⼈就实实在在进⼊到神里面。那活耶

稣基督⽣命的⼈是已经在永⽣里了。 

 

3:16 神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得

永生。 

 

神对祂所造之⼈的爱啊！⽽⼈对他们的神忘恩负义！神深爱世⼈，甚⾄将

祂的独⽣⼦赐给他们，这独⽣⼦与祂平等，祂爱这独⽣⼦如同爱祂自⼰。祂不

 
9 译注：faithful souls 根据上下文，此处译为“信的人”。 



 

 22 

仅赐下祂自⼰，⽽且把祂交于死地，叫⼀切信祂的，分别为圣归于祂的⼈，不

⾄灭亡，反得永⽣。然⽽，有些⼈害怕把自⼰弃绝给祂，说祂没有呼召每个⼈

都享受祂，说祂并没有赐诸般恩典给所有⼈，好叫⼈都归向祂。实际上，祂赐

恩典给每个⼈，但不是每个⼈都从中获益。爱的神啊！你呼召，赐下救赎的恩

典，并且给出了你自⼰，为让⼈得救。可你给出你自⼰之后，我们岂能认为你

拒绝拯救吗？保罗说，“神既不爱惜自⼰的⼉⼦为我们众⼈舍了，岂不也把万物

和祂⼀同白白地赐给我们吗？”（罗 8:32）既然如此，我们为何不盼望、留意并

把自⼰全然分别为圣归于祂呢？因着我们的忘恩负义，我们仍对祂的爱不确

信。⽽我们需要毫⽆保留地把自⼰丢弃给祂。 

 

3:17 因为神差他的儿子降世，不是要定世人的罪，乃是要叫世人因他得救。 

 

这些话语极富表达⼒，驳倒凡怀疑神良善的⼈！神渴望所有⼈类都得救，

祂甚⾄比我们自⼰更盼望我们得救。耶稣基督降世，不是要定世⼈的罪，乃是

要叫世⼈因祂得救。可我的神啊！我们知道属亚当的世⼈被定罪，但我们为世

⼈祷告，你既然来拯救，就愿他们接受你的救赎，不被定罪。世⼈唯有藉着耶

稣基督才能被拯救。我们需要跟随耶稣基督，毫⽆保留地把我们自⼰弃绝给

祂。我们因祂⽽得救恩。 

 

3:18 信他的人，不被定罪；不信的人，罪已经定了，因为他不信神独生子的

名。 

 

⼀切都取决于信⼼，不仅是神学上的信⼼和信德，⽽是我们相信耶稣基督

以及祂所有奥秘之事，因为凡不信耶稣基督的⼈，⽆论是以明确还是含蓄⽅式

不信祂，都已经被定罪。这也适用于凡⾛内在道路的⼈。他们内里⽣命的存续

和进步只取决于他们信⼼的度量。是信⼼在开路。凡很有信⼼的⼈，都进步得

好，⽽且能确定可靠地坚持下去。凡小信的⼈，就进步很少。没有信⼼的⼈，

毫⽆进步，⽽且离开神的道路。信⼼的道路比亮光的道路更隐藏、微小和不那

么华丽耀眼，但是更安全。 

⼈或许会问：“但是⾛内里⽣命道路，却没有信⼼的⼈，也被定罪吗？他们

为什么能坚持不懈呢？他们不信神独⽣⼦的名，依靠自⼰的勤勉努⼒，不依靠

耶稣基督。”然⽽，耶稣基督是神的独⽣⼦；若不藉着祂，⽆⼈能有份于⽗神。

照着耶稣基督的见证，⼈若非神的⼉⼥，不可能⾛内里⽣命道路。 

 

3:19 光来到世间，世人因自己的行为是恶的，不爱光倒爱黑暗，定他们的罪就

是在此。 



 

 23 

 

耶稣基督来到世间是为所有⼈，为要用祂的光照亮他们，用祂的灵点活他

们，用祂的⽣命使他们重现⽣机。世⼈不想接受祂真理的光，因为这光鉴查出

他们的⾏为。定他们的罪就是在此。他们更喜爱自⼰的⿊暗，也就是说，喜爱

他们自⼰的⾏为和他们自⼰的光。他们喜爱以自我为中⼼的⽣活，不爱耶稣基

督的⽣命。因为他们不接受耶稣基督，喜爱他们自⼰的⾏为，不喜爱耶稣想在

他们里面开展的作为。他们自⼰的⾏为是恶的，不爱祂的光倒爱自⼰的⿊暗。

这里字面上的事实就是说那些犯罪、喜爱犯罪，不愿忍受耶稣基督之光的⼈。

耶稣基督是真理的光，能揭露最微小的错误。 

 

3:20 凡作恶的便恨光，并不来就光，恐怕他的行为被曝露（另译）； 

3:21 但行真理的必来就光，要显明他所行的是靠神而行。” 

 

我们凭自⼰所做的⼀切都是⿊暗和罪恶。我们除了犯罪，不会做别的。如

果我们说自⼰能凭自⼰⾏善，我们就是说谎的。凡喜爱自⼰⾏为（即罪的⾏

为）的⼈，都恨恶光，喜欢⿊暗，并不来就光，好隐藏自⼰的⾏为不被曝露。

然⽽，凡靠着被耶稣基督（祂就是真理）引导，被祂的灵（祂就是真理的灵）

感动，⽽⾏真理的⼈，必来就光。他们自愿把自⼰的⾏为曝露给世⼈以及神的

光。他们不害怕自⼰的⾏为被知道，因为他们公开承认自⼰的罪，并见证神的

良善，把当归给神的⼀切荣耀都归给神。他们甚⾄⾼兴自⼰的⾏为被⼈知道，

因为他们不居功。他们所⾏的是靠神⽽⾏。唯有神能做神圣⼯作，否则将⼀事

⽆成。「道」凡事都靠神⽽⾏。 

 

3:22 这事以后，耶稣和门徒到了犹太地，在那里居住施洗。 

3:23 约翰在靠近撒冷的哀嫩也施洗，因为那里水多，众人都去受洗。 

 

耶稣基督的洗礼远比约翰的洗礼更⾼、更有果效。⼀旦耶稣开始施洗，约

翰就不得不停⽌施洗。由于约翰打发门徒到耶稣基督那里，看起来约翰是打发

他们去受洗。圣经似乎在说，在世上接受约翰洗礼的⼈数比耶稣基督的更多。

这件事必须如此，⽽且有很深的属灵含义。 

首先，⼤多数到耶稣基督那里受洗的⼈，已经接受了施洗约翰的洗礼。⼈

⼈都需要悔改，除非⼈没有犯过罪。⼈们需要先悔改，然后才到耶稣基督面

前。 

悔改是起点。我们离恶向善，于是转⽽靠近神。然⽽，那些圣洁的，用于

帮助⼈得救恩的特殊规训本身并非悔改。这些特殊规训，或者说，自律⽅法，

有助于我们离物向神，靠的是意志的⼒量，辅以神赐给凡求祂之⼈的恩典。若



 

 24 

非藉着悔改，⽆⼈能到耶稣基督那里。许多⼈都到施洗约翰那里接受他的洗

礼，却只有少数⼈到耶稣基督那里，唯有耶稣基督能支持并确认约翰的洗礼。 

 

3:24 那时约翰还没有下在监里。 

 

悔改只有⼒量⼀时，之后就变为俘虏，⽆法在⼈里面运⾏任何事。因此圣

经说，约翰施洗，只因他那时还没有下在监里。悔改造成⼀种里面的回转，只

用来敦促⼈到耶稣基督那里。禁欲苦⾏10⽆法造成⼈里面的回转。当⼈被引到耶

稣基督面前，转向祂，就不再需要悔改了。如今悔改变成了俘虏，不再有⼒量

作用于魂。 

这里最好解释⼀下通常称为忏悔苦修的禁欲苦⾏。我相信禁欲苦⾏在起初

是必要的。神制作的最强的⼈是⾛内里⽣命道路的⼈，⽽这些禁欲苦⾏对他们

并没有帮助。这些⼈必专⼼致志于神，里面专注于神。在合适的时候，神必取

去禁欲苦⾏，因为他们的感官已经被节制。神在她里面，并藉着她，治服了她

的情欲，炼净了她魂的官能。神也取去了魂对自我主权和居功自利的依恋。我

们若败坏神的这些圣洁运作，就是最不幸的⼈。我们需要丢下这些禁欲苦⾏，

否则就必⽆法进步。有时在我们最想不到的时候，神会把我们拉出忏悔苦修，

把我们放在⼀种⽣命的情形里，经历“完全”。 

 

3:25 约翰的门徒和一个犹太人辩论洁净的礼， 

3:26 就来见约翰说：“拉比，从前同你在约旦河外、你所见证的那位，现在施

洗，众人都往他那里去了。” 

 

施洗约翰亲自给耶稣基督作见证，他的见证是真的。我们如果敬重施洗约

翰，就相信他的话。凡是找到耶稣基督的⼈都⽆法品尝任何除祂以外的事物。

别的⼀切都平淡⽆味，可以说，让⼈⽆法忍受。⼈们见到耶稣基督赐圣灵，他

们却⽌步于肤浅的理解，挣扎并反对祂。施洗约翰的门徒热衷于外在的忏悔苦

修，很难进⼊耶稣基督的情形，祂是内在的悔改苦修和深邃的炼净。他们有时

反对祂。可当⼈问起施洗约翰的见证，约翰是怎么说的呢？ 

 

3:27 约翰说：“若不是从天上赐的，人就不能得什么。 

3:28 我曾说‘我不是基督，是奉差遣在他前面的’，你们自己可以给我作见证。 

 

若不是从天上赐的，⼈就不能得什么。从天上赐的，指的就是藉着耶稣基

督赐下的。⼀切都是来自耶稣基督，被放在魂的深处。别的都只是表皮，⽽非

 
10 译注：austerities. 



 

 25 

精髓。故此施洗约翰又说，你们自⼰可以给我作见证，我说过，“我不是基

督。”施洗约翰的意思就是，他⽆法交通传输圣灵。 

 

3:29 娶新妇的就是新郎，新郎的朋友站着听见新郎的声音就甚喜乐，故此我这

喜乐满足了。 

 

施洗约翰给他们看到，新郎拥有⼈。唯有神可以拥有⼈，因此祂是新郎。

我们必须到神那里，祂引到我们的魂。凡是这位属天新郎的朋友，自⼰都不可

以拥有⼈，⽽是要为新郎拥有⼈⽽喜乐。他们有份于新郎的喜乐，以及被拥有

之⼈的欢乐。 

约翰站着听见新郎的声音，并乐意完成祂的旨意。约翰并不篡夺新郎的权

利。他若有什么特权，就愿意把特权给新郎。这是⼀个值得尊敬之牧⼈的真素

质！他把所有⼈都引到新郎那里，教他们如何讨新郎喜悦，并与祂联合。他倾

听新郎的声音，好明白新郎对⼈的旨意。他“站着”，表示他乐意完成新郎的⼼

意，让祂全然拥有新妇。约翰乐意把凡事都弃绝给新郎。当他听见新郎对他说

话的声音，就满了喜乐。新郎拥有新妇乃是理所应当！新郎的朋友使⼈柔顺，

适合与新郎联合，并告诉他们联合的最短途径。当施洗约翰看见新郎将要与⼈

联合，他是多么喜乐！ 

教会也要成为新郎的配偶，与新郎联合。教会只会因这联合⽽满⾜。教会

把起初的自由交付给神的仇敌魔鬼之后，藉着新郎的⾎，才必得到自由。新郎

何等良善！⼈何等忘恩负义！神圣的救主啊！你因与我们的魂联合⽽得到荣

耀！ 

 

3:30 他必兴旺，我必衰微。 

 

约翰在这里说话是作为「悔改」的预表，耶稣基督的先锋，同时也是终结

古律法的最后先祖。施洗约翰的光如同星辰在天空照耀，告诉⼈们耶稣基督的

真光就要来了。⼈成长得与神越近，她的道路就越多被改变。 

施洗约翰这位先驱为耶稣基督预备位置，就必须随着耶稣基督的临近⽽交

出自⼰的位置。这也是真牧⼈应当⾛的道路。当神握紧并管理⼀个⼈的时候，

他就必须让位给神。 

施洗约翰这最后⼀位先祖结束了古律法。随着教会的成长和扩增，犹太会

堂必须让位于教会的实际。 

 

3:31 从天上来的，是在万有之上；从地上来的，是属乎地，他所说的也是属乎

地。从天上来的是在万有之上。 



 

 26 

 

这些话有伟⼤的含义。施洗约翰给出了⼀个令⼈信服的原因，为何牧⼈们

引⼈到耶稣基督那里，并把⼈留在那里。这意味着凡从天上来的，也就是从魂

的最⾼部分（即中⼼）来的，必拥有地上的⼀切。这让⼈看见所求于她的是什

么，好让神喜悦。神开辟纯爱的道路，并引领⼈⾛在其上。祂把⼈所缺乏、所

需要的⼀切都赐给⼈。为此，⼈必须让位给神，好让神能主宰。从地上来的，

是属乎地，他所说的也是属乎地。从我们来的⼀切都是属地的、不洁的。我们

的话语和⾏为是出自我们里面的情形。如果我们仍是以自我为中⼼，亚当住在

我们里面，那么我们的话语和⾏为必然被天性这个源头来驱使。但是如果耶稣

基督取代了亚当的位置，神就用祂纯洁的运作，倾倒恩典到我们的天性里。于

是我们的⾏为和⼯作必然纯净圣洁，有份于耶稣基督这源头。我们留在耶稣基

督里，因为从天上来的是在万有之上，祂引领我们，祂的灵超过万有。万有必

被交给祂。 

 

3:32 他将所见所闻的见证出来，只是没有人领受他的见证。 

 

耶稣基督按照祂⽗神的旨意，亲自向⼈作见证，拯救⼈。祂在⼈的魂上留

下纯爱的实际，向我们显明祂的性情，分享祂所见所闻的知识。祂知道⽗神所

有旨意，也知道⼈的各种意愿和倾向。然⽽，我们不领受耶稣基督用祂自⼰的

榜样、话语和灵感所作的见证，反⽽拒绝祂。唯有耶稣基督揭示了祂⽗神的⼴

⼤泱莽，因为只有祂深化了这⼴⼤泱莽。然⽽，我们以为可以凭自⼰的努⼒来

认识神。我们乃是自欺了。关于神的⼀切知识只能藉着耶稣基督才能得到。别

的⼀切都是假见证。除了⼦，没有⼈认识⽗。除非藉着⼦，否则没有⼈能认识

⽗，⼦把⽗的形像刻印在我们里面。如果耶稣基督赐给我们⽗神的形像，我们

就有真知识了。这是祂想赐下的指示，只是没有⼈领受祂的见证，因为祂摧毁

我们里面亚当的⽣命，这⽣命是维持那不真实可靠⽣活的。 

 

3:33 那领受他见证的，就印上印，证明神是真的。 

 

耶稣基督用祂福音的「道」作见证，也用祂本⼈作见证。耶稣基督⾏出了

祂所说、所见证的。为了领受耶稣基督的见证，我们必须实践祂的教导和榜

样。祂又在凡领受祂见证的⼈⼼底作了另⼀个见证，表达祂自⼰。祂在⼈⼼里

印上祂自⼰的所是，这印记扩展到⼈外在⾏为中，给⼈恩典去做祂做过的事。

因此，这见证是个印记，因为这见证是耶稣基督自⼰。这印记在⼼上，也在⼿



 

 27 

臂上，正如新郎对新妇说的（歌 8:6）。在⼼上，故⽽凡事都分别为圣归于神，

好叫祂不离开。在⼿臂上，好叫我们⼀切⾏为都是为着祂的荣耀。 

这双重的见证和印记向我们证明神是真的，因为承认内住之神真实情况11的

⼈欢迎⾄⾼神住在自⼰里面。这⼈不再作自⼰的主。他通过经历住在自⼰里

面、灵魂深处的神，⽽承认他⼼里的这真实情况。他也用⾏为见证神是真的：

依靠神的旨意，⼀丝不苟地践⾏自⼰所承认的。这让每个⼈都看见他见证的益

处。 

若非得到耶稣基督的见证，否则⽆⼈能知道神的真实情况。若非⼈把自⼰

交于神的旨意，遵⾏祂的法则，把自⼰弃绝给圣灵的运⾏，就⽆⼈能得到耶稣

基督的见证。 

 

3:34 神所差来的，就说神的话，因为神赐圣灵给他，是没有限量的。 

 

神差遣耶稣基督来地上拯救⼈类，并见证神的真理。祂有能⼒见证，因为

⼀切真理都在祂里面，正如祂对我们说的，祂是真理。这真理来到世上，不是

要隐藏起来，⽽是要被显明。惟有「道」可以显明真理。神的「道」来，是要

被宣扬。这真理就是在耶稣基督里面那真理的灵，因为祂在祂⼦民里面赐圣

灵，是没有限量的。神的丰满里有⼀个⽆限的真理，祂仁慈地赐给我们，照着

我们软弱的程度。 

按照约翰的见证，耶稣基督带给⼈类丰盛的恩典和真理（约 1:17）。但⼈

类唯有让这圣灵在里面流动，才能拥有这丰盛。⼈类必须驱逐魔鬼激发的错谬

和谎⾔，这魔鬼当初对亚当作了同样的事。在耶稣基督真理的美好白昼，祂驱

散我们藏在⿊暗和阴翳中的谎⾔。 

 

3:35 父爱子，已将万有交在他手里。 

 

这句经节的两层含义涵盖了所有属灵⽣命：⽗爱⼦，⽗唯独喜悦祂。神只

有藉着耶稣基督才可能喜悦⼈。这就是为什么居功自利的⼈类是神仁慈的对

象。万有都是借着「道」⽽造，凡已成的没有⼀样不是藉着祂造的。⽗神只能

爱⼈里面祂的「道」和形像。我们越代表这美丽的形像，越让位于「道」的灵

在我们里面流动，我们就越讨⽗神喜悦。祂只喜悦带有祂「道」的形像和祂的

灵之⼈。 

神爱世⼈，甚⾄为了世⼈的缘故，把祂的独⽣⼦交于死的权能之下。祂在

全⼈类里面都看到了祂⼉⼦形像的残留，尽管这形像⼏乎已被摧毁殆尽，却仍

 
11 译注：truth 



 

 28 

吸引了⽗的爱。祂差遣祂的⼉⼦重塑⼈里面的形像，好叫⽗看见世⼈里面有祂

「道」的形像，并爱世⼈。由于耶稣基督完全曝露在⽗神眼中，⽗对世⼈的震

怒就被完全平息了。这消除了神的震怒，点亮了祂对世⼈的仁慈眷顾之⼼。 

祂⼉⼦的死重塑了神的形像。⼈类已经抹去了神的形像，好获得⼀种陌⽣

⽽迟钝的⽣命，与「道」的⽣命相反。神圣救主想要以死来摧毁这可悲的⽣

命。当我们持续关注神那极为丰盛的爱，我们就让神来摧毁这可悲的⽣命，好

使我们让位于神⼉⼦的绝佳⽣命。祂死，为要交通传输丰富的新⽣命给我们，

正如祂所说，“我来了，是要叫⽺得⽣命，并且得的更丰盛。”（约 10:10） 

耶稣基督的丰盛⽣命以完美的⽅式在我们里面重塑神的形像。这⽣命的丰

富和这形像的完全，以奇妙的⽅式吸引了⽗神对⼈类的爱。 

这句经⽂的第⼆层意思就是，神已将万有交在祂⼉⼦⼿里，把天上地上⼀

切权柄都赐给祂。祂告诉我们，“天上地下所有的权柄都赐给我了。”（太

28:18）⽗神想让祂⼉⼦⾏使对我们的权柄，照祂旨意引领我们，希望⼈遵从

祂。可许多⼈不想这样做。 

我们必须把自⼰弃绝给「道」的道路，留在祂权柄之下，保持完全和主⼀

起，把我们主张自⼰有的所有权利都交给祂。这些是神为了⼈类，赐给耶稣基

督的权利。神爱⼀个⼈的程度，是照着⼈许可耶稣基督使用这些权利的多少。

唯有藉着把我们的权利交给耶稣基督，祂才把我们重塑成祂的形像，耶稣基督

使用祂的权利在我们里面。这样，我们给耶稣基督完全的权利来⾏动，并终⽌

我们自我引导的⾏为，这种⾏为篡夺了祂的正当地位。我们顺服祂的权柄，并

弃绝给祂的道路。 

我们住在死亡里，好让祂可以交通传输祂的⽣命。我们保持不动，没有自

我引导的⾏为，好让祂能在我们里面重塑祂的形像。我们里面向着⼀切自我⾏

动死了，⽽外面积极活跃地倚靠神的旨意⽽⾏动。当我们为自⼰活时，就拦阻

了耶稣基督⾏使祂的权利。故此我们绝对有必要拒绝自⼰和自⼰的运作，并来

跟随祂。 

 

3:36 信子的人有永生；不信子的人得不着永生，神的震怒常在他身上。 

 

这段经⽂很好地重申了之前说过的所有话。信⼦的⼈给了圣灵地位在他们

里面运⾏，他们的外在也接受了最纯洁的准则，也就是永⽣。这永⽣正是

「道」的⽣命，交通传输给⼀切信的⼈。耶稣基督说这话时用的是现在时态，

“信⼦的⼈有永⽣，”也就是说，⼈信⼦的那⼀刻，⼈就得到权柄履⾏使命。从

这刻起，他就藉着「道」之⽣命的交通传输，⽽有了⽣命和永⽣。这「道」的



 

 29 

⽣命作为永恒的⽣命在⼈里面流动，拯救并免除⼈脱离罪的永死。哦，信⼼和

弃绝的情形！这比所有其它情形都更好，是真的好。圣经并没有说，信自⼰努

⼒的⼈有永⽣，⽽是说，信⼦的⼈有永⽣。 

凡不信⼦，当⼦说⼀切权柄已经赐给祂时，不相信⼦的见证，不愿让⼦施

⾏祂权柄的⼈，乃是篡夺了⼦的权利。他是说谎的，必不能见⽣命，因他不肯

丢弃自⼰的⾏为给⼦，⽽且还反对别⼈这样做。他必不懂，也经历不到永⽣。

他⽆法发现⼦的良善和美丽，因他绝不肯接受。正因如此，神的震怒常在他身

上。神只能住在⼈里面有祂爱⼦所在之处。可是，由于⼈类自⼰的错，⼈里面

⼦的所有特征都被抹去了。⼈不愿让自⼰被神的「道」修复。神不再能看见吸

引祂爱和喜悦之物，故⽽⼈因自⼰的错失去了神的爱和喜悦。⽆疑神的震怒常

在他身上，他身上本该是圣灵和「道」所在之处的。凡不被⼦的爱所渗透的⼈

必然经历神的震怒。 

要想有神的仁慈和爱住在我们里面，正如耶稣基督亲自说的，“⼈若爱我，

就必遵守我的道，我⽗也必爱他，并且我们要到他那里去，与他同住。”（约

14:23）遵⾏耶稣的旨意就是要让自⼰被耶稣基督引导、教导并激励。凡不这样

⾏的，就不是遵⾏祂的旨意。若我们不遵⾏祂的旨意，神就不住在他里面，他

也没有⽣命。他得不到神的爱和喜悦，他的份是神的震怒。 

 

约翰福音第四章 
 

 

4:1 主知道法利赛人听见他收门徒施洗比约翰还多 

4:2 （其实不是耶稣亲自施洗，乃是他的门徒施洗。） 

4:3 他就离了犹太，又往加利利去。 

 

有些⼈总是不赞同耶稣基督。只要宣扬祂的权能和作王，就⾜以招致反对

和驳斥。热衷于外在形式和事物浅表的法利赛⼈诽谤耶稣胜过施洗约翰的见

证。他们⽆法忍受耶稣基督竟然做到收门徒施洗比约翰还多。这就是为什么施

洗约翰说，“祂必兴旺，我必衰微。”（约 3:30） 

许多⼈把自⼰交给耶稣基督是因为祂的甘甜。这引来了法利赛⼈的忌妒，

其实不是耶稣基督亲自把⼈“掳”来，⽽是祂的门徒做的。于是耶稣基督退离了

他们。祂离开了那些在祂国度的道路上放路障的⼈。 

 

4:4 必须经过撒马利亚， 



 

 30 

4:5 于是到了撒马利亚的一座城，名叫叙加，靠近雅各给他儿子约瑟的那块

地。 

 

这是在所有关于内在真理的奥秘中最奇妙的⼀个！由于法利赛⼈的反对，

耶稣基督离开了他们所在地区，离开不久就到了靠近雅各给他⼉⼦约瑟的那块

地。如果留意创世纪，我们就会看见，雅各是弃绝之⼈的⽗，他⼉⼦约瑟是个

弃绝给天意的⼉⼦，正如我们在对他⽣平的属灵含义解释中读到的。 

当那些执着于外在敬虔，顾虑外在做法，却不让位于耶稣基督之灵的⼈逼

迫耶稣基督时，祂撤离了。可祂去哪⼉呢？祂去了雅各的地，雅各是弃绝之⼈

的领袖。约瑟是长期把自⼰弃绝给神旨意的⼈。饱受耻辱卑屈之后，约瑟充满

了荣耀和欢乐！啊！当我们弃绝给天意时，我们也经历类似的灵命历境！神的

⼿在拯救的事上并不缩短，祂眷顾我们。 

 

4:6 在那里有雅各井。耶稣因走路困乏，就坐在井旁。那时约有午正。 

 

这⼀切情景都引⼈⼊胜。在雅各的地，也就是弃绝之⼈的产业上，有⼀⼝

井，雅各发现的这处⽔源被称为雅各井。雅各明白弃绝的真理，因他曾经这样

活过。弃绝的道路是他⼦⼥的产业，是他发现了这⽔源。⽽耶稣基督为何要坐

在这井旁呢？是为了表明祂才是这井的⽔源，是赐给弃绝之⼈，用来拯救他们

的⼀切恩典之源。耶稣坐在井旁，为要洁净这⽔。我们来到耶稣基督这里，找

到活⽔的真源头，并弃绝我们自⼰给祂。祂藉着我们的弃绝坚固我们，给我们

印上印，把我们放进⼀个新的、完全的情形，使古律法不断流⼊新律法，正如

马太所说。耶稣基督来成全、完成这弃绝，并使之永存。因此祂坐着，践⾏先

祖们所做的，安歇在活⽔旁。然后祂成全并封印了所有这些灵命历境。祂亲自

为他们付了代价，并立刻交付了这活⽔的泉源。所有先祖都盼望在地上见到这

活⽔泉源，他们曾寻找过，但只能在耶稣基督里面才能找到。祂亲自取代了先

祖们，给这情形带来了完全，不光是为着过去，也是为着将来。祂的完全存续

到永远。 

耶稣基督因⾛路困乏，就坐在井旁。神圣的救主啊！你是何等困乏，不得

不⾛了漫漫长路，却找不到弃绝之⼈！你厌倦了看见⼈们的忘恩负义，就被迫

撤离。 

 

4:7 有一个撒马利亚的妇人来打水，耶稣对她说：“可否给我水喝？”（另译） 

 

爱的神啊！你知道这个罪⼈要来打⽔。因此你坐在井旁，乐意把活⽔赐给

她。这妇⼈来打⽔。这是得救的第⼀步，绝对必要。她离开了她罪的城市，去



 

 31 

井旁打⽔。圣经没说她打⽔，⽽是说她来打⽔，把她放在那个情景中。耶稣在

井旁，因祂自⼰就是活⽔的泉源，愿意解她的⼲渴。祂并不想要她那从地里来

的⽔。耶稣对她说：“可否给我⽔喝？”哦爱的布局！为了鼓励这妇⼈向祂要⽔

喝，祂就先这样问。我的救主啊！的确，你是在鼓励这妇⼈向你要⽔喝。然⽽

你先向她要⽔，因为你想给她活⽔。爱的神，你想让她给你什么样的⽔啊？

哎！我们亲切⽽疲乏的救主说，“我在选民中、在我亲爱的百姓中寻找弃绝之

⼈，却找不到许多允许我触碰他们灵魂的⼈。你让我洁净你的魂，这样你就能

逐渐变成我12，你服事我饭食和⽔。妇⼈啊，请给我⽔喝，好让我有幸不光在我

百姓中解渴，在陌⽣⼈中也能解渴。我渴望让每个⼈都有份于这喜乐。妇⼈

哪，我渴望和罪⼈们对话。我盼望揭示内在⽣命隐藏的奥秘。请给我⽔喝。我

和你解渴。我因寻找可以交流谈⼼的灵魂⽽疲惫。” 

 

4:8 那时门徒进城买食物去了。 

 

这次似乎出乎意料的错失机会是出于神的定旨。最伟⼤的事是以自然⽽然

的⽅式发⽣的。表面看起来杂乱⽆章，没有计划，实际上门徒的突然离去是出

于神的安排。耶稣基督的门徒进城去了。他们为何需要进城，不留在祂身边？

爱的神啊！你想要攻克俘虏这⼈！你想在⼀段关于爱的谈话中向这可怜的灵魂

作见证。祂对这妇⼈格外的爱会让使徒们⽣⽓。他们⽆法理解祂的爱，以及祂

与她⽆法⾔喻的交流。耶稣基督用对话表现了对她的眷顾，这妇⼈倾听耶稣基

督的声音，真的很有福！耶稣基督赐给你倾听的恩典。 

 

4:9 撒马利亚的妇人对他说：“你既是犹太人，怎么向我一个撒马利亚妇人要水

喝呢？”原来犹太人和撒马利亚人没有来往。 

 

这可怜的撒马利亚妇⼈惊讶于自⼰得到如此非凡的眷顾，是她没指望过，

也不配得的。她只仰慕祂话语的良善和甘甜，以及祂在她⼼上留下爱的印象。

她感到被激励和扶持，不知道该说什么。祂的箭穿透了她的⼼，刺中魂的最深

处。她感受到了祂话语和其他⼈话语的不同。其他⼈的话语在⼼上留不下任何

印象。她表达了惊讶，开始接收到⼀小束奥秘的光线，是她不明白的。因⽽她

说，“你既是犹太⼈，怎么向我⼀个撒马利亚妇⼈要⽔喝呢？犹太⼈不是觉得我

们的⽔脏吗？我有败坏的教规和罪恶。既然不如你洁净的犹太⼈尚且因为仪⽂

和我们不同，⽽不和我们撒马利亚⼈来往，那么你这样性格纯洁的⼈怎么会和

我说话呢？我和你信仰不同，我的⽣活也不纯洁。”妇⼈哪！很快你就会被带到

 
12 译注：pass into me 逐渐变成我，融入我，进入我。 



 

 32 

到⼀个不同的光景中。⽆论你以往的罪孽有多深重，你必告诉耶稣基督，这些

罪孽就必被完全赦免。我们听见救主对我们的⼼，祂向我们保证，祂就是我们

的拯救。当我们误⼊歧途，祂寻找我们。祂纯净的「道」，如此强有⼒、亲切

和甘甜，把我们置身于倾听⽽得救赎的境地。谁能抗拒祂吸引⼒的甘甜和权能

呢？捆绑我们的⼀切枷锁都断开，魂藉着祂话语的能⼒⽽联于耶稣基督。不听

祂话语，让自⼰失去这福分的⼼哪，你岂不要愧疚、难过，不配得同情吗？ 

 

4:10 耶稣回答说：“你若知道神的恩赐和对你说‘给我水喝’的是谁，你必早求

他，他也必早给了你活水。” 

 

非常幸运能听见这话的妇⼈哪，你若知道神的恩赐和其含义，你定会惊讶

不已。我给你的那⼀点点已经激励了你。我想要你知道我给你的恩赐，因为这

⽆限的礼物向你交通传输我的「道」。妇⼈啊，耶稣基督说，你若知道我⽗神

的恩赐，你必欢喜快乐。祂把这恩赐给我，让我赐给⼈类。 

耶稣基督自⼰就是诸般恩典和丰盛⽣命的源头。妇⼈哪，你若知道这点，

不存疑虑，你必求祂给你⽔喝。你若⾜够幸运能明白这点，祂也必早给你了你

活⽔。这活⽔正是祂自⼰。祂必使你有份于祂的⽣命，或者说，祂必成为你的

⽣命。这活⽔在饮⽔的⼈里面轻松自如地流动，正如「道」在听的⼈里面自如

流动。⼈哪，愿你知道神的恩赐，即内在⽣命的恩赐，耶稣基督的灵藉此被交

通传输给你。哦！耶稣基督表达了希望你进⼊祂道路的愿望。你若求祂的恩

典，祂必赐给你活⽔，也就是祂自⼰。祂想让你成为祂合⼀的⼀部分。你必从

⽣命的源头用杯⼦取⽔，极为丰富地满溢出来，流⼊你里面和别⼈里面。惟有

你，神圣的救主啊！惟有你能赐这活⽔，我们却不想从你取⽔。耶利米埋怨得

对：“因为我的百姓做了两件恶事，就是离弃我这活⽔的泉源，为自⼰凿出池

⼦，是破裂不能存⽔的池⼦。”这是⼈们通常所做的事。我们离弃了活⽔的泉源

耶稣基督，不让自⼰被祂的灵占有，好被引导、感动，并被祂的⽣命点活。我

们用千百种法⼦自娱自乐。这⼀切消遣都没有价值和果效，因它们不过是破裂

的池⼦，⽆法盛装恩典之⽔。 

 

4:11 妇人说：“先生，没有打水的器具，井又深，你从哪里得活水呢？ 

 

她这样问并非反抗，⽽是请求指示，好明白该做什么。她对祂表示了深深

的敬重，称祂为“先⽣”，显明她对祂没有犹太⼈和撒马利亚⼈之间惯有的天然

反感。她从耶稣基督那里听到了神的话语。我们若把自⼰置于“和耶稣基督说话

并倾听祂”的状态，就会变得专⼼！“主”这个词表明⼀种祂对她的主权，仿佛是



 

 33 

说，“主啊，我感到自⼰得了你的教导。主，我知道你征服了我的⼼。主，我喜

爱你对我的权柄，我永远依恋你；你对⼈⼼有⼀种权利，我们欢喜地顺服你。

主啊，你不要用暴⼒征服⼈⼼，请总是以自由来征服⼈⼼。我们不抗拒你甘甜

的魅⼒。我们自由地、愉快地、自愿地、⽆误地追随你的吸引。你的魅⼒是⾄

⾼⽆上的，却鲜为⼈知、鲜为⼈尝。谁竟不愿降服于你呢！谁竟想防备你呢？

主啊！外表上虽然我是撒马利亚⼈，你是犹太⼈，我却看到你掌权作王是多么

美好，所以我乐意放下⼀切所有，毫⽆保留地遵从你。主啊！你已经掌管了我

的灵和我的⼼；请给我这活⽔。你渴望得到我，我渴望你这样做，因为你的话

语中蕴含极⼤的奥秘。我知道你的话是真的，虽然由于我的⽆知，我⽆法理解

其含义。我见你没有打⽔的器具，井又深，你从哪里得活⽔呢？我渴想这⽔。” 

这妇⼈仍从物质角度考虑问题，但她正在被启发的过程中，当时也不知道

自⼰在做什么。妇⼈哪，这⽔就是耶稣基督。祂是活⽔的泉源和源头。⼀切都

是出自祂。赶紧向祂要这⽔吧。祂希望把这⽔给你。难道你没看见祂把自⼰呈

现给你吗？难道你没看见这位亲切的征服者已经付了代价吗？祂已经被击打受

伤，受伤后，祂说，“我妹⼦，我新妇，你夺了我的⼼！你用眼⼀看，用你项上

的⼀条⾦链，夺了我的⼼。”(歌 4:9)祂赐爱给⼀颗⼼，点燃它，并接受爱的回

报。爱总是相互的，你是何等幸运！相互的伤啊，你给了怎样的益处！取之不

尽的源头啊！⼈淹没在你压倒性的丰富中，不知所措时，你才对你的丰盛完全

满⾜！你就像近⽔的熊熊烈⽕。你照亮并加强，只为了让⼈淹没在你里面！爱

的发明啊！如此富有魅⼒的吸引！ 

不知感恩的⼼哪，你们没有被俘，是因为你们不思量这爱的美丽，也不接

受这些话语的甘甜！你们说，你们里面的恩典不够强。恩典常是强⼤活跃的，

甚⾄能感觉得到，⾄少初期是感觉得到的，但恩典不总是有果效。恩典只能通

过两扇门进⼊你魂，那就是看见，和听见耶稣基督，可你把两扇门都关上了。

唉！你如何才能被吸引呢？什么样的魅⼒开启别⼈的⼼，却关闭了你的⼼呢？

你的眼睛⽣病了，美好的太阳使你满怀忧伤，不能医治你。你对祂富有魅⼒的

声音耳聋了。⼤卫既然看见⼈⼼变得刚硬，他称之为众偶像，就说起这些⼼。

他说：“有⼝却不能⾔，有眼却不能看，有耳却不能听，有鼻却不能闻，有⼿却

不能摸，有脚却不能⾛，有喉咙也不能出声。”（诗 115:5-7）这就是罪⼈们的样

⼦。神赐给他们⼀个灵，他们却用自⼰的光使自⼰瞎眼。既然看不见真光，他

们就不降服于神。神赐给他们⼀颗能听见并领受祂话语的⼼，但他们不想要品

尝或听见神的话语。他们的⼼只被地上的事物占据。满了自爱，他们没有位置

给神。他们有⼿，也就是说，他们有践⾏美德的途径，可他们太忙于地上的事

物。他们不努⼒得着天。他们有脚可以⾏⾛，也就是说，他们有向神越来越靠



 

 34 

近，⽣命长进的途径，却只把自⼰的脚用在满⾜⼰意的欲好和情感上。他们的

思想只是出于他们自⼰的灵，只朝着属地事物。他们所⾛的路与本该⾛的路截

然相反。 

 

4:12 我们的祖宗雅各将这井留给我们，他自己和儿子并牲畜也都喝这井里的

水，难道你比他还大吗？” 

 

这妇⼈仍想知道我们主的道路，主比我们的祖宗雅各还⼤。她并非把耶稣

和雅各对比，使耶稣与雅各平等或更小。她若是把耶稣基督看成⼀个⼈⽽已，

她就会看耶稣比雅各更小。但她是想让耶稣对她的⼼宣称，祂不只是⼈⽽已。

我们的祖宗雅各将这井留给我们，难道你必他还⼤吗？妇⼈哪，你这话是什么

意思？活⽔的源头耶稣基督赐井和泉源给所有想喝的⼈，并分享给他们的⼉

⼥。祂用⽔和饼滋养他们。祂赐⽔给旷野里的以⾊列⼈和基督徒们。祂饮这

⽔，赐这活⽔的泉源给坛上的圣餐，在那里祂把自⼰作为食物和饮料给众⼈。

祂与我们分享祂的⼗字架和责备羞辱。祂赐牧场给祂的群⽺。如果我们把这⽔

理解为诸般恩典之源，那么耶稣基督，即神的「道」，恩典和真理的源头，分

发⼀切恩典和真理。（约 1:14） 

 

4:13 耶稣回答说：“凡喝这水的，还要再渴； 

4:14 人若喝我所赐的水，就永远不渴。我所赐的水要在他里头成为泉源，直涌

到永生。” 

 

耶稣基督解释世上的⽔和恩典之⽔的区别。所有⽔都改变事物，但恩典的

圣洁之⽔产⽣⼀种满带真理的饱⾜。恩典之⽔在合宜的时候给魂带来满⾜感。

这⽔带来圣洁，以及对恩典源头的渴慕。当魂饮了这⽔，魂的容量就被扩增。

这⽔给我们披上来自神圣源头的丰富恩典。 

相反，世上的⽔不能解我们的渴。因此耶稣基督说，凡喝这⽔的，还要再

渴，因为这⽔是从地上来的。弃绝之⼈的⽗雅各把这恩典之⽔交通传输给他的

⼉⼥们。弃绝之恩典的有效⽅式引领我们快速到达终点。耶稣基督就是道路和

终点。祂作为道路，使我们改变；祂作为源头和终点，祂产⽣丰富和充⾜。祂

的⽔满溢并改变⽣命，带来对祂充⾜的渴慕。⼀个住在这⽔中的⼈，极其丰

富，不再⼲渴。 

然⽽，有些⼈纵容自⼰有⼀种以自我为中⼼的丰富，于是变得满有丰富，

却不是从源头来的丰富。他们经历⼀种灵性上的醉态。他们知道，有⼀种来自

神自⼰的、更完全的恩典。可他们的自我中⼼导致他们感觉，正⼀点⼀点地失

去自我。 



 

 35 

要明白这件事，我们首先要知道，失去⼀切欲望是出于源头。⼈越接近源

头，就越改变，并失去自⼰的各种欲望。这很难理解。她不明白为何各种欲望

正在消失，为何魂是空的。我们仍会用⽔的比喻来解释这点。⼀个⼈淹没在⼤

量⽔里。这⽔令她窒息，她必然失去自⼰的⼒量，逐渐失去⽣命。⽔的丰富没

过了⽣命，削弱她，于是她就死了。神圣的源头也是如此。她知道⼀种巨⼤的

丰富逐渐地削弱她自我为中⼼之⽣命的魂，也就是她里面存在的亚当的⽣命。

最后，她感觉不到她自我为中⼼的充⾜，⽽是感觉自⼰被倒空了。她感受到⼀

种空虚，⼀切欲望都被削弱了。她不明就里。她如今感觉不到那使她对事物有

渴望的自我为中⼼的充⾜。她就像⼀个对食物失去胃⼝的⼈。然⽽，这是神圣

源头的丰富导致的，⽽且并不是坏事。只是她不明白这点。 

恩典之⽔的丰富改变我们。⼈于是感受到其丰富和信实。神的充⾜可能感

觉上像虚空，然⽽⼈渴望它，因为这死亡的确赐予⽣命。神只赐死亡给实在占

据了⽣命位置的事物。照着「⼰」⽣命离去的多寡，神圣⽣命的丰富取⽽代

之。这⽣命的丰富赶逐出居功自利，并使之死亡。⼈并不直接感觉到那治死

「⼰」⽣命的神圣⽣命，却感觉到了「⼰」⽣命的死亡，这就是导致她困惑的

原因。 

耶稣基督告诉撒马利亚妇⼈，⼈若喝我所赐的⽔，就永远不渴，因为这⽔

全然是「道」组成的。凡接受「道」之灵的⼈都完全着迷，因为所有的虚空都

被⽆上的好所充满。⼀切欲望都消失了。自我掌权被治死后，这⽔在他们里面

成为泉源，直涌⼊永⽣。 

如何实现的呢？这魂不再活着，⽽是耶稣基督在她里面活。向「⼰」死

后，让位于神，魂本身成了⼀个⽣命的源头。魂本身成了⼀个活⽔的泉源，在

永⽣中复苏，丰富地涌流出去。她回归于“⼀”，魂有了充⾜的神圣⽣命，⼀个

不朽的⽣命。她绝不会失去这⽣命，除非她有了可怕的不忠，当然这是不可能

发⽣的。此刻她进⼊了永恒的⽣命，虽然这是白昼的开始，仍混有光和暗。不

过在永恒里，光会如同正午。因此在歌中之歌里，新郎对祂的佳偶说，“我⼼所

爱的啊，求你告诉我，你在何处牧⽺？晌午在何处使⽺歇卧？”(歌 1:7)这⽔源就

像白昼，逐渐在魂中升起，在其上映射永⽣，引导魂到永⽣，或者说，赐充⾜

的「道」给她。 

 

4:15 妇人说：“先生，请把这水赐给我，叫我不渴，也不用来这么远打水。” 

 

妇⼈哪，你求这⽔乃是有福的！耶稣出于尊重对她说话，正当祂说不可思

议之事时，她用信⼼回应。她求这⽔，好让她永远不渴，也不用来这么远打



 

 36 

⽔。仿佛她说：“主开始改变我，叫我再也不用从这地上的⽔井打⽔，再也不被

这地上的欢愉所败坏。请给我丰富的⽔，好叫我不用从雅各井打⽔，也就是

说，我再也不用靠这些圣洁的⽅法来作⼯。”最后她说，“好叫我再也不用渴慕

恩典之⽔，这⽔充⾜地向我交通传输了丰富。”撒马利亚妇⼈是个灵性好的⼈，

就像约翰福音里灵性上顺服的多数⼈。 

 

4:16 耶稣说：“你去叫你丈夫也到这里来。” 

 

耶稣基督开始回应她的请求，⽅法是有技巧地指出她败坏的源头，她若不

脱离，这源头会⼀直妨害她。祂让她看见离开这罪的必要性。祂用⼿指亲切善

意地触碰伤⼝，好医治她。神的良善与罪⼈互动！真牧⼈和祭司啊，你们要效

法耶稣基督。有些⼈用残忍对待罪⼈，只让他们更加愤怒。然⽽有⼀种满了甘

甜的率直，能帮助他们爱。这就是耶稣基督的⽅法，祂爱罪⼈们。祂用祂甘甜

的药和良善小⼼翼翼地触摸他们的伤⼝。只有当罪⼈甘⼼离弃自⼰的罪时，祂

才触摸他们。然后他们就更乐意离弃罪，不愿再犯。哦，假若灵性导师们这样

做，就会用甘甜吸引他们！这样罪⼈们就会毅然决然转离罪，不再回头，因为

灵性导师们的直接介⼊是带着甘甜。对付罪似乎感觉上残酷，但耶稣基督的甘

甜能治愈。魂被祂的甘甜所吸引，就只想要耶稣基督。 

 

4:17 妇人说：“我没有丈夫。”耶稣说：“你说没有丈夫，是不错的。 

4:18 你已经有五个丈夫，你现在有的，并不是你的丈夫，你这话是真的。” 

 

耶稣亲切地倾听了这妇⼈的实话。这妇⼈只说了⼀部分实话，她说：“我没

有丈夫。”⽽耶稣自然地说了其余的部分。祂用⼀种完全自然的⽅式给了她⼀个

警告，让她知道祂并没有忽略她的罪。祂用真光说出她的实际状况，让她⽆可

否认。没有什么能对耶稣基督隐藏，祂在这里向她显明，祂就是弥赛亚。她

说，“有⼀个⼈将我素来所⾏的⼀切事都给我说出来了，莫非这就是基督吗？”

耶稣基督说她的话是真的，这样就鼓励她把其余的也说出来。 

 

4:19 妇人说：“先生，我看出你是先知。 

4:20 我们的祖宗在这山上礼拜，你们倒说，应当礼拜的地方是在耶路撒冷。” 

 

这妇⼈进⼊祂给她的启示，于是明白祂是个先知。她以此学习世上必要的

事，也就是敬拜，以及如何敬拜。我们若是被神摸着，就必改变，并明白如何

敬拜。神配得我们凡事都留给祂。这祈祷只向着神，不向着受造物。我们若是

敬拜、我们就祈祷。我们若是祈祷，我们就敬拜。完美的祈祷就是敬拜。这是



 

 37 

在创始之初就有的祈祷。这是圣君王们在马厩里做的祈祷。这是妇⼈渴望学习

的祈祷，为她指路的祷告。 

祈祷不是别的，⽽是⼀个简单、正式、实质性的动作，承认神配得赞美。

这是个⾄⾼的尊荣，知道神的⾄⾼，为了神⽽尊荣神。信徒在神的威严面前，

在⼀种深深的湮灭中敬拜。 

我们的身体用外在⾏动，魂用内在信⼼来敬拜。体的敬拜是在神威严面前

表达谦卑的姿势。体所做的⽆非是安歇于这个状态。魂是在神的伟⼤面前以湮

灭的状态敬拜，并且在这位⾄⾼者面前保持深深的卑微。湮灭越深，敬拜越完

全。这妇⼈知道她要崇拜神的威严。凡知道有神的⼈都知道要敬拜这位配受我

们降服的神。但多数⼈并不知道如何敬拜神，在哪里敬拜神。妇⼈想要明白，

我们也必须在这件事上受教。耶稣基督乐意教导这位妇⼈和我们，请听祂的回

答。 

 

4:21 耶稣说：“妇人，你当信我。时候将到，你们拜父也不在这山上，也不在耶

路撒冷。 

4:22 你们所拜的，你们不知道；我们所拜的，我们知道，因为救恩是从犹太人

出来的。 

 

耶稣教导敬拜地点时说，“时候将到，你们拜⽗也不在这⼭上，也不在耶路

撒冷。”他们将不在殿里敬拜，因祂将建立⼀个新的教会和新的敬拜⽅式。他们

也不在特定地点的⼭上敬拜，因祂将在我们里面⽆时不刻有⼀种持续性的敬

拜。⼈的⼼在⾄⾼者面前必须处于持续敬拜状态。⼭，指的不是地点，指的是

⼀种升华的状态。神要的不是非凡事物，祂要的是我们⼼和灵的单纯。 

于是耶稣基督接着说，“你们所拜的，你们不知道。”出于⽆知，我们爱我

们不懂的。这表明，知识和推理对于敬拜是不必要的。当然我们需要知道有⼀

位神存在，知道我们亏⽋祂，但不需要知道或推敲祂本身所是。我们或许试图

推想有关神的知识，说爱推断出了以往的知识。⼈爱别⼈是出于认知，然⽽爱

神则不同。神在我们里面，我们⽆需把祂区别于我们来认知祂。我们了解自⼰

的魂，以及它如何给我们的身体赋予⽣机吗？我们并不知道。我们知道自⼰有

⼀个魂，但并不知道其余的。⾄于内在⽣命，我们更多是藉着经历，⽽非知识

来明白它。通过神在魂里的各种运作，我们经历、品尝并感知神，藉此来认识

神。如果我们是通过理性的光来获得对神的知识，那么我们认识得就比较少。

⼈越试着通过自⼰知识的光来认识神，就越盲目。他们的理念使他们偏离他们

自以为认识的那位。今⽣认识神的⽅法，以及敬拜的必要知识，就是湮灭。神



 

 38 

向微小者启示祂自⼰，但⽆⼈能凭自⼰认识祂。若神不把祂自⼰给我们，我们

⼀切的努⼒都是徒劳⽆用。 

除非藉着耶稣基督，否则⽆⼈能认识神。这就是为什么耶稣基督接着说到

祂自⼰，“我们所拜的，我们知道，因为救恩是从犹太⼈出来的。”我们需要到

耶稣基督那里，好叫我们能认识⽗。我们把自⼰丢弃给祂的引领。只有祂能启

示⽗。我们⽆法凭自⼰的努⼒来认识⽗神，但我们可以得到祂奇妙的注⼊，即

本质的真理。耶稣基督教导我们真理，与此同时，我们藉此得到救恩。 

耶稣基督教导我们如何，以及在何处敬拜。祂指示我们敬拜的真正⽅法，

为此祂说： 

 

4:23 时候将到，如今就是了。那真正拜父的，要用灵和真拜他，因为父寻找这

样的人拜他。（另译） 

 

耶稣基督使我们确知，“时候将到，如今就是了。”圣经里没有比这句更有

用的话。当然，耶稣基督当时是向使徒们传授这祈祷。这是早期基督徒们的祈

祷，他们是凭⼼和魂联合在⼀起。时候就是现在，因为耶稣基督已经开始了。

祂已经带着丰⾜来了，全地都必进⼊圣灵的丰⾜中，正如全地有朝⼀日必会联

于这独⼀的⼤牧⼈耶稣基督。那时必只有⼀个⽺群，被⼀位圣灵所感，即「道

的灵」。这位可敬可爱的元首在敌基督的时间过去后，在喜乐时期必持续在祂

⼦民身上流动。这段期间，深渊必关闭，龙被锁链锁住。然后必没有疾病或死

亡，因为每个⼈都得到了这位可敬元首的各种作用⼒。 

“那真正拜⽗的，要用灵和真拜祂。”当他们持续在内里敬拜，藉着湮灭他

们自⼰的灵，才有了这样真正的敬拜。内里才是外在敬拜的源头，外在敬拜应

当是灵里敬拜的实现。灵里敬拜应当在全地不分时地地进⾏。病⼈在病中可以

敬拜，⼯作的⼈在⼯作中也可以敬拜。⽆论何时何地，我们的里面都自带敬拜

和献祭的⽅法，就在我们里面。神的灵教我们如何敬拜。耶稣基督告诉我们，

⽗寻找这种内里的敬拜。关于敬拜，外在敬拜没有价值，除非参与到内在敬拜

中。这和我们自⼰的祈祷和献祭是同样道理。唯⼀有功效价值的献祭就是耶稣

基督的献祭，祂把自⼰作为祭牲献上。祂赐给我们祂献祭的益处，于是我们进

⼊祂献祭的灵。 

神希望我们用灵和真拜祂。灵和真彼此相连。若不用真敬拜，我们就⽆法

在灵里敬拜。敬拜中，我们承认神⾄⾼的权柄。敬拜是⼀种在灵里的湮灭，持

续关注神，不转向神以外的任何目标。所以说，敬拜圣童⼥和众圣徒乃是异

端，不能称之为敬拜，因为他们只是和神有亲近的关系，他们不是神。敬拜神

包含着对圣童⼥和众圣徒的尊敬。我们只敬拜神，惟有神自⼰才是我们敬拜的



 

 39 

对象。我们只敬拜神的同时，也尊敬圣童⼥和众圣徒。尊敬众圣徒是出于神。

⼀个圣徒越被湮灭，或者说，越死⼰，这个圣徒就越圣洁，因为正如圣童⼥所

说，神顾念我们的卑微。作为神的母亲，马利亚有⼀种深深的湮灭。众圣徒并

非满了他们自⼰的灵，⽽是满了神的灵。当我尊荣神时，我尊荣那些如今在神

里面的众圣徒，然⽽我并不敬拜众圣徒。 

基督徒滥用了对众圣徒的尊崇，依恋众圣徒，看起来倒像是把神忘了。他

们呼求众圣徒的代祷，仿佛众圣徒才是他们的救主。众圣徒并没有为他们⽽

死。保罗在林前 1:12节对哥林多⼈说过，“你们各⼈说： ‘我是属保罗的 ’，‘我

是属亚波罗的。’”保罗问他们，是否保罗为他们死过。由于他们⽆知并缺少悟

性，他们陷⼊了争端。教会应当除去这些滥用，因为这会给某些⼈偏离真道的

理由。我看见城里许多⼈对圣餐漠不关⼼，却在圣童⼥马利亚像前祈祷。这种

可耻的做法羞辱了只愿归荣耀给神的圣童⼥。她只可能从那些归荣耀给神的⼈

那里得到尊重。这就是为什么教会极为庄重地解释，敬拜只归于神，众圣徒不

过是与敬拜神相关⽽已。因此，如果我们偏离的弟兄姊妹有即使⼀点点正义，

就会看见纯洁、⼲净和诚恳的教会就住在他们⼼里和观点里。敬拜众圣徒并非

教会该做的事。 

我想在这里说说另⼀个难处。我们蒙召与神合⽽为⼀，神在漫长的时间里

逐渐把我们从复杂变为纯⼀。这段时期，我们或许留意到，自⼰没有⼒量去思

念众圣徒或向他们祈祷。发⽣这种情形是因为，神在我们里面运⾏，我们就必

须为神丢下⼀切。神这样做是出于两个原因。第⼀，如果神不使我们脱离好的

和坏的事物，我们就会⼀直留于复杂和软弱中。我们的魂就不会与神联合，⽽

是⼀直分裂和分散在世界上。我们绝不会达到与神联合。第⼆，魂应当只看见

神，转离所有使魂离开神的事物。因此魂与神联合，⼀直注目于神，从不转

离。这样，神就赐给我们纯洁的完全，没有任何分裂。凡内在与神有和谐关系

的⼈就与祂联合。这就是在灵里敬拜，与神的灵重新联合。在这敬拜中，魂知

悉马利亚的伟⼤，以及神对圣徒的怜悯，以及神在里面的神圣运作。啊！真愿

意我们都知道尊重众圣徒的这个奇妙⽅法！这样，当神叫我们放弃向众圣徒祷

告，只向祂自⼰祷告，我们就不会觉得为难了。我们看见，这种真正的敬拜反

⽽更叫众圣徒得尊重，也看见他们有份于我们与神的合⼀。只有在真正的敬拜

中，我们才会发现众圣徒也有份于与神的合⽽为⼀。耶稣基督向⽗神求过，“使

他们都合⽽为⼀。正如你⽗在我里面，我在你里面，使他们也在我们里面。”

（约 17:21）神寻找那些拜祂的⼈。即使他们只敬拜了⼀点点，神也不惜余⼒地

要找到他们。 



 

 40 

用真敬拜神，是祂希望我们做的。我们进⼊祂的真，也就是祂的所是，以

及祂是万有。祂托住在祂里面的万有。只有湮灭死⼰，才可能用真敬拜神。湮

灭的过程中，⼈把万有都归给祂，承认万有都在神里面这个事实，把神当得的

尊敬献给神，不从神篡夺任何事。 

因此，我们必须用真敬拜神，凡事交给祂，不为自⼰取⼀物，允许祂在我

们里面作⼯。于是我们作⼯只照着祂的感动和祂的旨意。正如⼤卫所说，自⼰

在神面前算为⽆有，他的本质在神面前湮灭（诗 38:6）。神啊！如果我们像这

样真，或者说符合实际情况，我们就有福了！我们需要转向神，接受祂的完

全。 

 

4:24 神是个灵，所以拜他的，必须用灵和真拜他。”（另译） 

 

耶稣基督告诉我们如何敬拜神之后，祂又给出了我们为何要这样敬拜的理

由。祂说，神是个灵，⼀个纯粹和有洞察⼒的灵，能融化⼼灵，并参透最隐秘

之事。我们当照着神的所是来敬拜神，但我们不需要用特定身体姿势或用特定

话语来敬拜。凡说自⼰爱神的⼈就是在敬拜。有⼈甚⾄什么也没说，却是在真

敬拜。敬拜是藉着湮灭和屈尊来认可和尊敬神的⾄⾼⽆上。用灵敬拜意思就

是，只专注于神自⼰。神融化我们的⼼，我们让祂发掘我们的⼼，对祂毫⽆隐

藏。在祈祷时，我们向神展示我们湮灭的灵，并向祂的灵深深致敬。我们用灵

和真敬拜这位是灵的神。 

 

4:25 妇人说：“我知道弥赛亚（就是那称为基督的）要来，他来了，必将一切的

事都告诉我们。” 

 

妇⼈明白弥赛亚要来的真理。她明白耶稣基督先来到地上，然后来进⼊信

徒魂里面。在这两种“来了”，祂必宣告。祂来地上，用祂的话语和祂的榜样来

宣告⼀切事。因此我们必须遵从祂的话，并效法祂所做的。祂来进⼊我们魂

里，必将⼀切的事都告诉我们。我们要倾听并领悟祂说的话。⼀个门徒若想和

主⼈说话，就必须给主⼈时间说话，否则他绝不可能受教。多数基督徒从不倾

听祂。他们满⾜于出声地向神祷告，但从不留意神说了什么。他们以为祷告就

万事⼤吉，已经敬拜神了。可是，如果耶稣基督要教导我们，我们就必须留意

祂的教导。祂说过，神想要、寻找并渴慕凡用灵敬拜神的⼈。唯有降服于神，

在祂的威严面前保持静默，我们才能以祂想要的这种⽅式来敬拜祂。 

我们注意到，⼀些从没被⼈教过的头脑简单的⼈，神却直接教导他们用这

种⽅式敬拜。正因如此，我们就确信这种⽅式是真的。所有直接被神教导的



 

 41 

⼈，除了圣灵没有别的老师，他们实践这种⽅式。他们有别于常⼈的特点就是

⼗字架、非常敬虔、有忍耐、安静和甘甜。每个被神的灵引导的⼈都经历这

个。凡没有经历这个的⼈，都是满了自爱的⼈，或者不愿放下、拒绝并降服自

⼰灵，把自⼰主权交给神的⼈；或者是耽溺于感官享乐，爱受造物的混乱和暴

⼒之⼈。但那些愿意降服的⼈，他们的⼼思被耶稣所夺，他们完全拒绝自⼰。 

 

4:26 耶稣说：“这和你说话的就是他。” 

 

是弥赛亚有权利对我们的⼼说话。耶稣说，“妇⼈哪，因你用你⾁身的耳朵

和⼼灵的耳朵倾听了我的声音，所以你知道，这和你说话的就是祂。”只有祂能

这样说话。当某⼈说话，让我们被摸着了，我们就当下结论说，神藉着这⼈的

⼝说话了。因此当神差遣祂的先知时，祂说，“要对耶路撒冷的⼼说话。”(赛

40:2另译)这是使命的标志，这⼈只是传话⽽已。当话语渗⼊⼀个⼈的⼼，神就

藉这⼈说话。⽽当话语并没有软化⼼，就表明这并非耶稣基督在说话。尽管话

语可能没有立时就让⼈发⽣改变，将来却⼀直有效。有些⼈让自⼰的⼼被摸

着，可在征询了理性和天性后，他们就不回应了。其他⼈在耶稣基督说话的那

⼀刻就信服，于是进⼊了祂的「道」。此后，他们丢下⼀切，因为他们见旁⼈

反对这「道」。耶稣基督撒种的比喻明显证实了这点。当耶稣基督的「道」落

在⽯头地上，就不成长，⽽是迅速枯⼲了，因为没有根基和内在。有些众⼦落

在荆棘中。这些⼈让「道」进⼊内在，但由于他们外在的各种忙碌，他们磨灭

了内在。落在路旁的种⼦没有被⼈接受，因为⼈与别⼈不义的往来。还有种⼦

落⼊好⼟。「道」真正在魂里有⼀种敬虔的果效。这样的⼈有根基，有内在。

这快乐陶醉的⼈结果⼦，不再受世上事物影响。 

 

4:27 当下门徒回来，就希奇耶稣和一个妇人说话。只是没有人说：“你是要什

么？”或说：“你为什么和她说话？” 

 

缺乏经历的善良淳朴之⼈对小事也感到惊讶。这些⼈保持惊讶，但他们不

急于判断。灵命⾼深的⼈处事不惊，因他们参透万事的本相。我们可以希望所

有⼈都像使徒们那样⾏事，他们不像寻常⼈那样急于判断神的仆⼈们做了什

么。寻常⼈凡事都论断，把最好的⾏为论断得像犯罪。有两类⼈这样论断。败

坏的⼈谴责，因为他们以为所有世⼈都和他们⼀样。他们把清洁⽆罪的⾏为解

读成恶毒的⾏为。第⼆类⼈谴责是出于⼀种隐藏的骄傲，于是他们谴责别⼈，

只赞成自⼰。他们对美德的认识很有限，他们认知范围以外的就被他们视为错

谬，经常以为是罪。但真属神的⼈让⼀切保持原样，什么也不判断。 



 

 42 

 

4:28 那妇人就留下水罐子，往城里去，对众人说： 

4:29 “你们来看！有一个人将我素来所行的一切事都给我说出来了，莫非这就

是基督吗？” 

 

这妇⼈成了第⼀个传教⼠。⼀旦我们认识了耶稣基督，并且祂对我们的⼼

说了话，赢得了我们的⼼，我们就想让每个⼈都认识祂。她如何让别⼈认识祂

呢？她丢下⽔和她的⽔罐⼦，只信靠神，被耶稣基督用话语和应许交通传输给

她的活⽔充满。她丢下自⼰的⽅法之后，就邀请每个⼈来有份于这极⼤的福

分，并公开承认自⼰以往的过错。她承认耶稣基督霎时就把她素来所⾏的⼀切

事都给她说出来了。她得出结论，这⼈就是基督，是带来救恩的那位。惟有祂

能在⼈里面运⾏这么⼤的救恩。 

 

4:30 众人就出城往耶稣那里去。 

4:31 这其间，门徒对耶稣说：“拉比，请吃。” 

4:32 耶稣说：“我有食物吃，是你们不知道的。” 

4:33 门徒就彼此对问说：“莫非有人拿什么给他吃吗？” 

4:34 耶稣说：“我的食物就是遵行差我来者的旨意，做成他的工。 

 

听到⼀个愚蒙妇⼈的话，撒马利亚⼈纷纷出城往耶稣那里去。这是回应神

呼召的信⼼。神用⼀个妇⼈，⽽且的确是⼀个罪恶的妇⼈，使她归信的同时，

叫她成为⼀个使徒（奉差遣者）。若众⼈像别⼈⼀样议论，就必会说，“这个⽣

活作风有问题的妇⼈说了这番话，我们千万别信她。”但众⼈没这么说，因为这

个妇⼈是耶稣基督差遣来传福音的。在她说话时，她在众⼈⼼上刻印了同样这

位耶稣基督，或者说，耶稣基督使用了这妇⼈的话语。 

耶稣基督的门徒们请祂吃东西。他们并不知道，祂即使在禁食的时候也有

别的食物吃，祂饱⾜了。祂的食物就是“这些⼈得了救恩”。但爱的神啊！门徒

们缺乏悟性。他们不理解你因慷慨仁厚⽽赐下的医治。他们不知道你的食物和

饮料是什么。神哪！你的食物就是这些灵魂。可你是如何从这些灵魂上得滋养

呢？是在于改变他们。耶稣基督吸引⼈，使⼈归信，不离不弃直到他们消失在

祂里面。爱的神啊！我们是你的食物，正如你也是我们的食物！最后，为了让

我们没有困难地渐渐变化成你形像，消失在你里面，于是你想要进⼊我们里

面，用你自⼰来滋养我们。救主啊！你的食物就是遵⾏你⽗的旨意，好让⼈类

被拯救。你带来了我们的救恩。耶稣基督热切渴望我们得救。迷失流荡在不义

道路上的⼈啊，你们可以选择要不要给耶稣基督这食物。若你想要被滋养，祂

就以祂自⼰来滋养你，这食物是相互的。 



 

 43 

 

4:35 你们岂不说‘到收割的时候还有四个月’吗？我告诉你们：举目向田观

看，庄稼已经熟了，可以收割了。 

4:36 收割的人得工价，积蓄五谷到永生，叫撒种的和收割的一同快乐。 

4:37 俗语说‘那人撒种，这人收割’，这话可见是真的。 

 

耶稣基督在这里说到⼈成熟了，可以收割了，因他们已经被预备好，可以

归信并接受祂的话语。祂也用五⾕的比喻来说起使徒们作⼯的果效。耶稣基督

来撒种并收割。因此祂说，“那⼈撒种，这⼈收割”，因祂那时正想着，祂流出

自⼰的⾎，为全⼈类种下的救恩，并且祂的使徒们将收割。 

 

4:38 我差你们去收你们所没有劳苦的，别人劳苦，你们享受他们所劳苦的。” 

 

耶稣基督在这里说到⼈成熟了，可以收割了，因他们已经被预备好，可以

归信并接受祂的话语。祂也用五⾕的比喻来说起使徒们作⼯的果效。耶稣基督

来撒种并收割。因此祂说，“那⼈撒种，这⼈收割”，因祂那时正想着，祂流出

自⼰的⾎，为全⼈类种下的救恩，并且祂的使徒们将收割。 

 

4:39 那城里有好些撒马利亚人信了耶稣，因为那妇人作见证说：“他将我素来所

行的一切事都给我说出来了。” 

 

许多预备好的⼈相信了这个愚蒙妇⼈的话，因为他们已经被预备好了。神

经常使用妇⼈们，甚⾄包括罪恶的妇⼈，来表明祂的真理。祂使用抹⼤拉的马

利亚来向使徒们宣告祂的复活。她是作为⼀位使徒（奉差遣者）和智慧的导

师，来引导⼈到耶稣基督那里。 

 

4:40 于是撒马利亚人来见耶稣，求他在他们那里住下，他便在那里住了两天。 

4:41 因耶稣的话，信的人就更多了。 

4:42 便对妇人说：“现在我们信，不是因为你的话，是我们亲自听见了，知道这

真是救世主。” 

 

我们所学关于内里⽣命的⼀切，以及我们能说出来的⼀切，都不及对它的

实际经历。⼀个⼈倾听神在她里面说话，从神说的话所学到的，比从传道者们

所有的话语学到的还要多。凡经历过里面神同在之甘甜的⼈，都忍不住会说，

他们尝到或经历到的，超过他们⾔语所能表述。你们总是怀疑我们告诉你们的

关于神各种⽅式的话，你们以为这是想像出来的，请你们努⼒拥有这有福的经



 

 44 

历吧！这样你们就必会被所得的益处陶醉着迷了。那时你们就会说，亲身经历

证明了是真的。 

 

4:46 耶稣又到了加利利的迦拿，就是他从前变水为酒的地方。有一个大臣，他

的儿子在迦百农患病。 

4:47 他听见耶稣从犹太到了加利利，就来见他，求他下去医治他的儿子，因为

他儿子快要死了。 

4:48 耶稣就对他说：“若不看见神迹奇事，你们总是不信。” 

 

没有什么比总是指望有确据更与信⼼相抵触。许多⼈都这样做。尽管他们

的道路是好的恶，他们的⽅式却不纯洁，也不讨神喜悦。神眷顾他们，赐给他

们⼀些神迹奇事，但他们软弱，不肯接受。有些社会地位⾼或出身⾼贵的⼈只

跟随外在神迹或兆头，很难跟随信⼼的晦暗不明。 

 

4:49 那大臣说：“先生，求你趁着我的孩子还没有死就下去。” 

4:50 耶稣对他说：“回去吧！你的儿子活了。”那人信耶稣所说的话，就回去

了。 

4:51 正下去的时候，他的仆人迎见他，说他的儿子活了。 

4:52 他就问什么时候见好的。他们说：“昨日未时热就退了。” 

4:53 他便知道这正是耶稣对他说“你儿子活了”的时候；他自己和全家就都信

了。 

 

这位⼤臣说：“先⽣，求你趁着我的孩⼦还没有死就下去”，表明他既有信

⼼，也缺乏信⼼。他有⾜够的信⼼相信耶稣基督能医治他⼉⼦，可他不相信耶

稣基督即使在他⼉⼦死后也能叫他⼉⼦复活。很多⼈在对付自⼰缺陷上都有这

样的信⼼，他们寻求非常有限的完全。他们不相信自⼰能拥有⼤信⼼，因此只

寻求普通恩典，⽽不是非凡恩典。有些罪⼈以为神只原谅小罪。他们不相信神

会原谅各种罪，比如该隐杀亚伯的罪。“我的罪孽太⼤，⽆法被赦免。”（创

4:13另译）⼀旦他们陷⼊麻烦，他们要么绝望，要么⾛进旷野自由放荡。因为

神的良善是⽆限的，⼤过我们的软弱，我们切勿给我们对神的信赖设限。当我

们真诚地渴望归信神，⽆论犯过什么罪，神的良善就是比那些罪更强⼤。 

我们渴望灵命完全也是同理。我们要总是争取更完全，盼望神赐给我们必

要的恩典来达到更完全。我们⽆需看自⼰和自⼰的软弱，因为我们不依赖自

⼰。我们知道自⼰是愚昧的。相反，我们依赖神的良善和祂⾄⾼的权能。我们

寻求完全时，并非寻求非凡的事，因为这是骄傲。超凡和完全之间有⼀个区

别。做个超凡的⼈是个非凡的恩惠，比如异象、启示、提升、销魂狂喜等，这

些是非凡和显著的恩典。它们是极好的，但它们并非完全，“完全”倾向于死和



 

 45 

湮灭。“完全”就是让神是⼀切，若我们还有什么的话，让⼀切都被取⾛。于是

我们就进⼊微小、落魄，让凡事都进⼊神⼿里。我们把自⼰毫⽆保留地弃绝给

祂，允许自⼰的亮光和各种倾向都被拿⾛。我们让神的意志代替我们的意志。 

这位⼤臣的⼉⼦得了医治。神有时赐神迹给那些初信的⼈，因为这会坚固

他们的信⼼。为了说明这点，圣经又说，他自⼰和全家就都信了。 

 

 

约翰福音第五章 
 

 

5:1 这事以后，到了犹太人的一个节期，耶稣就上耶路撒冷去。 

5:2 在耶路撒冷，靠近羊门有一个池子，希伯来话叫作毕士大，旁边有五个廊

子。 

 

这池⼦既预表悔改，也预表内在情形。关于悔改，这池⼦医治罪在⼈⼼里

导致的⼀切弊病。有五个廊⼦，即五个⼊⼝或转变的⽅式。这池⼦也预表内里

⽣命，即我们各种疾病得到医治的所在。这池⼦是用来清洗洁净，并医治那些

弃绝自⼰给神圣牧⼈，像⽺⼀样跟随祂道路的⼈。有五个廊⼦，指的是有五种

被引⼊池⼦的⽅式。凡想得到完全医治的⼈切勿只愿呆在屋⼦里，⽽是必须去

池⼦里。五个廊⼦就是五个进⼊的⽅式：阅读、默想、爱慕、⾏动和普通外在

操练。所有这些⽅式都是好的，藉此我们靠近池⼦，但⽅式本身并非池⼦。若

我们很想得到彻底完全的医治，就必须进⼊池⼦，才有可能得医治。 

 

5:3 里面躺着瞎眼的、瘸腿的、血气枯干的许多病人。 

5:4 因为有天使按时下池子搅动那水，水动之后，谁先下去，无论害什么病就

痊愈了。” 

 

搅动那⽔要分两种情况。第⼀种情况是神乐意感动罪⼈⼼底，带他悔改的

时候。这是⼼所受的第⼀次感动，绝对能医治和使⼈归信。但⼈若忽略这感

动，就只会有⼀种表面上的归信，并非真实的归信。这种情况下，这些⼈渴望

被转变，但因疾病的缘故，他们很难做出任何努⼒。他们等候⽔动，或者等待

得到帮助。不过，他们比其他罪⼈有⼀个优势：尽管他们病了，但他们预备好

了可以得医治。 

第⼆种搅动那⽔的情况是发⽣在⼀个⾛内里⽣命道路的信徒里面，且只在

她安息于默观和甘甜宁静的时候发⽣。她以为她里面凡事都被所经历的极⼤的

平静吞没了。突然，神的天使来搅动这平静祥和的⼼底。于是我们觉得本来似



 

 46 

乎已经被熄灭的⼀切事物又苏醒了。从前深深的安宁，如今越发强烈地焦虑不

安。于是魂感到⼗分悲伤，⼏乎⽆法承受。凡尚未体验到这平安的⼈都有⼀种

惊⼈的痛楚伴随着混乱。他们活在困境中，⼼渐渐变得刚硬。但有些⼈是在长

时期体验了深深平安后才遭遇这种奇特的搅动，这对他们来说就比死更难以忍

受。如果他们忠诚地用完全弃绝的态度把自⼰先扔到池⼦里，⽆论害什么病就

痊愈了。但他们若不这样做，就必不痊愈。 

有些⼈绝不弃绝自⼰，却试图回到从前享受平安的光景。这是完全不可能

的。唯⼀得医治和被彻底炼净的⽅法就是把自⼰扔到池⼦里。他们说，“这魂如

此平静安宁，搅动池⽔有什么益处？”然⽽，⼈过去平静安宁，是因为她过去没

感觉到自⼰的麻烦和居功自利。她外面得了洁净，但风平浪静只是表面上的，

罪恶是藏在根⼦里。为这缘故，天使搅动那⽔，她就必须把自⼰扔到池⽔里。

如果混乱回来了，恶未得医治，是因为弃绝得不完全彻底，她只是在廊⼦里等

着。医治不完全，是因为她没有完全弃绝自⼰。凡用彻底弃绝的⼼态把自⼰扔

进池⼦的⼈，⽆论害什么病都得了痊愈。 

⽔动之后，谁先下去，才得医治。我们必须跟随第⼀直觉，⽔⼀动就毫不

迟疑地下去，不怕被淹死，因为我们若等，就可能开始琢磨，到底要不要弃绝

自⼰了。若不弃绝自⼰，就必定不会得医治。 

 

5:5 在那里有一个人，病了三十八年。 

 

有两种长期疾病。第⼀种是，罪⼈长期受煎熬，渴望得医治，却不去寻找

办法。由于得不到帮助，他们就仍在病中。第⼀种，当天使搅动那⽔时，不弃

绝自⼰给神，反⽽找各种出路，试图摆脱疾病的⼈。她的悖逆毫⽆助益，反倒

加剧病情。她抗拒疾病，⽽不是忍受刑罚。我认识有⼈⼗年、⼆⼗年⼀直这个

样⼦，找不到⼈帮助把他们扔进弃绝里。 

 

5:6 耶稣看见他躺着，知道他病了许久，就问他说：“你要痊愈吗？” 

5:7 病人回答说：“先生，水动的时候，没有人把我放在池子里；我正去的时

候，就有别人比我先下去。” 

 

耶稣基督问候这⼈，并问他：“你要痊愈吗？”首先，这表明同意和意愿对

于得医治来说是必要的。其次，耶稣基督显明祂自⼰就是医治各种疾病的池

⼦。⽆论我们身处什么环境，若我们知道如何弃绝自⼰给祂，祂必彻底医治我

们。那位可怜的病⼈答得好。他说自⼰⽣病很长时间，因为没有⼈把他放在池

⼦里。⼏乎所有灵命成长的迟缓都源自于找不到⼈懂得弃绝的⽅法，能把⼈放



 

 47 

在池⼦里。耶稣基督经常怜悯那些⽆⼈帮助的⼈。经过他们同意，祂就亲临他

们，给他们指示⽅法。 

 

5:8 耶稣对他说：“起来，拿你的褥子走吧！” 

 

耶稣对他说，“起来…”意思就是，“脱离你痛苦的安歇，⾛⼀条相反的路

吧。休息⼀直以来都扶持了你。现在需要你随身携带你的安歇，扶持你自⼰。”

有时，魂被扶持、维系并安歇于这安歇中。也有时，他随处都带着他的安歇。

他不再安歇于安歇，⽽是安歇于⾏⾛当中。他带着那曾维系他的安歇。 

 

5:9 那人立刻痊愈，就拿起褥子来走了。 

5:10 那天是安息日，所以犹太人对那医好的人说：“今天是安息日，你拿褥子是

不可的！” 

5:11 他却回答说：“那使我痊愈的对我说：‘拿你的褥子走吧！’ ” 

 

我们只照着神的旨意进⼊弃绝，神医好⼀切疾病。拿起你的褥⼦⾛吧，就

是进⼊神⼉⼥的自由，在这自由中，⾏⾛并不打断安息。我们发现许多⼈都反

对这最后的灵程，并说，“切勿离开你的安歇，因为这是违背神旨意的。“但我

们必须离开神普遍的旨意，进⼊神特殊的旨意。得医治标志着这⼈正⾛在进⼊

神特殊旨意的正确道路上。因此这⼈对反对的⼈没什么别的好说，只回答说，

“那使我痊愈的对我说：‘拿你的褥⼦⾛吧！’ ” 

 

5:12 他们问他说：“对你说‘拿褥子走’的是什么人？” 

5:13 那医好的人不知道是谁，因为那里的人多，耶稣已经躲开了。 

5:14 后来耶稣在殿里遇见他，对他说：“你已经痊愈了，不要再犯罪，恐怕你遭

遇的更加利害。” 

 

耶稣医治他之后，就躲开不见了。祂的敌对者想要这⼈给出⼀个得痊愈的

理由，他却没有理由。敌对者们忽略这⼈已经痊愈，并如何得医治的事实。耶

稣基督再次向这⼈显现，告诉这⼈，他已经痊愈了，但⼀定要忠信，否则恐怕

遭遇更坏的事。从神领受了诸般⼤恩典之后所犯的奸恶和不忠，远比最⼤的罪

⼈所⾏的罪恶更危险。 

 

5:15 那人就去告诉犹太人，使他痊愈的是耶稣。 

5:16 所以犹太人逼迫耶稣，因为他在安息日做了这事。 

 



 

 48 

最圣洁的⾏为经常被解读为邪恶。当羡慕和嫉妒掺混，就蒙蔽了⼈的双

眼，看不见那些最⼤的神圣作为。于是他们抱怨某些非本质性的正式外在⾏

为。安息日，⼈们戒除⼀切俗务和罪，可这⼈得痊愈了，他们就把规定改为戒

除⼀切善⼯。这样，他们就⼲犯了安息日，这日⼦本是应当给神带来荣耀的。

我们也不该这样做。当有⼈听说默观中神的安息时，就想要虔诚地严格遵守，

不被世上任何事打断默观。然⽽，⼀旦神让我们知道祂的旨意，我们就该立刻

放下默观，去⾏动。耶稣基督当着众⼈的面在安息日作⼯，“⼲犯了”安息日。

祂在这天作⼯，，是因为祂是神的⼉⼦。祂显明，对⼈来说是安息的，对祂来

说是⾏动。我们里面越安息，神越能在我们里面为我们⽽⾏动。我们越安息，

神在我们里面⾏动的强度越加增。这就是为什么耶稣基督乐意在安息日⾏医

治，为要使我们确信，当我们安息于神，那时祂就格外仔细地医治我们的恶。 

 

5:17 耶稣就对他们说：“我父做事直到如今，我也做事。” 

 

耶稣基督在这里说到神圣三⼀的外在和内在作为。神在所有的内在运作

中，⼀直在做事直到如今，因为祂是持续不断地在产⽣祂的「道」。⽽祂的

「道」也在持续不断地和祂⼀起⾏动。⽗神与⼦神之间这种共同的⾏动产⽣圣

灵。神在祂自⼰里面的这种持续动作，并不会对祂在自⼰里面的休息造成片刻

⼲扰。在祂的外在运⾏中，祂持续在做有益于⼈类的事，但祂的作为并不⼲扰

祂的安息。 

耶稣基督声明，祂也与⽗⼀起做事，为着⼈类的益处。祂希望⼈类允许祂

在他们里面作⼯，祂说这话是回应祂当时所面临的反对。当⼀个⼈被置于使徒

⽣命情形中，她就有份于神的作为，因⽽她的安息也不被她的作为打断，同样

她的作为也不被她的安歇所打断。 

 

5:18 所以犹太人越发想要杀他，因他不但犯了安息日，并且称神为他的父，将

自己和神当作平等。 

 

只有很少⼈容忍并相信真理，因为⼈们普遍把陈明真理当做骄傲或亵渎。

耶稣基督声称，祂是神的⼉⼦，于是众鬼魔威胁祂。真理极为纯净和崇⾼，只

有真理自身才能揭示真理。耶稣基督亲自宣布祂是神⼉⼦这个真理。⼈类得救

赎全赖于此。祂并不想让魔鬼—说谎者的⽗—来宣扬祂是神的⼉⼦，否则⼈们

会因为是从说谎者之⽗显明的，⽽怀疑这真理的真实性。于是，魔鬼就试图破

坏⼈们对“耶稣基督是神⼉⼦”这个事实的信任。这就是为何耶稣基督禁⽌邪灵

污鬼说祂是神的⼉⼦。耶稣基督亲自告诉⼈们祂是神的⼉⼦。 



 

 49 

 

5:19 耶稣对他们说：“我实实在在地告诉你们：子凭着自己不能做什么，惟有看

见父所做的，子才能做；父所做的事，子也照样做。 

 

耶稣基督使⼈知道祂是永⽣神的⼉⼦，以及⽗神和祂之间平等的王权，然

后祂说到了祂与⽗神之间共同的作为。耶稣基督既是作为神，也是作为⼈，来

提说祂自⼰。作为神，耶稣基督惟有看见⽗所做的，祂才能做；⽗所做的事，

祂也照样做。作为⼈，⼦凭着自⼰不能做什么，只做⽗所做的每件事，让自⼰

被⽗的动作所引导。作为「道」和⽗的形像，祂完美地代表了⽗所是、所做的

⼀切，并且做⽗所做的⼀切，⽗不做的祂⼀样也不做。祂看见⽗做了什么呢？

祂看见祂的⽗做事完全是在祂里面。⼦也这样做，如此⼀来，⽗与⼦就是彼此

相互的。⼦只做⽗所做的，祂们共同产⽣圣灵。耶稣基督作为神⽽⼈者，直到

如今仍做着祂看见⽗所做的事。和⽗⼀样，祂也亲自出现在坛上的圣餐里。在

⽗所有的⼯中，⼦与⽗⼀起做。⼀切都是藉着「道」创造的，没有⼀事不是藉

着祂做的。 

 

5:20 父爱子，将自己所做的一切事指给他看，子13还要将比这更大的事指给父

看（另译），叫你们希奇。 

 

耶稣基督是既作为⼈，也作为神在这里说话。作为神，⽗必然爱祂的

「道」，正如「道」必然爱⽗。这相互的爱出自神，带着神的仁善、爱和知

识。这⼀切都是⼀位神，具备⼀个不可分割的本质，具有三个迥然不同的位

格。⽗必然爱祂的⼦，将自⼰所做的⼀切事指给祂看，也将自⼰的⼀切所是指

给祂看。⽗里面发⽣的⼀切，也在⼦里发⽣。⼦作为⼈，还要将比这更⼤的事

指给⽗看，向⼈类显明神的诸般运作，叫所有天使和⼈都惊奇称羡。祂也说到

祂已经⾏过的⼤量神迹奇事。 

 

5:21 父怎样叫死人起来，使他们活着，子也照样随自己的意思赐生命给人（直

译）。 

 

耶稣基督在这里说到许多种的复活。第⼀次复活是发⽣在创造世界的时

候，那时神赐⽣命给⼀具死的形体。其余复活都是从罪到恩典、从天然死亡到

⼀个新的天然⽣命，以及从亚当的死亡到神里的⽣命。尽管⽗神运⾏所有这些

复活，但也是藉着「道」运⾏的。⽗神只与「道」⼀起做这些事，「道」也只

 
13 译注：and he will show him greater works than these, so that you will be astonished. 英译本确有歧义，可以
理解为和合本译法，也可以理解为“子要将…指给父看。” 



 

 50 

与⽗神⼀起做这些事。如果说⽗神有神圣权柄执⾏祂的旨意，没有任何事物抗

拒祂，⼦也照样随自⼰的意思赐⽣命给⼈。⼦有同样的权柄交通传输祂从⽗领

受的这⽣命。但祂向谁交通传输呢？照祂自⼰的意思。祂不看⼈的各种优点，

⽽是看祂想让他们拥有的祂的良善和怜悯。 

 

5:22 父不审判什么人，乃将审判的事全交与子， 

 

「道」⼀成为⾁身，神就赐给祂审判的权柄，因为耶稣基督为⼈类的罪满

⾜了⽗神的要求。⽗神极其满⾜，祂不再对⼈类有任何审判，因为⼈类已经在

耶稣基督里了，耶稣基督已经还清了他们⼀切债。因此，耶稣基督必审判他

们，因祂理所应当有权利审判他们。祂会判断他们是否滥用了对祂宝⾎的取

用，或者他们是否拒绝了取用祂的宝⾎。因为当他们得罪神时，他们主要是得

罪了耶稣基督。他们并不是得罪祂这位救赎主，⽽是得罪了祂这位审判者。然

⽽，如果说这审判对祂赐宝⾎为要救赎的⼈满了怜悯的话，同样祂也对恶意拒

绝并滥用祂诸般恩典的⼈充满义愤和烈怒。但那些并非充满恶意，只是软弱⽽

已的⼈，不必惧怕或灰⼼。他们必须信赖这位极其爱他们的审判者，祂⼀直乐

意用自⼰的⾎和⽣命还他们的债，遮蔽他们的软弱不让⽗神看。因此，他们可

以全然把自⼰信托给祂。但有彻底恶意的罪⼈们有理由害怕，他们的过犯必遇

见祂严厉的公义。⼈们会看见，从如此⽆限的怜悯中获益还是滥用，完全是自

⼰的选择。若是滥用，他们会惊恐地看见，祂的怜悯已经变为忿怒。世上最⼤

的罪就是滥用神的恩典。如果耶稣基督有权柄审判，那只是因为⽗神赐了这权

柄给祂，因为⼦没有什么不是从⽗领受的。 

 

5:23 叫人都尊敬子如同尊敬父一样。不尊敬子的，就是不尊敬差子来的父。 

 

神希望万国都认耶稣基督为神，尊敬⼦如同尊敬⽗⼀样。神圣三⼀在

「道」成⾁身以前就被尊荣。耶稣基督在这里是说到祂是神这个事实，只尊敬

⽗，不尊敬⼦的，就是不尊敬⽗。神⽆法被那些不尊敬⼦、滥用祂宝⾎和祂善

⾏的⼈所尊敬。 

 

5:24 我实实在在地告诉你们：那听我话、又信差我来者的，就有永生，不至于

定罪，是已经出死入生了。 

 

这些话多么让⼈得安慰，这些话⾜以证实之前说过的真理！耶稣基督郑重

承诺，凡在灵魂深处听见祂话语，并相信耶稣基督的身份、祂的使命以及祂来

宣扬的真理，这样的⼈就有永⽣。这永远的⽣命就是「道」的⽣命，交通传输



 

 51 

给凡听的⼈。凡听祂「道」的⼈就得到⼀股祂⽣命的流。有了「道」的⽣命和

活⼒，信徒就不⾄于定罪。甚⾄，耶稣基督不审判那些带有祂印记的⼈。 

耶稣基督让我们确知，凡信和听的⼈是已经出死⼊⽣了，已经出离了罪的

死亡，进⼊恩典的⽣命；出离内在死亡，进⼊和神内在的⽣命。 

 

5:25 我实实在在地告诉你们：时候将到，现在就是了，死人要听见神儿子的声

音，听见的人就要活了。 

 

神圣的救主啊！非受造的「道」、成⾁身的「道」、做中保的「道」，在

⼈⼼里被听见的「道」！⼀切的美福都在于听见「道」，⼀切的祸患都源自没

听见。然⽽，许多⼈不听。耶稣基督在这里说到两种要听见祂声音的死⼈：因

罪⽽死的⼈，和死于奥秘灵程的⼈。因罪⽽死得⼈必须被置于⼀个倾听神话语

的情形。罪⼈们的耳朵必须向各种迷惑⼈的声音关闭：魔鬼、世界和⾁体。若

他们想听见神的声音，他们就需要倾听祂可爱的声音，这声音能赐⽣命。还有

奥秘的死亡，其间信徒已经多次听见神的声音，然⽽声音⽌于⼀种似乎彻底完

全的剥夺。但当他们死在坟墓里，他们却在⿊暗墓⽳里听到了那可爱的声音。

神⼉⼦的声音交通传输⼀种全然神圣的⽣命。神的爱啊！死⼈倾听你，并听见

你的声音，他们就要活了14！ 

 

5:26 因为父怎样在自己有生命，就赐给他儿子也照样在自己有生命， 

 

这句话证实了前面的话。除了神以外，没有⼈在自⼰有⽣命。神赐⽣命给

耶稣基督这位神⽽⼈者，使祂因本质的联合⽽自身就有⽣命。所有其它存在唯

有在有份于祂时，才有⽣命。他们自身没有⽣命。所有⽣命都是源自耶稣基督

的⽣命。「道」在自⼰有⽣命，祂把这⽣命交通传输给⼈类。然⽽，祂只把这

⽣命交通传输给愿意接受这⽣命的⼈。祂交通传输⽣命的多寡取决于这⽣命要

流⼊的魂里面空间的⼤小。空处越多，这⽣命可以流⼊这魂的障碍就越小。因

此，我们越多看见让耶稣基督活出、⾏动和运⾏在我们里面的必要性，我们就

越多放下自我⾏动，让耶稣基督在我们里面活。 

 

5:27 并且因为他是人子，就赐给他行审判的权柄。 

 

这句话显明了神对⼈类的宽宏和极⼤的良善，让⼈没有理由抱怨神。如果

神作为圣洁、公正和完全的神来审判⼈类，那审判必是严厉的，是照着神的所

 
14 译注：原文是What is it that has come, that the dead…!本处做了意译。 



 

 52 

是来审判。然⽽神把这审判权赐给耶稣基督，让祂来⾏审判。因为祂既是⼈

⼦，也是⼈，具有我们的软弱和语⾔。祂不作为神来审判我们，⽽是照着我们

的软弱，作为⼈来审判。因为⾄终祂本身并没有软弱，但祂担负了我们的软

弱，理解我们。在爱里公正⽽甘甜的审判啊！ 

 

5:28 你们不要把这事看作希奇。时候要到，凡在坟墓里的，都要听见他的声

音，就出来。 

 

所以我们⽆法怀疑奥秘复活的真实性，以及世界末了身体复活的真实性，

耶稣基督使我们确知，时候要到，凡在坟墓里的，都要听见神⼉⼦的声音。说

到死亡后，祂说起另⼀个情形，就是坟墓的情形，这是个更绝望的情形，因为

⼀个⼈若只是死了，倒比⼀个在坟墓里化为灰尘，完全湮灭的⼈更有盼望。然

⽽，⽆论看起来多么绝望，两者⾄终都没有理由怀疑这情形的真实性，耶稣基

督向我们保证了，时候要到，凡在坟墓里的，都要听见祂的声音，就出来。 

有多个坟墓。⼀个是罪，第⼆个是恩典，第三个是天然的坟墓。在每种坟

墓里听到神⼉⼦声音的⽅式不同。 

坟墓里的罪⼈分两种。⼀种听见神⼉⼦的声音，就归信了。另⼀种不想从

中受益。第⼀种⼈听见赦免的声音，第⼆种听见忿怒的声音。两种⼈都是在坟

墓里，这意味着长期犯罪的习惯。第⼀种⼈归信了，⽽第⼆种⼈变得更坏。⽽

且，我们的主在这句话里，并没有像在别处说到死的时候，说凡听到祂声音的

⼈就活了，因为许多⼈听见了，却不接受。若他们有了新⽣命，就会有新的

罪，因为他们滥用神的诸般恩典。 

有两种坟墓。第⼀种坟墓是在⼈自⼰里面，⼈脱离与受造物的往来⽽独善

其身。在平静安宁中，他们倾听神⼉⼦的声音，祂吸引、教导并把他们与其余

⼈分离。这声音点活他们，赐他们内里⽣命，同时也给他们外在的死亡。第⼆

种坟墓是在⼀种内在死亡或深深湮灭之后，在魂里发⽣的，从神或受造物都得

不到可感知的恩典。当她听到赐新⽣命的耶稣基督的声音时，她只想着留在她

的坟墓里。还有许多其它灵程，其间魂经历如同⿊暗牢狱般的晦暗，在此就不

赘述了。 

这句经⽂很好地支持了在马太福音 4:16和以赛亚书 9:2提到的关于耶稣基

督的话：那坐在⿊暗里的百姓，看见了⼤光；坐在死荫之地的⼈，有光发现照

着他们。 

 

5:29 行善的，复活得生；作恶的，复活定罪。 

 



 

 53 

这句经⽂解释了天然的复活，在其它经⽂里我忘了做解释。因此凡⾏善

的，照着他们的情形和神对他们的要求，被复活，来享受神；凡作恶的，被复

活，以被定罪。这诠释了罪的情形。如果⼀个⼈⾏所建议她⾏的善，就复活得

恩典的⽣命；但如果⼈把恩典用来更活泼有⼒地⾏恶，就复活进⼊被定罪的光

景。 

这句经⽂值得解释⼀番。当我们听到在⼈里面，魂必须是死的、被动的，

就误以为在这样情形下，魂不可以⾏善⼯或遵⾏神的旨意。正相反，我们在里

面越向自⼰死，外面就越能⾏善。我们的确不像以前那样，渴望千百个事物，

这也是事实。这些美好事物会牵引⼈离开所在灵程，离开神的旨意。神取去了

⼈对这些美好异物的欲望，让⼈只做祂想让⼈做的事。当⼈与神的诸般情形⼀

致，神就带着⼈去作⼯。 

 

5:30 我凭着自己不能做什么，我怎么听见，就怎么审判。我的审判也是公平

的，因为我不求自己的意思，只求那差我来者的意思。 

 

耶稣基督是神，祂作为神⽽⼈者，单凭自⼰不能做什么，祂与⽗神是不可

分离的。甚⽽，凡祂所有的，都是来自⽗神，因为祂是源自⽗神。作为⼀个

⼈，祂是照着从神赐给祂的智慧来判断。“我的审判也是公平的”，因祂审判时

不寻求自⼰的利益，不照着自⼰的意思，⽽是寻求那差祂来者的意思。但要执

⾏祂⽗神的意志，耶稣基督有⼀个神圣的意志，这必然就是祂⽗的意志。⽗的

意志和⼦的意志是⼀样的，是在神里面产⽣的祂们的爱。耶稣基督作为神，只

有⽗神的意志，没有别的意志；⽽作为⼈，祂有完全自由的祂的意志，远远比

任何其他⼈的意志都更自由。然⽽，祂的意志降服于神的意志。祂只要神所要

的，并遵⾏之。在客西马尼园发⽣的事就是这样，祂说：“不要成就我的意思，

只要成就你的意思。”我们由此看见祂的意志是自由的，然⽽却有必要降服于⽗

的意志。 

“⼀个湮灭的魂没有自由”这种说法是错谬的。湮灭后，魂前所未有地能自

由地照神的意思做事。魂已经把⼀切给了神，并逐渐与神的意志成为⼀致，直

到神与她联合。当魂不再有意志，她以完全的自由，有福地消失在神里面。由

于这样的魂是灵命⾼深的，她只想要神想要的。这是奖赏她牺牲了自⼰的意

志，不是她有错。消失在神的意志里，被称为奥秘的湮灭，乃是⼀种极其丰富

的自由。奥秘的湮灭是个有福的必要，魂从中找到了神的意志。这超乎普通恩

典。⼀个⼈是可以抗拒普通恩典的。我们总是可以选择要，或是不要某个普遍

恩典的。与神的旨意隔绝，⼈就留在⼀个低级的、动物的意志里，渴慕美物或

欢愉，憎恶受苦。然⽽我们发现，灵的意志比动物的意志更强有⼒，动物的意



 

 54 

志必须降服于灵。对于⼀个已经湮灭死⼰的⼈来说，她已经死了，消失在神里

面了，当模成神荣形后，她不再有其它意志，唯有神的意志。 

 

5:31 我若为自己作见证，我的见证就不真； 

5:32 另有一位给我作见证，我也知道他给我作的见证是真的。 

5:33 你们曾差人到约翰那里，他为真理作过见证。 

5:34 其实并不是我接受从人来的这种见证（另译）；然而我说这些话，为要叫你

们得救。 

 

耶稣基督教导我们不要判断祂。因为祂是神，所以祂为自⼰作的见证是真

的，然⽽给自⼰作见证对祂来说不值得。因此祂说，“另有⼀位给我作见证，”

祂指的是祂的⽗，⽗神称⼦为“我所喜爱的”；也指的是见证耶稣基督真实身份

的施洗约翰。 

耶稣是神，祂说，其实并不是我接受从⼈来的这种见证，因为我本身就知

道真相，不需要⼈的见证。然⽽我说这些话，为要叫你们得救，并照着真道信

我，因为你们的软弱和瞎眼会引你们不相信我做的⼯作。 

 

5:35 约翰是点着的明灯，你们情愿暂时喜欢他的光。 

5:36 但我有比约翰更大的见证，因为父交给我要我成就的事，就是我所做的

事，这便见证我是父所差来的。 

 

神圣的救主啊，约翰是显明你为圣的明灯！因此他燃烧并发光，但他并非

⽕焰的来源。但作为⼀盏点着的明灯，他指明通往真光的道路，耶稣就是真

光。神啊！⼈们在施洗约翰的光辉中喜乐欢腾。⼈们喜爱他散发的热忱，并因

⽽得到升华。耶稣基督啊，与你相比施洗约翰是⼀个小光，因此他更容易让⼈

们理解和接近。这光本来只是用来帮助⼈们到你那里去的，但⼈们却⽌步于

他，自娱其中，休闲其中，不从其中出来。若是神不因着祂的爱和能⼒，停⽌

这光，给出⾄⾼的光，⼈们就会⼀直⽌步不前。于是他们被迫⾛向你，把自⼰

丢弃给你的道路。为这缘故，当耶稣基督开始传道，如白昼之光显现时，那只

在夜里有用的灯在白昼就变为⽆用了，于是约翰死了，被砍了头。因此约翰的

死和他的灯光熄灭向⼈们见证耶稣基督是谁，见证了耶稣基督在⼈⼼里作⼯，

如同白昼赐下明晰。凡看见白昼，不忽略白昼的⼈，就继续说，这是白昼，毫

不为难地宣扬，“这日到那日发出⾔语。”（诗 19:2）⽽且，耶稣基督说，祂所

做的事见证祂是⽗所差来的，⽽且祂是从⽗那里得到光。耶稣基督传播这光，

在白昼宣扬祂⽗的光，以及见证祂的真理之光。 

 



 

 55 

5:37 差我来的父也为我作过见证。你们从来没有听见他的声音，也没有看见他

的形像。 

 

这段话中，耶稣基督称自⼰是⽗的声音和形像。⼈们⼀直以来渴望看见

神，像神，并听见祂的喻令。由于⽆法用任何形像来代表神，他们就照着自⼰

的幻想来造神，从⽽制造了各种偶像。耶稣基督才是⽗神的忠实和完美形像，

祂亲自来给世⼈看，好叫他们不要再给他们自⼰制造神的形像来拜。因此耶稣

基督是作为神的形像⽽来世上。这就是为何祂说，你们从来没有看见祂的形

像，却自⼰造了祂的形像。但耶稣说，你们若渴望见神，就看我，接受我，敬

拜我吧。这样，你们就是敬拜了神的形像，同时又没有犯拜偶像的罪。在我以

前，你们从来没有听见神的话语，也没听见神的喻令，直到我来你们才听见。

神的「道」并非⼀种组织起来，或清晰表达的话。所有组织好的话语有时是祂

旨意的表述，有时是藉由⼀个天使表达的。但神的「道」本身是丰富⽽实质性

的，在道成⾁身的奥秘中外在地产⽣祂自⼰。祂在魂的根基和中⼼里内在地表

达这实质性的「道」。 

耶稣基督对⼈们说，他们从未听见神的声音，所以祂来了，好叫他们听

到。我们若忠⼼地倾听耶稣基督，经常思量，我们就必非常有福！因为当祂对

魂说话，我们思量这话，祂就会把祂的形像刻印在我们的魂上。的确，我们⽆

法制造⼀个神的形像来敬拜，因为除了耶稣基督以外，没有神性的样式，唯有

耶稣基督是⽗神的形像，祂来修复我们里面神的形像。这形像已经在我们里面

被损毁了，于是这位神圣的「道」成为⼈，披上可以作代表的⼀个本性和⼀个

形体。用天然形体15和诸般奥秘来代表祂，好提醒我们对祂应尽的义，这本是⼀

件值得赞赏、公义和有用的事。当我们尊荣这些形像，从属灵层面理解它们

时，我们并不敬拜这些形像。相反，我们看见形体，就⼼存对那位可敬原版真

身的爱戴。有些弟兄们偏颇了，他们想要排除这些展示主耶稣为我们受苦和作

⼯的画作。然⽽他们保留了他们⽗辈和捐助者们的雕像和肖像，不允许别⼈对

之不敬。那他们岂不是更该对我们神圣救主的肖像表示尊重吗？他们谴责我们

敬拜耶稣肖像也是错的。因为⼈的确总是从实物过渡到实物所代表的涵义，我

们从天主教教理中学到过如何解释这些肖像。如果⽆知的⼈误解这些肖像，我

们⽆法让教会为此负责。通过众圣徒的肖像，我们保存了他们⽣平史，记住了

他们所⾏之事和为神所受苦难，好叫我们爱他们的榜样，也去做伟⼤事⼯。因

神住在他们里面，因此他们有份于神的荣耀，我们欢乐地尊荣那些神所尊荣的

 
15 译注：作者可能是指天主教里的耶稣画像。这段话是否符合圣经教导，请读者慎思明辨。 



 

 56 

⼈。我们看见神在他们里面，他们在神里面，但我们并不把他们当做偶像来崇

拜。我们给他们的尊荣回到神那里。 

既然我们提到这个话题，我们应当提到⼀个被比较单纯之⼈解决的问题：

失去耶稣基督的肖像和众圣徒的肖像，正如圣安芝丽德芙丽涅（St Angele de 

Foligny）的著作新版第 26章第 290页描述的。他们⽆法想到或记住耶稣基督的

肖像，因为他们正以⼀种普遍的⽅式被吸收，这种⽅式排除了所有差异性。神

吸引他们与祂联合，于是他们逾越了肖像，在敏感的中⼼与耶稣基督联合。在

中⼼，他们有⼀种天赋与众圣徒联合，不用肖像地唤起16他们。在天主教会中，

我们向众圣徒发出祷⽂，但神想要逐渐使魂变得纯⼀、简单，好让神能繁增

她，使她只与神自⼰联合。当魂与神是⼀，就与神没有差异，唯有神自⼰，具

备神圣的⼈性，与圣童⼥和众圣徒以可称羡的⽅式同在神里，这是⼀种极为真

实的美福，是当魂在相分离、有区别和被感知的光景时不会发⽣的。这种失去

起初会造成困扰，可⼈若忠⼼地保持凡事弃绝的态度，就必以⼀种受吸引、被

陶醉的⽅式遇见神。 

 

5:38 你们并没有他的道住在心里（另译），因为他所差来的，你们不信。 

 

若我们信耶稣基督，以及祂的「道」在我们里面的运⾏，若我们留⼼听

祂，祂的「道」就住在我们⼼里。神的「道」就是神自⼰，「道」总是在运

⾏。当⼈以恒久的⽅式保持与祂同在，「道」就会⼀直在运⾏。⽽此前，

「道」来⽽不留。 

许多⼈听说神在⼈里面运⾏或者说作⼯，就会感到困扰和震惊，以为若是

这样就夺去了⼈的回应和动作。可以肯定地说，不是这样的。神在魂里作⼯和

运⾏是带着主权，或多或少取决于⼈死⼰湮灭的程度。神和⼈之间的回应是增

加和改变的。在⼀个已经死⼰湮灭的⼈里面，神是唯⼀的权能。在回应的起

初，魂是完全积极主动的，敏感易受影响的，有很强的运作。随着灵命长进，

神成为主⼈，可以更有⼒地⾏动。魂藉着给神的运⾏让出⼀个空间，安静⽽强

烈地回应神。神既然接管过来，魂就不需要做别的，只需要跟随。因为神的动

作⽆限多地比受造物的动作更⾼贵和强⼤，所以⼈在神面前保持被动，反⽽比

过去凭自⼰的⼒量⾏动起来有⼒量得多。当⼈变成完全被动17的情形时，就接收

 
16 译注：invoke 唤起、提及、求助、祈求。这是天主教传统做法，新约圣经中没有向已故圣徒祈祷或请
他们代祷的范例。所以请读者慎思明辨。 
17 译注：这里的“完全被动”可参阅作者著作《申辩》第十章。这是与神有了本质联合，已经模成基督荣

形之人的情形，里面的眼睛只关注神，只为着神的荣耀，没有出于己的动作，只回应圣灵感动而行动。这

与倪柝声在《属灵人》中警戒的“心思空白和意志被动为交鬼的两个必要条件”截然不同：前者是“心窍

习练得通达”，就能分辨好歹，拒绝出于魔鬼的，只接受出于圣灵的；后者是不辨明来源，统统被动接

受；前者心思全放在神身上，后者心思空白。《申辩》第十章相关内容：因为她被基督的爱成全，被模成



 

 57 

神的诸般运⾏。她接收神的交通传输，自⼰却没任何⼯作，但她是与神相互回

应。当魂和神之间的相互回应变得越来越精确，魂就自由地、自愿地接收神的

诸般运⾏。魂通过不反对的⽅式来回应。于是神就创造内在。 

当神在魂里作⼯时，祂赐良善给魂，然后魂就把这良善应用到外在世界。

于是魂以忠⼼和完全⾏事为⼈。被动情形是在里面，接收神所交通传输的⼀

切。于是魂照着所接收的有关神旨意的交通传输⽽开展外在⾏动。神把祂喜悦

的⼀切赐给⼈里面，于是魂自由地接收神的诸般运⾏。然⽽神的诸般运⾏不总

是甘甜温柔的，经常是令⼈痛苦和烦恼的。然⽽⼈连这些内在交通传输也赞许

地接受，并完全依赖于圣灵，照神的旨意从外在践⾏这些交通传输。她执⾏神

的吩咐。⼀个作主吩咐⼈遵⾏祂旨意的王，有时也会告诉⼈具体⾏动是什么。

这吩咐是被动接收的，但执⾏却是积极主动的。她是自由的，但她并没有选

择，她个⼈的意志也没有参与其中。相反，她经常是逆着自⼰的倾向来遵⾏王

的吩咐。 

要知道，对⼀直把自⼰自觉自愿地交给神的⼈，到了⼀定时候，神会接受

她的自由和意志，这本是神⼀直白白给她的。那时，魂就变得没有自由和意

志。于是神对这⼈做最后的⼏个试验，用炼净的严酷考验吞没她。假如她在这

些考验上需要⼀个意志，就绝不会把这意志交给神，⽽是会用她的意志来抗拒

神。因为她的⼰意得以加强，她就被置于⼀种超过她天然能⼒的痛苦中。这是

件不可思议的事。神加剧她的苦恼，困境持续时间很长的话，最终这些困难程

度会加剧，⼒量更强，导致魂必然死亡。若不是如此，魂绝不会经历奥秘的死

亡。相反，她会用自⼰所有⼒量来保存⽣命。 

我们可以用⼏个比喻来明白。比⽅，⼀个⼠兵自愿参军。可⼀旦参军，他

就不再自由。假如他仍是自由，因着要受的苦，他会有多少次不顾忠诚就离开

呢？⼀个⼈或许把自⼰交于死，⽽对死的天然抵触会拦阻他死。我们把自⼰投

⼊⽆情的⼤海，我们会抓住⼀切能抓住的，直到海浪越发凶猛，魂的⼒量越来

越弱，我们放弃、灭亡和死去了。但奥秘的死给魂⼀种可称羡的复活，从道德

 
基督的形像。现在，良人在祂新妇的里面，看不到任何东西不是绝对的属祂，并为着祂。因此，良人无法

不恋慕她，或转眼不看她，因祂绝不会停止看祂自己，或爱祂自己。（第七章第十节） 
她邀请新郎往各处去，因她现在满有外面的运作。神永远都是外面运作的同时，里面有恒久不变的安息。

新妇现在也是如此，她里面总是有完全的安息，同时外面又非常活跃。她从前的运作有缺陷【这就是说，

当她该保持被动的时候，她却动了，这是错的，因为阻碍了神的运作：一直以来她都是凭自己而动，而神

希望她完全被动，好让她向自己的行动死。如今，藉着成为被动，她已经变成像软化的蜡一样，在神的手

中成为十分可塑造的器皿，对神没有任何抵挡，神可以随意待她。因此她如今是被动地动，因她一切的行

动都不再出于己的源头，乃是出于在她深处内住圣灵的影响，圣灵的力量在她里面是何等的柔细而慈爱。

所有真实的被动必须到这个地步才算完全】而今却变得完全了。她思忖的不再是她自己或她的果子，而是

在神里面看一切。她看到在教会这片田地，为着新郎的荣耀，有千万件事需要做。 



 

 58 

层面讲，魂不再有自由可以作恶，她做了神想让她做的⼀切。这样解释就够

了，让别处讨论到奥秘之死时更容易理解。 

 

5:39 你们查考圣经，因你们以为内中有永生；给我作见证的就是这经。 

 

基督说祂是神的「道」，可他们不想和祂呆在⼀起。这是因为他们不信

祂。唉！我们若有⼀点点信⼼，就会让「道」在我们里面停留，让「道」的灵

住在我们里面。祂又说，你们查考圣经，因你们以为内中有永⽣。可你们没有

发现圣经中关于我的真理，并用这真理到我这⼉来，因为整本圣经都真实见证

我的身份，⽽且⽗赐我对众⼈的权柄。然⽽，⼈不顺服我，接受圣经关于我的

见证，反倒自⾏其是地诠释这些见证。我们的眼若略微睁开，能参透圣经，我

们就能毫⽆疑义地清楚看见这⼀切！可我们是瞎眼的，朗若白昼的时候，我们

却陷在最深的幽暗里。我们甚⾄在光中也看不见光。⼤卫对神说，在你的光

中，我们必得见光。（诗 36:9）在圣经的光中得见耶稣基督的真理，使⼈有真

实的经历。 

 

5:40 然而你们不肯到我这里来得生命。 

 

耶稣基督有充分理由说这句话。我们到处找⽣命，却不到祂这里来得⽣

命。我们在死亡中寻找⽣命，却不在这位⽣命的创造者里面寻找⽣命。我们需

要热诚地到祂这里来得⽣命。耶稣基督来，为要让我们得着丰富的⽣命。我们

费这么⼤劲在神以外寻找⽣命，乃是徒然，我们却不到神和耶稣基督这里来得

⽣命。 

 

5:41 我不受从人来的荣耀， 

5:42 但我知道，你们心里没有神的爱。 

 

耶稣基督告诉我们，祂不受从⼈来的荣耀，因为本质的荣耀只来自⽗。⼈

类只有藉着恩典才能给神荣耀。但耶稣基督为什么要这样说呢？我不受从⼈来

的荣耀。但我知道，你们⼼里没有神的爱。爱神的重要标志就是作⼯拓展神的

国度，并带给神荣耀。凡不爱神的，就不认识神。凡荣耀神的，就爱神。他们

让神决定每件事。他们或许落魄贫穷，却欢喜自⼰什么都不是，因为这会更显

出神是万有。 

 

5:43 我奉我父的名来，你们并不接待我；若有别人奉自己的名来，你们倒要接

待他。 



 

 59 

 

这是通常会发⽣的情况。当⼀个⼈以自⼰的名义来，表明他完全是照着属

世⽅式⾏事为⼈，他就被接纳、喝彩和赞许。⽽凡是奉神的名⽽来的⼈别⽆所

期，只想让神得荣耀，让神被⼈认识和爱戴，这样的⼈反⽽不被接纳。 

 

5:44 你们互相受荣耀，却不求从独一之神来的荣耀，怎能信我呢？ 

 

我们若有⼀点信⼼，就不会互相受荣耀，这不过是灰尘⽽已！相反，我们

若仰望神，致⼒于在⼈里面坚固神的灵，凡事都用来为着神，我们就不会寻求

⼈的称许。可怕的盲目！若我们说起这些事，就不受欢迎。⼈不愿忍受会毁灭

⼰的事物。 

 

5:45 不要想我在父面前要告你们，有一位告你们的，就是你们所仰赖的摩西。 

5:46 你们如果信摩西，也必信我，因为他书上有指着我写的话。 

5:47 你们若不信他的书，怎能信我的话呢？” 

 

我们把全部的信赖都放在神以外的事物上，却不信赖神。有些⼈把盼望放

在摩西身上，仿佛摩西除了信靠神以外，摩西本身还有什么能⼒⼀样。摩西⽆

法救我们。凡把盼望放在摩西身上的⼈是热衷于律法字句，⽽拒绝了圣灵。他

们不接受耶稣基督和祂的话语。相反，他们寻求⼈做他们的属灵导师，仿佛这

些⼈是神。我们应当只信赖神。 

有些⽆知的天主教徒只信赖众圣徒的代求，这是灵性上的错谬。他们仰赖

众圣徒，不仰赖神。这是愚蠢荒谬的。我们向众圣徒的祈祷可比喻为临时的能

⼒。我若向⼀个地上的君王求助，⾄终，我是在求天上的王藉着地上君王帮助

我。若我得到所需帮助，我就有恩典的义务，这并不妨碍我对帮助我的⼈怀有

衷⼼的爱和感激。圣徒代求也是同理。若我们向⼀个圣徒祈祷18，相信他们会为

我们在神面前代祷，同时我们也知道帮助只会从神⽽来。然⽽悲哀的是，有些

⼈向众圣徒祈祷，以为帮助只从他们⽽来。在弥撒中，他们不以为⽆瑕疵的羔

⽺为了他们⽽被牺牲，反⽽只想着众圣徒，想着向他们求助。这是灵性上的错

谬。他们本想尊荣众圣徒，这样做却反⽽折辱了众圣徒。教会需要改正这样的

错误，不过要洁净这些错误的确不容易。 

 

 

约翰福音第六章 

 
18 译注：这是天主教做法，新约圣经中似乎没有向死去圣徒祈祷的范例。请读者慎思明辨。 



 

 60 

 

 

6:1 这事以后，耶稣渡过加利利海，就是提比哩亚海。 

6:2 有许多人因为看见他在病人身上所行的神迹，就跟随他。 

6:3 耶稣上了山，和门徒一同坐在那里。 

6:4 那时犹太人的逾越节近了。 

6:5 耶稣举目看见许多人来，就对腓力说：“我们从哪里买饼叫这些人吃呢？” 

6:6 他说这话是要试验腓力，他自己原知道要怎样行。 

 

耶稣基督经常试验我们的信⼼和仰赖，其实祂自⼰原知道要怎样⾏。祂对

⼈⼀切的好是因着祂的良善。神的呼召分两种，⼀种是呼召我们从事某种职

事，没有任何限制条件；另⼀种则是有条件的呼召。我们多半会有怀疑和犹

豫，因我们以为神是在时间里。事实并非如此，神同等地出现在⼀切时间和地

点里，没有混淆，也没有时间的更迭。神的全知伴随着神的命定，同时毫不削

减⼈的自由。神知道⼀切，并且⼀视同仁，没有任何时间上的差异。神看见事

物本来面目，事实也正如神所见，因为神有能⼒洞察事物本相。祂认识事物本

相以及事物的未来发展。例如，我们看见⼀具⼫体，但那并不意味着是我们使

⼈死的。我们说，神能拦阻这事发⽣，的确如此，但神不必非要拦阻。祂给了

⼈自由。神可以用祂的权柄，随意用在谁身上。⽽对另⼀些⼈，祂不这样做，

⽽是任他们有他们的自由。祂赐他们⾜够恩典来善用他们的自由。这恩典邀请

意志来⾏善⽌恶，然⽽恩典并不鲁莽对待他们的意志。神并不用强迫来限制自

由，除非神在神里面⾏事的情况。但在⼈平常使用自由的过程中，如果⼈接受

了神所赐的恩典，⼈就有了⼀个恩典的胚芽，可以产⽣诸般其它恩典。神看见

祂诸般恩典的成功，并且祂的良善比祂的诸般恩赐更⼤。祂知道⼈们滥用祂的

诸般恩赐，并非是祂造成了这样的结果。神赐恩典，⽽我们如果滥用了恩典是

⽆可推诿的。这就是为什么神说：“我今日呼天唤地见证你的不是（直译），我

将⽣死祸福陈明在你面前，所以你要拣选⽣命，使你和你的后裔都得存活。”

（申 30:19）当⼀个⼈就要渴死的时候，我们给他⽔喝。他若拒绝喝，那么他死

是自⼰的原因。不给⽔，我们脱不了⼲系；但给了⽔，他还是死了，就不是我

们的原因了。同理，耶稣基督来用祂的⾎救我们脱离罪。因此祂说，你们都要

喝。祂递给我们，并吩咐我们喝，但不是每个⼈都喝。耶稣基督已经把祂的⽣

命给了我们，但我们必须选择有份于祂的⽣命。 

 

6:7 腓力回答说：“就是二十两银子的饼，叫他们各人吃一点，也是不够的。” 

6:8 有一个门徒，就是西门彼得的兄弟安得烈，对耶稣说： 



 

 61 

6:9 “在这里有一个孩童，带着五个大麦饼、两条鱼，只是分给这许多人，还

算什么呢？” 

 

从祂门徒们的两个回答，我们容易看见他们缺乏信⼼，尽管各⼈信⼼⼤小

不同。腓⼒认为这事不可能，⽽安得烈⼼存怀疑。他们以⼈的眼光看这事，尽

管他们⼼底里信服神的⼤能。耶稣给了⼀个分饼的奇迹，饼持续繁增，祂的能

⼒或良善却没有减少。祂总是极其丰富地满⾜⼈。耶稣喂饱了众⼈时，祂也清

楚指明了祂在圣餐中赐给我们的养分，正如福音书中说到的。祂的话被⼈听进

去后，会立刻产⽣滋养的作用。这是太多良善，魂⽆法盛装全部。 

 

6:10 耶稣说：“你们叫众人坐下。”原来那地方的草多，众人就坐下，数目约有

五千。 

6:11 耶稣拿起饼来，祝谢了，就分给那坐着的人，分鱼也是这样，都随着他们

所要的。 

 

我们要留意耶稣基督在分食物时遵循的次序。首先，叫众⼈坐下。这预表

默观的安息，⼈由此得到神的诸般丰富恩典。然后，祂把圣餐和即时的话中神

圣的养分分给那坐着的⼈。在圣餐和圣洁安息中，⼈被拦阻⾏不义，因为神从

祂的桌前驱除了作恶，祂说：“你们这些作恶的⼈，离开我去吧！”(太 7:23)初步

的安息、停⽌作恶，伴随着仁爱的⽣活，⾜有接受圣餐所需的严格条件。但魂

内在的安息是擘饼所需完美的情形。教会并不要求这点，但教会希望所有⼉⼥

都有这样的情形。没有⼈能得到神即时话语的饼，除非这话语达于魂中⼼的安

息。这是当⼈处于默观的安息中时，神对⼈说的话。神在⼈里面作⼯，却是照

着⼈这受造物的各种限制。神的这动作需要⼈内在动作的安息，并不要求有中

⼼的安息。当⼈归于⽆有，与神联合的时候才会有中⼼的安息。 

圣经又说，分鱼也是这样，都随着他们所要的。饼预表实质恩典的丰⾜。

鱼预表令⼈愉快之事物带来的丰⾜和满⾜。但除了恩典在她里面，充满她，她

还有甘甜。恩典可以没有甘甜，但没有恩典就不可能有甘甜。 

 

6:12 他们吃饱了，耶稣对门徒说：“把剩下的零碎收拾起来，免得有糟蹋的。” 

6:13 他们便将那五个大麦饼的零碎，就是众人吃了剩下的，收拾起来，装满了

十二个篮子。 

 

这段话要留意⼏个场景。第⼀，耶稣告诉门徒：“把剩下的零碎收拾起

来，”使徒⼈数和篮⼦⼈数相同，预表使徒们会有分配和繁增圣体之饼的权柄。

“装满了⼗⼆个篮⼦”。使徒们必定吃饱了，有⾜够多可以分给世⼈。这让我们



 

 62 

看见，耶稣基督用这事来预表赐给使徒们权柄，来繁增祂的身体。这里并没有

说使徒收拾鱼的零碎，鱼代表恩典的甘甜，⽽只是说收拾饼的零碎。这样说是

因为，使徒们得到了权柄分发基督身体的饼和「道」的饼。 

 

6:14 众人看见耶稣所行的神迹，就说：“这真是那要到世间来的先知。” 

 

耶稣基督不同寻常的诸般神迹帮助⼈们认识祂是谁，⼈们真诚表达了他们

对神的信赖。如今他们真知道祂是谁。他们藉着进⼊自⼰⼼里深处⽽得到祂养

分的维系。惟有神能交通传输关于祂自⼰的知识。其余都是软弱⽆用的理念，

⼀出现就枯萎凋敝了。 

 

6:15 耶稣既知道众人要来强逼他作王，就独自又退到山上去了。 

 

⼈在自⼰里面尝到了这迷⼈的养分，于是就厌恶地上事物。她只渴望让耶

稣基督在她里面完全作王。这就是为何耶稣基督要我们求祂的国降临，然后求

这极为丰富的饼。祂知道，⼀旦我们有了这营养，就会渴望让祂作王，让祂在

我们里面拥有祂的国度。⽆此营养，我们必总是抗拒。当我们被祂所赐的这美

好养分充满，此刻我们就选择祂作王，我们顺服祂甘甜的国度。 

可我们若只是假装耶稣基督的目标是要在我们里面掌权作王，为什么接下

来圣经说，众⼈要来强逼他作王？这真是奥秘！⼈们从⼈的角度理解耶稣基

督。他们想让祂做外在的王，但祂的国度不属于这个这世界。祂希望在⼈里面

掌权作王，想要祂的国度在⼈⼼里扩展，也在身体里扩展。⼏乎所有基督徒都

像这些⼈。他们想给神他们的外在，却保留并挪去内在。这就是为什么耶稣基

督隐藏祂自⼰。因为祂想要占据⼼底，祂只把自⼰给那些想让祂作主的⼈。 

 

6:16 到了晚上，他的门徒下海边去， 

6:17 上了船，要过海往迦百农去。天已经黑了，耶稣还没有来到他们那里。 

6:18 忽然狂风大作，海就翻腾起来。 

 

如果耶稣不在，或者如果我们想要⽆祂⽽⾏，会发⽣两件事。第⼀，我们

⾏⾛在⿊暗里，狂风⼤作。当我们⾏⾛在⿊暗里，美丽的太阳隐藏了。当祂不

在，⿊夜就出现了。当祂退出，阴翳就取代了亮光。⽽当祂出现在地平线，阴

翳就散去。爱，是你！你造成了光和暗！唉！你为什么这么做？因为不跟随

你，或者你离开的⼈，会先进⼊⿊暗。有两种⿊暗，正如有两种耶稣基督「不

在」的情况。第⼀种「不在」是因罪的⿊暗。罪导致了耶稣真的「不在」，远

离死亡的晦暗。这种死亡的⿊暗总是夺去光，从不返还。 



 

 63 

第⼆种「不在」是⾛内里⽣命道路之⼈里面遭遇的，就像夜的⿊暗，预表

着离太阳回来更近了。在内里之⼈里面耶稣基督「不在」导致的⿊暗，产⽣了

夜和晦暗不明，但并非⼀种全然剥夺，因为美丽的太阳总是同在，尽管从我们

眼前掩藏了。耶稣基督从表浅的官能中挪去了光，好叫光散布到中⼼！于是魂

在实际上是前所未有地明亮，尽管自我感觉是⿊暗的。当我们经历这种「不

在」，就知道实际上耶稣基督是同在的。是祂，⽽不是这⼈，造成了⿊暗。这

样的经历藉着试验⼈并坚固信⼼⽽造就⼈，并不伤害⼈。 

耶稣基督的「不在」造成了狂风⼤作，海浪翻腾。海若平静，在这最后的

⿊暗中要受的苦就不多。我们⽆法在这夜里⾏⾛，因祂兴起了⼀场可怕的暴风

雨。诸般情欲苏醒，变得急躁恼⽕。于是我们竭尽所能地要找回平静。可是

呢？若耶稣不出现，⼈的⼀切努⼒都是⽆用！祂若出现，祂的同在会驱散⿊

暗，平静怒浪。祂不久就来，正如圣经记载的。 

 

6:19 门徒摇橹约行了十里多路，看见耶稣在海面上走，渐渐近了船，他们就害

怕。 

6:20 耶稣对他们说：“是我，不要怕！” 

6:21 门徒就喜欢接他上船，船立时到了他们所要去的地方。 

 

⼈试着前⾏，却⽆果，于是耶稣基督怜悯她，显现了。这对她是怎样的安

慰呢？她对耶稣基督的突然显现，以及这事带来的宽慰，感到又惊又怕。另

外，她知道自⼰的努⼒徒然⽆用，可她害怕这是个骗局。因此耶稣基督对她

说，不要怕！当她把神圣救主接进她整个⼼里，这甘甜的话，非常有功效的

话，就把平安和喜乐放进她魂里！ 

门徒们喜欢接他上船，表明了这带给魂的满⾜感。他们不再划桨，⽽是让

耶稣基督在他们整个⼼里⾏动。⽽且，圣经又说，当耶稣基督上了船（其它福

音书说祂上了船），船立时到了他们所要去的地⽅。神圣的救主啊！当你在⼈

里面运⾏，你指引并占据这放下划桨努⼒的魂，快速前进；如今她不再是⾏

⾛，⽽是在飞翔。因着自⼰没在做划桨或⾏⾛⼯作，就以为自⼰不可能进步的

⼈，是⼤错特错了。他们即使没有⼯作或困难，也是在进步。 

 

6:22 第二日，站在海那边的众人，知道那里没有别的船，只有一只小船；又知

道耶稣没有同他的门徒上船，乃是门徒自己去的。 

6:23 然而，有几只小船从提比哩亚来，靠近主祝谢后分饼给人吃的地方。 

6:24 众人见耶稣和门徒都不在那里，就上了船，往迦百农去找耶稣。 

6:25 既在海那边找着了，就对他说：“拉比，是几时到这里来的？” 



 

 64 

6:26 耶稣回答说：“我实实在在地告诉你们：你们找我，并不是因见了神迹，乃

是因吃饼得饱。 

 

这些经节有许多不同的关联之处。首先，他们不见耶稣的时候，就实实在

在寻找耶稣，不同于本世纪的基督徒们，⼀⽣都远离耶稣基督，不寻找祂。圣

经里这些⼈用神提供给他们的⽅式⽅法来寻找耶稣基督。他们忠⼼，不忽略⽅

法，因此能快速找到祂。祂的不见，只是为了试验他们的信⼼和爱。但祂若隐

藏，反⽽越发用⼀种隐秘和深邃的⽅式吸引他们。这就是爱的⽅式。祂跟随，

好叫我们跟随祂；祂隐藏自⼰，好叫祂被寻求。祂不见，好叫我们因失去这样

巨⼤的美福⽽加倍渴慕祂的同在。 

但境遇若特别，耶稣基督的答复也很特别。祂说，“我实实在在地告诉你

们：你们找我，并不是因见了神迹或其它非凡之事，乃是因吃饼得饱。”的确，

并非每个⼈都在⼼底感觉或尝到这点。只要⼈把神的诸般怜悯当做不重要、可

忽略的19，那么祂诸般怜悯的果效也会是表面上的。⽽当⼈在魂的深处品尝了属

天灵粮，本质的「道」，神圣的「道」，就会爱上神，想要遍寻各处找祂。她

不想有⼀刻和祂分离。我们要留意，耶稣说他们吃饼得饱。要留意，交通传输

⼀直是发⽣在意志的最深处，产⽣了⼀种完全的满⾜感。但在⼈经历这么巨⼤

的美福前，她在世上找不到任何事物能满⾜她。热⼼寻找耶稣基督的另⼀种⽅

式，是在圣餐中，这对内在、对灵命进步是必要和有用的。哦，我们如果以圣

经要求的体统领受饼杯，只领⼀次就会叫我们对耶稣有热⼼，殷切寻求祂。真

愿我们知道内在之⼈在领受饼杯时所尝到的滋味！别的⼈因自⼰的错⽽失去了

这极⼤美福！我的弟兄和姊妹们，⽆论你是谁，若是读到了这里，我鼓励你致

⼒于变成⾛内里⽣命道路的⼈，否则你会错失⼀个⽆法⾔喻的幸福。 

有些很好的⾛内里⽣命道路的⼈，在擘饼时尝到了最鲜活的热烈感受，可

当他们失去这些感受时，就有了不可思议的痛苦。热⼼和爱的感觉被拿⾛了，

⽽爱的真实性并没有被拿⾛。神许可这事，是为了炼净他们，免得他们把恩典

的甘甜用来自娱，这种自娱会导致他们转离真信⼼。她在痛苦中，信⼼倍增。

这是最好的光景，使⼈进步，不是藉着温柔，⽽是藉着很有用的炼净。这段期

间，他们应当比平时更频繁擘饼饮杯，这对他们有帮助。 

 

6:27 不要为那必坏的食物劳力，要为那存到永生的食物劳力，就是人子要赐给

你们的，因为人子是父神所印证的。” 

 

 
19 译注：superficial, 本句用了两次，意为浅薄，可忽略的、不重要的、无关痛痒的、表面上的。 



 

 65 

耶稣基督向我们交通传输各种形式的养分，我们都必须努⼒获得。很容易

做到，因为只需接受祂应许要赐给我们的食物就好。 

这里祂提到两种食物。第⼀种是祂应许赐给我们的祂的圣体，这是存到永

⽣的食物。然后，祂在第 58节告诉我们，吃这粮的⼈，就永远活着。因此，这

粮就是祂的⾁。祂的应许表明祂的计划，证明祂把祂可称羡的⾁赐给我们做食

物。祂在此给我们看见，食物和营养，与我们吃的饼之间的联系。耶稣基督用

诸般恩典的⾏动祝福我们，并藉着饼分给我们。祂承诺自⼰的应许有效。耶稣

基督把祂的安慰和祝福放进饼里，饼变成了祂的⾁。祂说，⼈⼦赐给你们这食

物。我们已被耶稣基督亲自祝福，用⼀个⼤神迹繁增，好叫⽆⼈会失丧。所

以，如果耶稣基督所给的应许仅仅指的是普通的饼，祂就不会在这里应许这么

⼤，也不会催促他们只为存到永⽣的食物劳⼒。祂说，耶稣基督是⽗神所印证

的；因⽽，祂的⼈性也被印证和圣别。 

从灵意角度看这段经⽂，要为这本质的食物劳⼒，意思就是永远的⽣命被

交通传输给我们。这是「道」之⽣命的交通传输，当我们藉着失去自⼰，把里

面的空位让给「道」，「道」的⽣命就流进我们里面。于是神的动作就代替了

我们自⼰的⾏动，停⽌了我们自⼰的动作，好让神⾏动；停⽌了我们的存在，

好让神存在。耶稣基督奥秘地应许要把祂本质的⽣命赐给我们。只能给努⼒争

取的⼈，这就要求⼈向自⼰死，好让耶稣在我们里面活。⽗神印证，印就是祂

的旨意：让⼦成为所有⼈的⽣命，因为⽣命在祂里头，这⽣命就是⼈的光。

（约 1:4） 

 

6:28 众人问他说：“我们当行什么，才算做神的工呢？” 

 

这些可怜的⼈像多数⼈⼀样以为必须⾏点什么，做神的⼯。这些⼈以为自

⼰必须积极主动，却不知在这点上已经受欺了。相反，神在他们里面作⼯，神

的⼯作没有任何障碍。是神的⼯作，不是我们的⼯作。 

 

6:29 耶稣回答说：“信神所差来的，这就是做神的工。” 

 

因此耶稣基督做了这个令⼈钦佩和有益的回答。神的⼯并非是我们自⼰作

⼯，⽽是我们信神所差来做这⼯的耶稣基督。我们越让祂来做，就完成得越

好。我们信祂能，也必采取每个⾏动；⽽我们的责任就是弃绝自⼰给祂的作

为。神对我们只有这个要求。 

 

6:30 他们又说：“你行什么神迹，叫我们看见就信你？你到底做什么事呢？ 

 



 

 66 

耶稣基督想要在⼀个⼈⼼里运⾏，这⼈就会看到能显明和认出祂运⾏的某

种非凡事物。只要耶稣基督用非凡⽅式引领，我们就允许自⼰被引领，因为那

些事物令我们惊讶，吸引我们。可及⾄要进⼊信⼼的窄路，我们就自卫抵挡

了。若我们确实看见某种超凡事物，就把这道路视为从神来的。因此他们说，

“关于神在我们里面运⾏，你有什么神迹和见证？你到底做什么事呢？” 他们⼼

里对耶稣基督嘀咕：“我们既然没看见你做什么事，没什么可以让我们确信的，

我们岂能停下自⼰的⼯，来让你作⼯？” 

 

6:31 我们的祖宗在旷野吃过吗哪，如经上写着说：‘他从天上赐下粮来给他们

吃。’ ” 

 

我们总是指望神迹的、超凡的事物来指引我们的⽣活。然⽽，所有这些比

起因神自⼰（⽽非祂的诸般恩赐）⽽喜乐的状态，都算不得什么。天降吗哪只

是“耶稣基督身体作为饼从天降下赐给⼈”的⼀个预表。同样，诸般恩赐、异象

和启示这样的非凡事物，与因神自⼰⽽真正喜乐（即使在信⼼的晦暗里也因神

喜乐）相比，不过是影⼉和预表。 

 

6:32 耶稣说：“我实实在在地告诉你们：那从天上来的粮，不是摩西赐给你们

的，乃是我父将天上来的真粮赐给你们。 

 

耶稣基督是永远的⽗赐给我们的真粮。那从天上来的粮，不是摩西赐给你

们的。凭古时律法所做的⼀切，只是预表将来在新约中要遵守的⼀切。吗哪预

表从天上来的真粮耶稣基督，祂赐白白的真粮给我们。耶稣基督告诉我们：将

从天上来的真粮赐给你们的是⽗神，⽽不是摩西。 

首先，⽗赐饼，饼可以理解为耶稣基督的圣体。从属灵含义上讲，⽗用祂

的话语把祂的灵和⽣命赐给我们。除⽗以外⽆⼈能给。律法不能，外在仪⽂也

不能，只有神能把灵和⽣命赐给我们。这⽣命的「道」在神和⼈之间形成⼀种

亲密和真实的联合，佳偶和新郎之间奇妙的混合。他们⼀起流动，消失在⼀个

神圣的联合中，模成神形像，在此「道」的⽣命被交通传输。 

其次，圣餐实实在在是耶稣基督的身体，从天降下的真粮，是永远的⽗藉

着赐祂⼉⼦给我们，白白给我们的礼物。如果给以⾊列⼈的吗哪预表并指向从

天⽽降的真粮，正如耶稣基督说过的话，那么真粮比吗哪更⼤，更完全。可假

如圣餐中的饼仅仅是饼，正如我们弟兄们所⾔，那么吗哪就比从天⽽降的饼更

⼤。这样，吗哪就成了从天⽽降的真粮，⽽圣坛上的实际就不过是个吗哪的粗

糙预表罢了。 

 



 

 67 

6:33 因为神的粮，就是那从天上降下来赐生命给世界的。” 

 

耶稣基督重申了之前的意思：神的粮。是的，盼望有神的粮！神的粮就是

那从天上降下来赐⽣命给世界的。谁从天上下来？按照耶稣基督的见证，不仅

是⼈⼦从天降下。这神的粮也从天上降下来赐⽣命给世⼈。祂赐⽣命，⽽且丰

盛地赐予！不仅是耶稣基督从天上降下。粮食从天降下，⽽且这粮赐⽣命。因

此，这粮就是耶稣基督。 

 

6:34 他们说：“主啊，常将这粮赐给我们。” 

 

这些⼈请求耶稣基督，因他们以为祂说的是属物质的饼，正如祂在旷野分

发并繁增的⼤麦饼。这就是为什么他们请求祂：“主啊，常将这粮赐给我们。”

他们就像那位求⽔喝的撒玛利亚妇⼈⼀样。 

 

6:35 耶稣说：“我就是生命的粮，到我这里来的，必定不饿；信我的，永远不

渴。 

 

为了不让他们把这真粮误认为是旷野分发的⼤麦饼，或祂应许给撒马利亚

妇⼈的恩典的活⽔，于是耶稣用他们能明白的话解释了圣体的饼。祂说，“我就

是⽣命的粮，能赐⽣命。”祂并非旷野里分发给群众的饼，这⽏庸置疑。祂似乎

是说：我给你们的应许是属于另⼀种性质。我自⼰就是⽣命的粮。到我这里来

的，必定不饿，因我赐予完全的满⾜。但为了表明祂说的是叫⼈与祂联合的信

⼼的情形，祂又说，信我的，永远不渴，区分了用⽔来做预表的灵和信⼼的联

合（即祂应许给撒马利亚妇⼈的），以及圣体饼之间的差异。 

 

6:36 只是我对你们说过，你们已经看见我，还是不信。 

 

耶稣基督说：虽然他们已经看见我的⾁身，虽然我在未来若⼲世纪都用圣

体饼向他们交通传输我自⼰，他们还是不信我。他们看见了我在⼯作和神迹上

的外在运作，可他们还是不信。如果这些⼯作的证据没有在他们⼼里产⽣信

⼼，他们又如何能进⼊赤裸信⼼的道路呢？ 

 

6:37 凡父所赐给我的人，必到我这里来；到我这里来的，我总不丢弃他。 

 

耶稣基督告诉我们，凡⽗所赐给我的⼈，必到我这里来。得救预定论的最

⼤标记就是所赐予⼈的这个认识：要就近这位是道路、真理和⽣命的耶稣基

督。所有以这种特殊⽅式就近耶稣基督的⼈都是被预定的，并且认识祂。这些



 

 68 

⼈都是藉着耶稣基督到⽗这里。同时，耶稣基督向他们保证，总不丢弃他们。

此话何等有安慰！ 

可神圣的救主啊，为什么很多⼈都抱怨说你丢弃了他们呢？有两种⼈感觉

自⼰被丢弃了。第⼀种⼈不在能找到耶稣基督的地⽅寻找祂。因此他们以为自

⼰被丢弃了。然⽽，我们有个绝对准确⽆误的神谕：耶稣基督绝不会丢弃到祂

这里来的⼈。凡到祂这里来的，都被接纳。第⼆种情况，有些好⼈感觉被丢弃

了，可神很爱他们。神试验他们的信⼼和弃绝，好加增他们的爱，这爱被欢愉

削弱了。他们的爱在剥夺中加增。耶稣基督并没有丢弃他们，相反，祂呼唤他

们。 

 

6:38 因为我从天上降下来，不是要按自己的意思行，乃是要按那差我来者的意

思行。 

6:39 差我来者的意思就是：他所赐给我的，叫我一个也不失落，在末日却叫他

复活。 

 

耶稣基督告诉我们，祂从天上降下来，不是要按自⼰的意思（祂属⼈的意

志）⾏，乃是要按那差我来者的意思⾏。这是⼀个不可分割的意志，因为⽗没

有别的意志，只有⼦的意志；⽽⼦也没有别的意志，只有⽗的意志。他们的意

志和本质都是不可分割的。 

神把独⽣爱⼦赐给我们，作为我们的赎价。神的意思，是要我们得救，并

且⽗所赐给⼦的，叫⼦⼀个也不失落。既然如此，我们怎能不把自⼰弃绝给

祂？我们有盼望。耶稣基督应许我们，凡⽗所赐给祂的⼈，末日必叫他们复

活。祂在这里说到的不仅是普遍的复活，也再⼀次提到了奥秘的复活。当⼀切

似乎都失去时，耶稣基督就来拯救，正如祂亲自应许的，⼈⼦来，为要寻找、

拯救失丧的⼈。（路 19:10）死⼰越彻底，复活越完全。 

 

6:41 犹太人因为耶稣说“我是从天上降下来的粮”，就私下议论他，说： 

6:42 “这不是约瑟的儿子耶稣吗？他的父母我们岂不认得吗？他如今怎么说

‘我是从天上降下来的’呢？” 

 

犹太⼈只看耶稣基督普通的外表，不看祂是谁。在这些议论当中，他们怀

疑耶稣基督说“我是从天上降下来”的粮这样的话。 

同样的事今天也在发⽣。我们只看神仆⼈的外在，不看他们是谁。那些在

神里最长进的⼈，却有着最普通的外在。神把祂的财宝藏在瓦器里，也就是

说，藏在⼀种平凡和简朴的⽣活中。不知道这点的⼈是愚昧的。神乐意把祂自

⼰隐藏在⼈里面。 



 

 69 

 

6:43 耶稣回答说：“你们不要大家议论。 

6:44 若不是差我来的父吸引人，就没有能到我这里来的；到我这里来的，在末

日我要叫他复活。 

 

耶稣基督吸引⼈来得属灵⽣命，可若不是⽗吸引⼈，⼈就不可能到是道路

的耶稣基督这里来。神自⼰就是我们的中⼼和我们的终点，祂持续不断地吸引

我们到祂这里。我们需要凭借真诚的、真实的回转，以及专注的默想，让位于

这吸引。神经常吸引我们进⼊我们的内⼼深处，可我们身处之地却与神想让我

们去的地⽅相反。甚⽽，神的吸引是甘甜的，祂不违背⼈的自由，我们若反对

这吸引，就绝不可能感受到神并跟随神。这位佳偶说，愿你吸引我，我们就快

跑跟随你。（歌 1:4)神藉着我们⼼的中⼼和根基来吸引我们。我们必须跟随祂

吸引的全部⼒量。但要知道并分辨出这些吸引，祂必须住在我们⼼里。 

因着耶稣基督的吸引⽽就近祂的⼈，进⼊了这些灵命历境。那些像祂⼀样

死并和祂⼀起死的⼈，⽆不在末日被祂复活，因为奥秘复活20的日⼦是个持续到

永远的⼀天，这天之后再⽆日⼦。这是最后⼀天，因为此后我们本身的⽣命就

逝去了。 

 

6:45 在先知书上写着说：‘他们都要蒙神的教训。’凡听见父之教训又学习的，

就到我这里来。 

 

要达到这奥秘复活的境界，我们必须属于神，并被神教导。凡被神教导过

的，都倾听祂并说话。因此耶稣基督又说，凡听见⽗之教训又学习的，并在⼼

底倾听的⼈，就到耶稣基督这里来。神说出「道」。⼀个被神的甘甜浸透的⼈

必达于耶稣基督，必毫⽆保留弃绝自⼰给耶稣基督，好被祂占据。当我们在祈

祷时倾听神，神就给我们指明，如何寻求真正的道路，也就是耶稣基督自⼰。

凡藉着⽗的话认识耶稣基督的⼈，有耶稣基督刻印在他们魂里。这比我们凭自

⼰的理性和思想能做的好⽆限倍。 

 

6:46 这不是说有人看见过父，惟独从神来的，他看见过父。 

 

耶稣基督给我们看见，除了从神来的那位，没有⼈能认识神。惟独从神来

的⼦能认识⽗。⽗注视着不断向我们展示⽗的⼦。所以⼦看见并认识⽗，因为

⽗认识⼦。这认识产⽣⼀种相互的爱，与⽆限的知识⼀样⼤。这与我们不同。

我们不是被知识教导，⽽是被「道」教导。「道」是知识和话语，在⼈里面运

 
20 译注：参阅作者《灵性的激流》第二部分。https://gaienfuren.com/第二部分-第一章/ 



 

 70 

⾏，具备所有这些果效。因此我们必须倾听。魂必须消失在神里面，好叫神爱

的⼀些影射临到她。所有这⼀切都是作⼯在魂的中⼼，魂的三个官能被纯爱运

⾏得合⽽为⼀了。 

 

6:47 我实实在在地告诉你们：信的人有永生。 

 

耶稣基督教导我们，这信⼼的⽣活供应知识。因此祂说，信的⼈有永⽣，

因为纯洁和赤裸的信⼼交通传输「道」的⽣命，即永远的⽣命。有福的信啊！

即使⼀个⼈因着对信⼼的中立态度和对信⼼所蕴含宝藏的忽略⽽常有疑惑、不

确定和惧怕，信⼼也远比所有知识更安全可靠。他们不知道信⼼有多么伟⼤！

纯洁⽽赤裸的信⼼，本身就如此确定可靠，只会让凡有这样信⼼的⼈有把握。 

有两种信⼼。⼀种扶持见证，⽽另⼀种被夺去了诸般见证。这点很难解

释。“信⼼的目标”和“拥有这信⼼”之间有很⼤区别。比如，我在神里面所拥有

的纯洁⽽赤裸的信⼼总是确信神这⼀面的。我拥有的信⼼是个奥秘，这奥秘总

是对这奥秘的实际有把握。没有怀疑或不确定性。这信⼼对其目标的特点就

是，对这目标的真实性有把握。被拥有的信⼼则不同。我凭着信⼼的把握，确

信神是全能的，祂能做任何祂想做的事，我若弃绝自⼰给祂，我必被祂照祂旨

意来引导。这个对神的信⼼是非常确定的。然⽽，在把我的信⼼应用到我的环

境中时，我并不确定是否是神在引导我，我是否明白祂的旨意。我对与我有关

的⼀切产⽣的怀疑和⽆知更⼤了，以致于我失去了⼀切扶持。我在⽆可指望中

仍存指望，我对自⼰的事越因着失去⼀切扶持⽽失去信⼼，就越对神这⼀面有

纯粹的确信。 

 

6:48 我就是生命的粮。 

6:49 你们的祖宗在旷野吃过吗哪，还是死了。 

6:50 这是从天上降下来的粮，叫人吃了就不死。 

 

耶稣基督说完信⼼及其确定性后，提到了⼈有必要相信所揭示的这个⼤奥

秘。我们偏离正路的弟兄和姊妹们误解了这奥秘，以为这只是个比喻说法。耶

稣基督告诉我们，我就是⽣命的粮，能交通传输⽣命。假若祂只是说到信⼼，

就会⼀直停留在信⼼这个话题上。但是为了显明“信祂”和“这奥秘的真理”之间

的关系，祂说明了两种不同的特质，并加以解释。因此，耶稣基督是交通传输

⽣命的粮。祂如何交通传输呢？是通过吃。祂说起⼀个用身体的⼝来吃的食

物，就像吗哪是用⼝吃的⼀样。耶稣基督的牺牲是真的牺牲。当耶稣基督愿意

完成牺牲，并给这些事物赋予实际，祂是用比喻说话、画面还是用信⼼来做



 

 71 

呢？祂在现实中实实在在这么做了。如果耶稣基督是个真实的祭物，我要说，

祂真的是把自⼰给我们吃，正如以⾊列⼈真的吃了吗哪，这并非比喻。如果耶

稣基督并非真的进⼊圣体饼中，就没有真实的死亡。如果祂真的进⼊了圣体

饼，圣体饼中就有了⼀个真正的死亡。我们知道这点，是因为祂已经告诉我

们，祂把自⼰交于死，事实的确如此，圣经也向我们见证了这点。耶稣基督也

用明确的话告诉我们，祂把自⼰给我们吃。因此，祂已经这么做了，圣经也见

证了这点。我们岂能怀疑呢？甚⾄耶稣基督说祂是⽣命的粮，能交通传输⽣

命。如果这粮并非耶稣基督，就不是活的，可耶稣死了。如果这粮是死的，如

何能交通传输⽣命呢？这粮不能被解释为字面上的食物，因为这么小⼀块饼⽆

法滋养身体。我们不能质疑这饼是耶稣基督的活体。因此，这饼是为着魂的⽣

命，⽽非为着身体的⽣命。 

下⼀段话表明，当耶稣基督说，“你们的祖宗在旷野吃过吗哪，还是死

了。”耶稣基督指的是魂的⽣命。他们死了是因他们的罪，这吗哪并没有交通传

输⼀种⽣命的本质给他们，来阻⽌他们死亡。吗哪也并没有为他们带来不朽的

⽣命胚芽。但耶稣说，“我是⽣命的粮。我在这里，带着我从天降下的身体、我

的⾁和我的⾎。我自⼰就是粮。我是粮。”不只那些看见祂的⼈有⽣命，⽽且凡

吃祂的也有⽣命。祂希望被吃，好叫他们不死。圣餐奇妙的益处啊！你产⽣怎

样的美福！经常领受圣餐和极少领受圣餐的⼈之间有何等⼤的区别呢？耶稣基

督不只是可以被敬拜的，⽽且是可以被吃的。 

 

6:51 我是从天上降下来生命的粮；人若吃这粮，就必永远活着。我所要赐的

粮，就是我的肉，为世人之生命所赐的。” 

 

耶稣基督不满⾜于只说，自⼰是从天上降下来的粮，⽽且说，祂是⽣命的

粮，祂是现在就与⼈同在的。祂对这点没留下任何疑问。为了进⼀步说明，祂

又说，我是⽣命的粮。这不光是说⼀个交通传输⽣命的饼，⽽且祂本身就是⼀

个鲜活的粮。先祖们在旷野吃的粮是活的吗？当然不是。因此，吗哪并非耶稣

基督应许的粮，因为祂应许的粮是常活着的，正如耶稣基督⼀直住在圣体中。 

 

6:51…人若吃这粮，就必永远活着。我所要赐的粮，就是我的肉，为世人之生命

所赐的。” 

 

还有什么比这更清楚的话吗？我们岂能盲目怀疑吗？耶稣基督岂非提前回

答了所有质疑声，回应了魔鬼挑起的反对这美好圣餐的所有逼迫吗？我们要么

相信祂想要愚弄我们，要么认可耶稣基督就在圣体饼中这个真理。如果耶稣基



 

 72 

督说，祂要赐祂的⾁，却没有这样做，就会有害于祂的良善。⼀个把自⼰⽣命

给我们，来救我们的⼈，难道会试着愚弄我们吗？祂告诉我们，“我所要赐的

粮，就是我的⾁。”祂明确应许这点，没有任何欺骗的意愿。⼈若说祂做不到这

点，就是亵渎，因为祂是神，是全能的。质疑祂的能⼒就是质疑祂的神性。祂

岂没有说过，天上和地下所有的权柄都已经赐给祂了吗？如果⼀切权柄都已经

赐给了祂，祂就能做到。祂不愿欺骗我们，⽽是做事信实，且为着我们。祂若

把自⼰的⾁身交于死，我就必须下结论说，祂把自⼰的⾁给我们吃。当祂说祂

把⾁给我们吃，这就不是比喻的说法。 

最后，为了让我们没有疑惑，我们就必须检查这段话的细节和上下⽂。祂

说，⼈若吃这粮，就必永远活着。可你赐的什么粮会产⽣你应许给我们的非凡

果效呢？我所要赐的粮，就是我的⾁。不是借来的⾁，也不是比喻说法，⽽真

的是我的⾁，为世⼈之⽣命所赐的。因此我若不赐这⾁给⼈吃，我就没有赐我

的⾁为着世⼈的⽣命。这样⼀来，救恩的指望就全落空了。我们偏离正路的弟

兄和姊妹们不能说，耶稣基督只把祂的⾁赐给使徒们，因为祂是应许给所有祂

为之⽽死的⼈。祂为我们所有⼈⽽死，因此祂把祂的⾁赐给我们所有⼈，⽽我

们就是必须吃祂⾁的⼈。 

 

6:52 因此，犹太人彼此争论说：“这个人怎能把他的肉给我们吃呢？” 

 

有⼈很难相信耶稣基督会把祂的⾁给他们吃，然⽽祂对此的应许是清楚明

白的。福音书里最纯洁的⾏为准则，对救恩最有必要的格⾔，都支持耶稣基督

的话。难道耶稣基督这么清楚地说这点，重复这么多次，这么用⼒地说，就为

了让我们能怀疑这话吗？任何读过的⼈，即使不是基督徒，也会说：如果福音

书是真的，我们就当信服圣体饼的真实性。这件事上没有妥协立场、中间地

带。我们若信福音书，就必然相信耶稣基督把祂的⾁给我们吃。当耶稣基督应

许祂的⾁，祂应许了饼。这⾁有圣餐中饼的形状、样式和味道。 

 

6:53 耶稣说：“我实实在在地告诉你们：你们若不吃人子的肉，不喝人子的血，

就没有生命在你们里面。 

 

如果耶稣基督说祂的身体只是个比喻，那么当犹太⼈挑起这些难处时，祂

本可以这样说，来使他们不再抱幻想：“这只是预表我的身体。”或者祂本可以

告诉他们，吃仅仅是凭着信⼼。如果吃只是凭着信⼼，那我们吃的是什么？若

只是藉信⼼吃，⽽⼈⼦并不在饼里，那么⼀小⼝饼和⼈⼦的身体之间有什么关

系呢？但耶稣基督⼀点也没有去打消他们的幻想，⽽是郑重陈明这是个事实。



 

 73 

祂再⼀次坚持主张自⼰话语的真实性，加强了语义：“我实实在在地告诉你们：

你们若不吃⼈⼦的⾁，不喝⼈⼦的⾎，就没有⽣命在你们里面。”祂所说“没有

⽣命在你们里面”的意思是，你们天然的⽣命是活的，但你们自⼰里面必没有⽣

命，因为你们失去了⽣命的创造者和源头。 

耶稣基督渴望交通传输祂自⼰给⼈类，为叫他们得救恩。祂希望他们完全

地有份于成了⾁身，成了神⽽⼈者的「道」。祂想让祂所眷顾的所有⼈都拥有

这⼈⽽神者的⽣命。这可以通过合宜的吃来实现，否则联合就很肤浅。因此，

耶稣基督想要⼈与祂联合，不只是与祂作为⼀个⼈的品格联合，也与祂作为⼀

个神⽽⼈者的素质相联合。这计划配得上满了爱和良善的神。谁能质疑为了我

们⽽被交于死的神的良善呢？祂降卑自⼰，作为⼀名罪犯死在⼗字架上，不仅

为了拯救⼈类，也见证祂对⼈类的爱，我们岂能怀疑祂的良善呢？神⼦明显对

我们有⼀个积极美好的计划。 

 

6:54 吃我肉喝我血的人就有永生，在末日我要叫他复活。 

 

这句经⽂中，耶稣基督明确重申了之前的解释，消除⼈们对此⼀切疑虑。

祂告诉我们神的⽆限良善和能⼒。吃我⾁喝我⾎的⼈就有永⽣。因此，我们必

须吃祂的⾁来得到永⽣。 

 

6:55 我的肉真是可吃的，我的血真是可喝的。 

 

耶稣基督认真地坚立这真理。说完我们必须吃祂⾁、喝祂⾎来得永⽣的话

之后，祂宣告祂的⾁真是可吃的，祂的⾎真是可喝的。我们是祂这真理的见证

⼈。我们要么相信我们吃祂的⾁，要么以为耶稣基督在说谎。耶稣基督想要把

祂的⾁给我们吃，祂的⾎给我们喝，这样祂就能赐我们⽣命。 

 

6:56 吃我肉、喝我血的人常在我里面，我也常在他里面。 

 

耶稣基督应许祂和接受祂的⼈之间会有⼀个真正的联合。当⼈常在祂里

面，耶稣基督就藉着⼈吃祂⾁来改变⼈。⼈住在祂里面，逐渐被变成祂。领受

圣餐会带来怎样有福的益处啊！那些不领受的⼈会被同情，因他们让自⼰失去

了这么⼤的福分！ 

 

6:57 永活的父怎样差我来，我又因父活着；照样，吃我肉的人也要因我活着。 

 



 

 74 

耶稣基督用祂的神性和祂在地上的职事来证实祂的确存在于圣体饼中。耶

稣基督说，永活的⽗怎样差我来显明我职事的真实性，我又因⽗活着，这就是

「道」真实⽽确定的产⽣。照样，吃我⾁的⼈也要因我活着。⽗向「道」赐予

并交通传输祂自⼰的⽣命。⼦只因⽗活着，因⽽两者只有同⼀个⽣命，凭借⼀

个不可分割的本质联合在⼀起。这⽣命均等地分布在神圣三⼀的三个位格中，

没有差异，然⽽每个位格都有自⼰的⼀个独特功用，区别于别的位格，但又不

会造成⽣命的分裂，三者之间有完全的平等。「道」与⽗神同活，⽗神完全进

⼊「道」里面，同时又不失自⼰的位格特性。凡接受耶稣基督的⼈都会经历类

似的事。耶稣基督进⼊⼈魂里，用祂的⼈性和神性向这⼈交通传输祂的⽣命。

接受这⽣命的⼈与耶稣基督同活，也因此与⽗神同活。凡吃神⼦之⾁的⼈都靠

祂并与祂同活，正如⼦与⽗同活。 

 

6:58 这就是从天上降下来的粮。吃这粮的人，就永远活着，不像你们的祖宗吃

过吗哪还是死了。” 

 

耶稣基督确认了祂所说真理，尽管祂看见祂的⼦民并不领受祂的话，正在

离祂⽽去。即使被离弃，祂仍继续这样说，甚⾄说得更强烈。 

 

6:59 这些话是耶稣在迦百农会堂里教训人说的。 

6:60 他的门徒中有好些人听见了，就说：“这话甚难，谁能听呢？” 

 

此处，门徒们显出他们并不怀疑耶稣基督说的是祂自⼰的⾁。因为他们把

这理解为祂⾁身的⾁，所以觉得这话听起来奇怪且难以接受。他们尚未考量过

圣餐变体论21。耶稣基督如此爱我们，竟把祂永活的身体给我们！祂的爱计划了

这用饼的形式赐予祂自⼰。 

 

6:61 耶稣心里知道门徒为这话议论，就对他们说：“这话是叫你们厌弃吗？ 

6:62 倘或你们看见人子升到他原来所在之处，怎么样呢？ 

 

耶稣基督见祂的门徒们被这真理吓到了，就重申了祂要升天的事实，并说

他们必被这奇妙的奥秘震惊。倘或你们看见⼈⼦升到他原来所在之处，怎么样

呢？祂在这里提到了祂被处死⽽造成的声名狼藉，正如经上所记，⼈⼦必要受

苦，然后升天得荣。凡⽆法承受吃祂⾁的真理之⼈，就⽆法承受⼗字架的耻辱

之真理。凡藉着信⼼明白真理的⼈就很容易认可耶稣基督的受难和圣餐的真

 
21 译注：也称变质说（论）、化质说（拉丁语：transsubstantiatio；希腊语：μετουσίωσις ），有时又被新
教或一些宗教学研究者称为"圣餐变体论"，为天主教核心教义之一，也是天主教与大部分新教的主要分歧
之一。 化质论认为饼和葡萄酒可以通过圣餐礼转化为基督的圣体与宝血。 



 

 75 

理。耶稣基督说，⼗字架必触怒犹太⼈，并被外邦⼈视为愚拙。这里祂说到圣

餐也是如此。 

 

6:63 叫人活着的乃是灵，肉体是无益的。我对你们所说的话就是灵，就是生

命。 

 

耶稣基督说：“⾁体是⽆益的，”是为了应对⼈们对祂话语属⾁体的理解。

我们不能从⾁体的角度来看这奥秘。因此祂说，灵赐⽣命，叫⼈活着的乃是

灵，灵就在祂的⾁里。我们不吃祂必死的⾁，⽽是吃被祂的灵点活的⾁，祂的

灵交通传输⽣命。犹太⼈当时只把这看成是必死的食物。因此，耶稣又说，我

对你们所说的话就是灵，就是⽣命。这话的意思就是，“如果你吃了我给你的，

你就必得到灵和⽣命，这要交通传输给你，因为灵和⽣命都在饼里。”这并非⼀

个属物质的饼，⽽是⼀个交通传输⽣命的饼。 

 

6:64 只是你们中间有不信的人。”耶稣从起头就知道谁不信他，谁要卖他。 

 

需要有信⼼，才能领受耶稣基督说过的话。祂先给他们看，所需的信⼼的

是怎样的，然后再说他们信⼼的对象应当是什么。说完后，祂因他们小信⽽责

备他们，你们中间有不信的⼈。祂仍叫他们看见，他们需要信⼼来信祂。这奥

秘若不是真的，只是个预表或比喻⽽已，为什么还需要在很久以前就预⾔这

事，使所有⼈反感，并为⼀件⽆⾜轻重的事失去许多门徒呢？耶稣基督本可以

说，祂想藉着最后的晚餐，用⼀块饼和⼀小⼝葡萄酒被⼈纪念。犹太教已经有

饼和葡萄酒的惯例了。这些⼈已经在耶稣基督的神迹中和繁增饼和酒的过程中

见了这么多。耶稣基督本可以只说祂的⾁，没必要说饼就是祂的⾁，祂藉着自

⼰的死向⼈类赐救恩。祂本可以说，“我给你们饼，饼预表我的身体，代表我的

受难。你们吃这饼就必得⽣命，因为这是纪念我的死。”可祂不这样说，⽽是

说，饼就是祂自⼰的⾁，我们必须有信⼼相信这点。祂在什么地⽅说过这只是

个预表？祂没有反着说，⽽只是从正面说。为了表明这应许的真实性，耶稣基

督在祂死前重申了这点。祂确实有诺必践。正如祂应许了祂会赐祂的身体，祂

后来就赐下了祂应许的身体，祂说，“这是我的身体，为你们⽽赐的。”我们看

见应许与所赐是⼀致的。祂说，“我所要赐的粮，就是我的⾁，为世⼈之⽣命所

赐的。”当祂赐下所应许的时，祂怎么说？“这是我的身体，为你们⽽赐的。”因

此，所赐与应许是⼀致的。还有什么理由可以怀疑吗？ 

 

6:65 耶稣又说：“所以我对你们说过，若不是蒙我父的恩赐，没有人能到我这里

来。” 



 

 76 

 

由于他们缺少信⼼，耶稣说：若不是蒙我⽗的恩赐，没有⼈能到我这里

来、听我、跟随我并相信我。 

 

6:66 从此，他门徒中多有退去的，不再和他同行。 

 

真是奇怪，耶稣基督说出⼀个如此有用的真理，给出⼀个爱的伟⼤见证，

⾜以吸引全世界，却导致许多门徒不再和祂同⾏。他们不用信⼼，让信⼼迷住

理性，却反倒让理性来衡量他们的信⼼。由于他们只有粗略的理解，他们把耶

稣基督所有话变成了属⾁体的解释。 

 

6:67 耶稣就对那十二个门徒说：“你们也要去吗？” 

6:68 西门彼得回答说：“主啊，你有永生之道，我们还归从谁呢？ 

 

耶稣敞开地对门徒们说话。祂对百姓用比喻和谜语说话，私下里却解释给

祂的使徒们听。祂见⼀些门徒⼀听到祂说了⼀个非凡的真理就立刻离去了，就

问⼗⼆个门徒：“你们也要去吗？”西门彼得当时已经是⼗⼆门徒中信⼼的典

范，他问主，“主啊，你有永⽣之道，我们还归从谁呢？”耶稣基督慷慨仁厚地

赐给我们永远的⽣命。 

耶稣基督以同样的⽅式达于我们内在的⽣命。当耶稣基督用容易的⽅式引

领我们，让我们被祂的神迹维系着，我们眼前看到我们信⼼的证据和确据。我

们用⼀颗好⼼来跟随耶稣基督，可当祂领我们进⼊纯粹的信⼼时，我们就离开

了这普通的⽅式。我们凭着纯粹的信⼼，我们用光和见证操练我们的信⼼。我

们为此放下⼀切。 

 

6:69 我们已经信了，又知道你是神的圣者。” 

 

彼得又说，既然我们已经信了，并知道两件事，我们岂能怀疑你诸般应许

的真实性呢？我们知道你是神的圣者。因你丰盛的慈爱，你来拯救并救赎我

们。在你对这极为慷慨之爱的见证中，我们没发现任何异常。作为神的⼉⼦，

你凡事都能做到。因此，我们不能因着⼀些事超越我们理性的范围，就犹豫不

前，因为我们不根据自⼰的思想来衡量⾏动，⽽是从你爱和你全能的角度来看

事物。 

 

6:70 耶稣说：“我不是拣选了你们十二个门徒吗？但你们中间有一个是魔鬼。” 

6:71 耶稣这话是指着加略人西门的儿子犹大说的；他本是十二个门徒里的一

个，后来要卖耶稣的。 



 

 77 

 

耶稣说，门徒们若是离开祂，不要觉得稀奇，因祂拣选了⼗⼆个门徒，但

其中⼀个还是魔鬼呢。这门徒不满⾜于像别⼈那样离开耶稣基督⽽已，⽽是背

叛当时正在见证爱的耶稣基督。所以说，邪恶的天主教徒比异教徒更糟糕。他

们不满⾜于像别⼈那样，因对耶稣基督的话缺少信⼼⽽离开耶稣基督⽽已。他

们相信这奥秘的真理，却用这世上最伟⼤爱的见证，来背叛耶稣基督，把祂交

到祂死敌罪恶的⼿中。 

 

约翰福音第七章 
 

 

7:1 这事以后，耶稣在加利利游行，不愿在犹太游行，因为犹太人想要杀他。 

7:2 当时，犹太人的住棚节近了， 

7:3 耶稣的弟兄就对他说：“你离开这里上犹太去吧！叫你的门徒也看见你所行

的事。 

7:4 人要显扬名声，没有在暗处行事的，你如果行这些事，就当将自己显明给

世人看。” 

7:5 因为连他的弟兄说这话，是因为不信他。 

 

似乎耶稣基督正在逃避死亡，尽管祂说自⼰很渴望受死。原来耶稣基督等

候神对祂死的永恒定命。和耶稣最亲近的⼈从祂受益最少，因为亲⼈们经常阻

挠挫败敬虔⼈。我们从那些最亲近的⼈得到最严酷的逼迫。和神仆⼈们整日在

⼀起，和他们谈话的⼈反⽽极少会相信他们的话。当最圣洁的⼈被本当支持他

们的⼈谴责时，不要觉得稀奇，因为耶稣基督也是被这样对待。 

 

7:6 耶稣就对他们说：“我的时候还没有到，你们的时候常是方便的。 

7:7 世界（另译）不能恨你们，却是恨我，因为我指证他们所做的事是恶的。 

7:8 你们上去过节吧！我现在不上去过这节，因为我的时候还没有满。” 

 

耶稣基督的时候还没有到。祂等候⽗给祂定规的时候，自愿受死。但对⾏

不义之⼈来说，他们的时候常是⽅便的，因为他们⾏事是凭⼼⾎来潮，并不询

问神的时候。这就是⼀个弃绝给神旨意之⼈和别⼈的不同之处。凡弃绝给神旨

意的⼈，他们⾏事并不独立于恩典的运⾏；⽽别⼈则凡事照着自⼰的意愿。因

此耶稣基督补充说，世⼈不能恨你们，因为你们属于世界，支持这世界的⽅式

⽅法。但世界恨我，因我不赞成它，反⽽责备世界，见证其上的事是恶的。⾄

于你们，你们什么也不怕，上去过节吧。⾄于我，我只⾏我⽗的旨意。我现在



 

 78 

不上去过这节，因为我的时候还没有满。祂这样说是因为祂知道，祂的时候会

在⼀个节期当中才满。 

 

7:9 耶稣说了这话，仍旧住在加利利。 

7:10 但他弟兄上去以后，他也上去过节，不是明去，似乎是暗去的。 

 

这里耶稣基督似乎在自相⽭盾。祂说，我现在不上去过这节，可后来祂也

上去了。然⽽，我们必须留意，祂并非说，我不会去，⽽是说，我现在不去，

因为我的时候还没有到。祂依赖恩典的运⾏，不愿越过神命定的时候。但当祂

的时候来了，当神说出发，祂就出发。耶稣基督即使在最小的举动上，也只遵

⾏神的旨意。我们看祂⽣活中的天意。当祂还是个孩童，神吩咐约瑟如何养育

耶稣基督。即使那段期间耶稣也是顺从天意，过⼀个小孩⼦的⽣活。成名后，

祂仍亦步亦趋地跟随天意。 

 

7:11 正在节期，犹太人寻找耶稣说：“他在哪里？” 

7:12 众人为他纷纷议论，有的说：“他是好人。”有的说：“不然，他是迷惑众人

的。” 

 

没有⼀个灵程像使徒灵程那样曝露在批评和逼迫之下。过隐藏的⽣活时，

我们被遮蔽得很好，免于受逼迫。但当⼀个⼈被命定要帮助别⼈时，他们就要

被曝露在全世界的审视之下。有⼈赞同，有⼈谴责。今天赞同的⼈，明天就谴

责。真使徒必须轻视赞赏，忽视责备。既然耶稣基督都曾被谴责，谁还会羞于

被谴责呢？既然身为众使徒之首的耶稣基督都被误认为是骗⼦，我们受到同等

待遇又有什么稀奇呢？既然耶稣基督都⽆法讨⼈喜悦，我们岂能为⽆法讨⼈喜

悦⽽讶异呢？ 

 

7:13 只是没有人明明地讲论他，因为怕犹太人。 

 

⼀些单纯的⼈明白真理和公正，但别⼈不听是因为害怕当权者。他们不承

认别⼈的良善，因他们想要取悦于世上的权贵。这就是⼤卫落魄时的命运。加

特王亚吉回答他说：“我知道你在我眼前是好⼈，如同神的使者⼀般…只是众首

领不喜悦你。”（撒上 29:9）同样，彼拉多也因为怕别⼈，就把耶稣基督钉⼗字

架。 

 

7:14 到了节期，耶稣上殿里去教训人。 

7:15 犹太人就希奇说：“这个人没有学过，怎么明白书呢？” 

7:16 耶稣说：“我的教训不是我自己的，乃是那差我来者的。 



 

 79 

 

犹太⼈对耶稣基督的教训充满了钦佩，祂让他们信服和讶异。可他们的⼼

刚硬，耶稣基督并没有赢得他们的⼼。有多少⼈被真理说服，却仍抗拒那真理

教导所产⽣的能⼒？他们把自⼰武装得像个刺猬，击退所有靠近他们的⼈，免

得被⼈赢取了⼼。他们抗拒恩典的冲击。有多少⼈信服内里⽣命道路的真理，

却不想⾛这路？ 

犹太⼈就希奇说：“这个⼈没有学过，怎么明白书呢？”他们明白这⼈有被

灌输的智慧，是⽆法复制的。可由于他们⼼地刚硬，自设障碍，所以他们既没

有进⼊真理，也没有坚守这道路。他们看见了耶稣基督的良善，但他们缺乏勇

⽓跟随祂。 

耶稣基督说，祂的教训不是祂自⼰的，乃是那差祂来者的。祂自⼰就是⽗

的「道」，祂的话语就是祂⽗的话语。 

 

7:17 人若立志遵着他的旨意行，就必晓得这教训或是出于神，或是我凭着自己

说的。 

 

⼀个分别为圣归于神、专⼼事奉神，把自⼰弃绝给神旨意的⼈很清楚这些

话里的真理。在⼈里面产⽣的果效不容置疑。但要通过经历明白这教训，我们

就必须顺服并弃绝给神所有旨意。⼀旦我们顺服神旨意，我们就在⼼里听见话

语。 

 

7:18 人凭着自己说，是求自己的荣耀；惟有求那差他来者的荣耀，这人是真

的，在他心里没有不义。 

 

⼀个真使徒的主要素质就是，他们不寻求自⼰的荣耀。⽽且，他们不为自

⼰说话。⽽是承载那差他来者的话，只寻求那差他来者的荣耀。所以，传道⼈

如果不怎么结果⼦，乃是因为他们为自⼰说话。他们只有研究学来的话⽽已，

⽽且只寻求自⼰的荣耀。他们想要取悦⼈，从⼈那里得荣耀。⽽有些⼈不为自

⼰说话，只藉着圣灵的⼤能说话，只说圣灵建议说的话，这样的⼈结果累累。

他们不寻求自⼰的荣耀，他们⼼里没有虚假不义。因为不义就在于窃取本该归

于神的荣耀，⽽把荣耀归于自⼰了。 

 

7:19 摩西岂不是传律法给你们吗？你们却没有一个人守律法。为什么想要杀我

呢？” 

7:20 众人回答说：“你是被鬼附着了！谁想要杀你？” 

 



 

 80 

凡守律法字句，同时销灭圣灵感动的⼈，经常变得粗暴，并违背律法。他

们责备那些为了做更好之事⽽违背律法的⼈，却不责备那些为了作恶⽽违背律

法的⼈。举个例⼦，如果⼀个⼈因为要去做⼀件对神来说更重要的、神希望这

⼈完成的⼤事，⽽错过了⼀次讲道，所有⼈都⼤声谴责这⼈，说这⼈违背了教

规。如果另有⼀个⼈为了娱乐⽽错过了⼀次讲道，却没有⼈说什么。 

犹太⼈告诉耶稣基督，说祂是被鬼附着了，因祂揭露了他们⼼里隐藏的计

划，他们以为只有自⼰才知道这计划。当然，没有⼗字架像使徒⽣命阶段遭遇

的⼗字架。 

 

7:21 耶稣说：“我做了一件事，你们都以为希奇。 

7:22 摩西传割礼给你们（其实不是从摩西起的，乃是从祖先起的），因此你们也

在安息日给人行割礼。 

7:23 人若在安息日受割礼，免得违背摩西的律法，我在安息日叫一个人全然好

了，你们就向我生气吗？ 

7:24 不可按外貌断定是非，总要按公平断定是非。” 

 

肤浅的指责中有恶发⽣，因为我们只凭着微小的外在因素去判断，⽽不是

照着事情本相来判断。我们只看表面，⽽不是看实际。若是可以在安息日⾏

善，为什么不可以⾏⼀件更好的事？神啊！你说得好，你的判断不像⼈的判

断！⼈的判断是不公正的，他们将来必要惊讶地发现，自⼰责备了更美好事

物，却赞同了神责备之事！ 

 

7:25 耶路撒冷人中有的说：“这不是他们想要杀的人吗？ 

7:26 你看他还明明地讲道，他们也不向他说什么，难道官长真知道这是基督

吗？ 

7:27 然而我们知道这个人从哪里来；只是基督来的时候，没有人知道他从哪里

来。” 

 

拦阻我们从耶稣基督的职事中，或有使徒职分的⼈那里受益的，是我们必

须扭转有关“什么使⼀个⼈成为使徒”的观念。若我们看到不习惯看见的⼀些素

质，我们就开始认为他们不是神所差来的。因为耶稣基督既然拥有弥赛亚的所

有素质，既然祂做了弥赛亚要做所有⼯作，那么为何他们仍不信祂？因为他们

错误地声称，没有⼈知道基督从哪里来。这明显有悖于圣经，圣经说基督必须

从⼤卫来，并且⽣于伯利恒。 

 

7:28 那时，耶稣在殿里教训人，大声说：“你们也知道我，也知道我从哪里来；

我来并不是由于自己，但那差我来的是真的。你们不认识他， 



 

 81 

7:29 我却认识他，因为我是从他来的，他也是差了我来。” 

7:30 他们就想要捉拿耶稣，只是没有人下手，因为他的时候还没有到。 

 

⽆论⼈们如何论断传福音者，⽆论说他们什么，他们都切勿停⽌教导和尽

职事；他们切勿关注成功。耶稣基督继续教导，不管别⼈怎么判断祂。⼀个真

使徒只能期待从所给与的祝福中得到羞辱⽽已。⼗字架是冠冕，也是使徒职分

的终点。 

我们的主怎么说？“你们也知道我，也知道我从哪里来。”这些⼈真知道祂

是谁吗？他们只按着⾁体和祂今世的家庭背景认识祂，⽽不是照着祂永恒的属

性来认识祂。因此祂提⾼他们的眼界，好让他们能领会上好，知道祂从哪里

来。这样他们就能知道，“我来并不是由于自⼰”，是⾄⾼者从上头差我来尽职

事。⾄⾼者差祂到地上传道。可⼈们的⼼思昏昧，⽆法照着耶稣基督的神性来

领悟耶稣基督的真理。然⽽，耶稣说，“我却认识祂，因为我是从祂来的，祂也

是差了我来。”若非藉着耶稣基督，就没有⼈能认识⽗。许多⼈自以为认识耶

稣，可他们并不认识。若他们真认识祂，就会真的顺服并遵⾏祂的格⾔。我们

经常仅从外表来认识有使徒⽣命的⼈，却没有参透引导他们⽣活的、内在的源

头和法则。他们很清楚这点，因为他们感受到了叫使徒们⾏动的神的同在，他

们⽆法忽视凡事都出于神这个事实。 

圣经又说，他们就想要捉拿耶稣，只是没有⼈下⼿，因为他的时候还没有

到。 

满⼼热望别⼈得救恩的⼈，往往成为恨恶、羡慕和嫉妒的对象。⽽⼈们⽆

法总是能随⼼所欲伤害，因为使徒的时候还没有到。等时候到了，神啊！似乎

连你也和迫害者们联⼿，给他们助⼒。但神许可的时候还没到以先，所有的坏

事都不会有果效。 

 

7:31 但众人中间有好些信他的，说：“基督来的时候，他所行的神迹岂能比这人

所行的更多吗？” 

 

在最严酷的逼迫当中，总有些⼈持守真道，但这些⼈通常是⼈群中头脑简

单的⼈。其他⼈出于自爱和缺少灵活性⽽完全反对。这些⼈多半⽆法被赢取过

来，即使是超凡的事也⽆法赢取他们的⼼。 

 

7:32 法利赛人听见众人为耶稣这样纷纷议论，祭司长和法利赛人就打发差役去

捉拿他。 

 



 

 82 

耶稣基督受到的逼迫中，法利赛⼈对祂的逼迫是最凶的。这些骄傲自⼤的

⼈不想进⼊耶稣基督的道路。他们⽆法忍受头脑简单的⼈进⼊这道路，就竭尽

所能地⼲扰这些⼈。不仅如此，他们还迫害耶稣基督和凡听从祂教训的⼈。法

利赛⼈内部协商⼀致，试图阻⽌耶稣在⼈⼼里做⼯，试图销灭祂的国度。 

 

7:33 于是耶稣说：“我还有不多的时候和你们同在，以后就回到差我来的那里

去。 

7:34 你们要找我，却找不着；我所在的地方，你们不能到。” 

 

耶稣还有不多的时候和这些逼迫者同在。祂仍有时间用祂极度的良善来赢

得他们，使他们归信。祂扶持那些从祂受益的⼈。当我们的主差遣使徒到受逼

迫之地，祂就停留少时，迫使祂的使徒们留在受迫害之地，好让他们为别⼈的

缘故赢得⼈⼼。但后来，他们就回到差他们来的那里去，离开不愿接受「道」

之恩典的地⽅。然⽽会有这么⼀个时候，他们要找祂，想从祂学习，却找不着

祂，因为他们没有趁祂还与他们同在的时候抓住机会。祂临到他们如同闪电，

但由于他们没⾛这条路，他们后来要找耶稣基督，却找不着。 

他们在自⼰以外寻找祂，却不在耶稣希望他们找的地⽅找祂，那就是他们

的里面。因此耶稣说，我所在的地⽅，你们不能到，因为你们不⾛正道。你们

⾛了完全相反的道路。神就在我们里面，祂希望在此处被我们找到。这是祂希

望被寻找、被找到和被爱的地⽅，也是神希望与我们交流的地⽅。可我们只有

沿着祂引导的路，才能到祂那里。我们必须离弃自我为中⼼的道路，这样的道

路只会让我们充满自爱。我们必须全然内在，可我们却全然外在。 

 

7:35 犹太人就彼此对问说：“这人要往哪里去，叫我们找不着呢？难道他要往散

住希腊中的犹太人那里去教训希腊人吗？ 

7:36 他说‘你们要找我，却找不着；我所在的地方，你们不能到’，这话是什么

意思呢？” 

 

犹太⼈不明白耶稣基督话中的意思，因为他们从字面解读祂的话，理解到

字句里去了。由于这种困惑，他们⽆法找到耶稣基督。祂并没有离开他们，⽽

是在他们中间，他们却找不着祂。祂也在我们的⼼中，但我们若不在自⼰⼼里

寻找祂，就找不着祂。 

祂所在的地⽅，我们不能到，因为祂藉着⼗架、死亡、损失、患难和逼迫

到祂⽗那里去。我们想去有欢愉、享乐和⽣命的那些地⽅。然⽽，若非藉着⼗

字架和拒绝「⼰」，就没有⼈能跟随耶稣基督。我们若⾛相反的途径，就不可

能达于耶稣基督，正如祂亲⼝说的，“若有⼈要跟从我，就当舍⼰，背起他的⼗



 

 83 

字架来跟从我。”（太 16:24）相反，我们撒野的同时，假装跟随耶稣基督，⽽

不是拒绝「⼰」。耶稣基督吸引我们，但我们不想跟随祂的吸引。我们若没找

着，是我们不够殷勤寻找，因为惧怕耶稣靠近我们的时候，就带给我们⼗架、

⽭盾、受苦和患难。 

 

7:37 节期的末日，就是最大之日，耶稣站着高声说：“人若渴了，可以到我这里

来喝！ 

 

耶稣基督总是乐意被寻见。圣经说，节期的末日，世⼈涌进殿里去见祂

时，祂⾼声说：“⼈若渴了，可以到我这里来喝！”⼈若渴望救恩，渴求永⽣，

可以到我这里来喝！“我是取之不尽的源泉，你们可以尽情喝，丰丰富富地喝。

来不住地喝吧！”⽆法⾔喻的幸福啊！我们可以常常以这极⼤美福为乐！开发这

宝藏，取决于我们，这宝藏太⼴⼤泱莽，过于我们所能领会。⽽我们却让自⼰

渴死，也不喝着活⽔。爱的神啊！⼈不知感恩的⼼哪，满了地上的泥⼟，却拒

绝这清澈⼲净的神圣之⽔，从源头来的⽔！ 

 

7:38 信我的人，就如经上所说：‘从他腹中要流出活水的江河来。’ ” 

 

但愿⼈知道信的益处，以及⼈藉着信⼼道路到神那里⽽得着的不可思议的

福分！凡信耶稣基督并跟随祂所赐道路的⼈，就从⽣命的源头饮⽔。如此⼀

来，他们里面就形成了⼀条活⽔的江河，流向别⼈。这就是使徒⽣命阶段，圣

灵以赐⽣命的⽔充满这⼈，这赐⽣命的⽔流向别⼈，⽽这源头只藉着信⼼被交

通传输。 

 

7:39 耶稣这话是指着信他之人要受圣灵说的。那时还没有赐下圣灵来，因为耶

稣尚未得着荣耀。 

 

这句经⽂告诉我们，圣灵是藉着信⼼被交通传输。圣灵就是「道」的灵，

信他之⼈要受圣灵。这圣灵在⼈里面，藉着「道」被交流传输并流动。⼈如果

没有收到圣灵，就没有耶稣基督。要受圣灵，⼈需要失去所有居功自利、自⼰

的利益和自我发起的动作，好对「道」的灵所有动作和流动保持敞开，这

「道」的灵在凡事上都归荣耀给耶稣基督。耶稣基督是藉着我们的死⼰湮灭⽽

得荣耀，神也因此得荣耀。我们的死⼰湮灭停⽌了我们自⼰的动作，好让神能

⼯作。 

 

7:40 众人听见这话，有的说：“这真是那先知。” 



 

 84 

7:41 有的说：“这是基督。”但也有的说：“基督岂是从加利利出来的吗？ 

7:42 经上岂不是说‘基督是大卫的后裔，从大卫本乡伯利恒出来的’吗？” 

 

⼈们陷⼊带领者犯的同样错误中，真令⼈震惊。他们从耶稣基督看到了祂

情形和源头的真实确凿，他们却⽌步于此，宁肯相信错谬的情况。他们不愿相

信耶稣基督，因他们以为祂是从加利利出来的，不是从⼤卫家出来的。他们因

此错误地下结论说，耶稣不是基督。如若他们认真详查，就会看出祂就是基

督。如果带领者们让别⼈知道，祂是出自伯利恒，并见证祂惊⼈的事迹，⼈们

就会知道祂就是基督。 

判断内在⽣命基督徒也是如此。带领者们基于错误的信息⽽质疑他们。判

断⼈时，需要查出真相。头⼀个谎⾔会拦阻真相被发掘。 

 

7:43 于是众人因着耶稣起了纷争。 

7:44 其中有人要捉拿他，只是无人下手。 

 

⼈们受了误导，因着耶稣起了纷争，并且怀疑祂。他们想要根据⼀个谎⾔

⽽捉拿祂。带领者们隐藏了祂出自伯利恒这个事实，以致于⼈们不愿相信耶

稣。这对⼈们有害⽆益，因为拦阻了圣灵流进他们⼼里。然⽽他们的努⼒乃是

徒然。他们⽆法阻⽌耶稣基督做祂想做的事。⽆⼈下⼿，因为不管有多少逼

迫，耶稣总是得胜的。 

 

7:45 差役回到祭司长和法利赛人那里，他们对差役说：“你们为什么没有带他来

呢？” 

7:46 差役回答说：“从来没有像他这样说话的。” 

 

那些受差遣去捉拿和讨伐耶稣基督的⼈，却被拿下和赢取，这是常有的

事，因为⼈很难抗拒神⼝中说出的「道」。这就是为什么「道」被比喻成两刃

的剑。它带着非凡的能⼒摧毁拦阻它的障碍。⼼里听见「道」的⼈都有⼀种难

以⾔喻的特质—⼀种让⼈⽆法抵御的能⼒。因此这些⼈说，“从来没有像他这样

说话的。”有耶稣基督真在⼼里说话的使徒们也得到了这特质，说话有种能⼒，

是别⼈不具备的，因为他们话语中有⼀种权柄，能使⼈升华；有⼀种膏油涂

抹，能赢得别⼈。 

 

7:47 法利赛人说：“你们也受了迷惑吗？ 

7:48 官长或是法利赛人岂有信他的呢？ 

 



 

 85 

这是个可怕的做法。⼀个⼈确信了真理后，⼈们就责备她是受欺了。当⼀

个纯朴⼈信仰真道，当权者就⼝诛笔伐她。法利赛⼈说自⼰没有⼀个信祂的。

我们在四福音书中，没有读到耶稣基督赢得过法利赛⼈。他们的科学、骄傲、

自爱、居功自利、自尊、看重自⼰的亮光，都拦阻他们被耶稣基督赢得并钟

爱。 

 

7:49 但这些不明白律法的百姓是被咒诅的。” 

 

⼈类理性的骄傲和自尊！竟认为发自真⼼直接就近神的淳朴⼈是被咒诅

的，因为他们不像法利赛⼈那样有思想！然⽽，神确实说过，⾏事完全的，为

他所喜悦。（箴 11:20）神的眼目常在这样的⼈身上，并引导她。他们为何要

说，这些⾏事完全的⼈是被咒诅的？是什么样的⽆知和骄傲在激发法利赛⼈

呢？这些⼈知之甚少。他们所知道的，远比他们所不知道的要少。 

 

7:50 内中有尼哥德慕，就是从前去见耶稣的，对他们说： 

7:51 “不先听本人的口供，不知道他所做的事，难道我们的律法还定他的罪

吗？” 

 

尼哥德慕是唯⼀⼀个认识耶稣并支持祂的学者，然⽽是隐秘地这样做。圣

经说，他以前趁天⿊去见耶稣。骄傲和怕失去众⼈尊重，拦阻了其他带领者公

开宣称自⼰支持耶稣基督。尼哥德慕在这里的确让其他带领者看见，他们滥用

了律法，因为不先听本⼈的⼝供，不知道他所做的事，律法是不能定⼈罪的。

同样的事也发⽣在今天。⼈们根据错误报道和想象，不先听本⼈的⼝供，就定

罪⼈。他们没有按真理来审断。 

 

7:52 他们回答说：“你也是出于加利利吗？你且去查考，就可知道加利利没有出

过先知。” 

 

这些带领者们的回答表明了他们的⽆知和阻隔真相。尼哥德慕站在真相⼀

边，他们就说他也是出于加利利。他们告诉他去查考圣经，仿佛他真的⽆知⼀

样。这些服务自⼰的带领者们说耶稣基督是出于加利利，⽽不承认祂是出于伯

利恒。出于骄傲来看事物的⼈，他们的眼睛是用来定罪的，⽽不是用来查考证

据的。尼哥德慕保持沉默，或许是出于怯懦，但或许是为了不把他们推得离耶

稣基督更远。尼哥德慕没被他们的话说动，不过他也没有强烈捍卫耶稣基督。

有些⼈没有被说服反对耶稣基督，因为圣经又说，于是他们各⼈都回家去了，

也就是说，回到他们原先的光景里去了。（约 7:53） 



 

 86 

 

约翰福音第⼋章 
 

 

8:1 于是各人都回家去了，耶稣却往橄榄山去。 

8:2 清早又回到殿里，众百姓都到他那里去，他就坐下教训他们。 

 

耶稣基督尚且花时间祈祷，只要我们⼿头的事不妨碍，我们岂不应当效法

祂吗？耶稣基督往橄榄⼭去。这是奥秘的。表明当我们想祈祷时，需要离开活

跃场所。安宁的外在有助于安宁的内在。橄榄⼭这名字意思就是⼀个平安的地

⽅，因为耶稣基督的祈祷是安静平安的。我们越平静地祈祷，就越接近耶稣基

督的祈祷。祂选择安静的地⽅来祈祷，表明祂的祈祷带来与祂⽗的和谐⼀致。

耶稣基督在世上所做的⼀切都为了⼈类的益处。这神圣平安的⼴⼤河流流淌在

⼈性上。神性以⼀条奇迹的激流触摸了⼈性和⼈较低部分。耶稣基督为⼈类获

得了这祈祷，好叫我们能有份于这些⽆法⾔喻的珍馐佳肴，叫⼈的天性能接收

这些美妙的交通传输。愿否有份于这些竟然取决于我们！外在和内在的平安构

成了整件事。 

耶稣基督离开了这座祈祷和平安之⼭，又回到殿里。牧⼈和教师必须只教

导他们从祈祷中汲取的养分。他们在传「道」前，必须被充满。如果他们真这

么做，就会有更好的果效！ 

 

8:3 文士和法利赛人带着一个行淫时被拿的妇人来，叫她站在当中。 

8:4 就对耶稣说：“夫子，这妇人是正行淫之时被拿的。 

8:5 摩西在律法上吩咐我们，把这样的妇人用石头打死。你说该把她怎么样

呢？” 

 

法利赛⼈总是热⼼地针对罪⼈们，因为他们希望有对律法的严格遵守，⽽

不看律法的目的乃是拯救失丧者。然⽽，假若他们的动机正确，谴责这妇⼈是

对的，因为奸淫本是最⼤的罪。 

有两种犯奸淫：对神犯奸淫，和对⼈犯奸淫。对神犯奸淫是恶中之首。假

设耶稣基督没称法利赛⼈是“⼀个邪恶、淫乱的世代”（太 12:39）和“毒蛇的种

类”（太 12:34），⼈便会说我是在幻想中说话。然⽽，我说的是真的。⼈⼼是

单单为神自⼰⽽受造，必须顺服于神。⽆论何时我们出于虚荣或贪婪，⽽把自

⼰的⼼挪离神，给了别处，我们的⼼就犯了奸淫。法利赛⼈用⼀种混乱⽆序的

爱爱了自⼰，因此⽽没有爱神。他们的⼼与鬼魔和虚荣⾏淫。他们以为自⼰有



 

 87 

贞洁的身体，可以谴责别⼈。他们要求把这样的妇⼈用⽯头打死。他们没看见

自⼰的奸淫更甚于这妇⼈的罪。法利赛⼈实际上配受比这妇⼈更严厉的处死。 

 

8:6 他们说这话，乃试探耶稣，要得着告他的把柄。耶稣却弯着腰用指头在地

上画字。 

8:7 他们还是不住地问他，耶稣就直起腰来，对他们说：“你们中间谁是没有罪

的，谁就可以先拿石头打她。” 

 

在这问讯中，法利赛⼈唯⼀的目的就是要得着告耶稣的把柄。这是骄傲⼈

试图构陷纯朴⼈的常见做法。耶稣基督的回应令法利赛⼈震惊。祂弯着腰用指

头在地上画字。耶稣基督首先写下他们的奸淫，远比这妇⼈的罪更危险和严

重。更危险是因为，如果这罪没被揭露，就不会自动更正。更严重是因为，这

罪不看神，只看其他⼈。灵的奸淫是⼀种形式的拜偶像，比身体的奸淫更罪

恶。 

耶稣基督在责备灵性上奸淫的同时，也并没有容忍⾁身上的奸淫。身体的

奸淫是件可憎之事，但比灵性上的奸淫更容易医治。耶稣在地上写的字并不会

存留得住。两种奸淫都是面目狰狞的，招来羞耻和憎恶。罪的严重性使⼈知道

这是罪恶的。灵性上的诸般罪恶带有很⼤的迷惑性，有时会被⼈视为美德，实

则会加强恶。我们堆积罪恶，却以为自⼰在积累美德。恶变得⽆可救药，因为

我们忽略了疾病。相反，我们把药⽅视为恶。因此耶稣基督说，“你们中间谁是

没有罪的，谁就可以先拿⽯头打她。”这话带来⼀束有果效的亮光，使他们困

惑，可他们不去发掘耶稣话里的真相。耶稣基督也用这话揭露他们出于羞耻⽽

试图隐藏的身体上的罪恶。耶稣基督的太阳光未能医治他们。因此祂又弯着腰

用指头在地上画字。 

 

8:8 于是又弯着腰用指头在地上画字。 

 

耶稣基督在地上写下身体上的诸般罪和灵性上的诸般罪。由于他们很容易

灰⼼，他们就离开了。 

 

8:9 他们听见这话，就从老到少一个一个地都出去了，只剩下耶稣一人，还有

那妇人仍然站在当中。 

 

这些情况引发了这妇⼈⼀旦被带到耶稣基督面前就全然得救。我们若把罪

⼈们带到耶稣基督面前，他们就必获救脱离悲惨光景。耶稣基督有如此强烈⽽

甘甜的吸引⼒，以致于我们仅仅靠近祂时，就逐渐脱离别的⼀切。这妇⼈脱离



 

 88 

了受造物，单独与她的神在⼀起。这是真实和全然的得救！这妇⼈的罪是与受

造物有罪恶的往来，⽽她的得救是彻底脱离受造物，只和她的神在⼀起。可她

如何⼀直站着？这显示了她得释放脱离了她的堕落。站在祂面前，表明她已经

得救，转向她的神。我们若把这作为得救的基础，就会很快变得完全！这样，

我们就会转向神，变得完全，魂就会保持单独，脱离受造物，亲近神。 

 

8:10 耶稣就直起腰来，对她说：“妇人，那些人在哪里呢？没有人定你的罪

吗？” 

8:11 她说：“主啊，没有。”耶稣说：“我也不定你的罪，去吧！从此不要再犯罪

了。” 

 

耶稣问这妇⼈，“妇⼈，那些⼈在哪里呢？没有⼈定你的罪吗？”他们不愿

定罪，因为神瞬间让他们看见自⼰的本相，于是他们不想定罪⼀个比自⼰犯罪

更轻的⼈。假如我们稍稍蒙开启，知道自⼰的本相，就不会轻易定罪别⼈了。

有时，⼈想伤害弟兄，尤其是当弟兄不效法自⼰的属灵操练或刻苦⼰身时。⼈

或许外在有改变，于是觉得有资格责备别⼈，⼤放厥词，尤其自⼰喝了酒以后

更肆⽆忌惮说别⼈。真愿他们被放在真理的光中！他们就会看见自⼰的恶甚

⼤，亟需医治。他们不光谴责那些在神面前纯正公义的⼈，也责备那些已经被

神改变的⼈。 

耶稣基督对这妇⼈有奇妙的甘甜。祂告诉她，这些⽆慈悲之⼼的⼈不定她

的罪。⽽且，我们⽆限良善的耶稣基督也不定她的罪。我不懂为何我们在罪⼈

想就近耶稣基督的时候吓唬他们。我们以谦卑为借⼝，不理会耶稣基督的话和

作为。罪⼈哪，到耶稣基督这里来吧！你们会因祂被分别为圣。你们会从祂⼝

中听到这些话：“去吧！从此不要再犯罪了。”这些话是有果效的，能让罪⼈不

但能⼀直脱离罪，⽽且也脱离犯罪的倾向。凡听这些甘甜话语的⼈有福了！ 

 

8:12 耶稣又对众人说：“我是世界的光。跟从我的，就不在黑暗里走，必要得着

生命的光。” 

 

耶稣赦免这妇⼈，告诉她不要再犯罪之后，祂告诉众⼈，祂是世界的光。

要拥有这真光，我们就必须就近祂，否则必永在⿊暗里。耶稣基督是真正的、

本质的光，真理的光。因祂认识⽗，祂有⽗荣耀所发的光辉，在自然世界里代

表⽗的真实性。全⼈类都必须就近祂得光。祂希望所有罪⼈都到祂这里得光，

可多数⼈都不这样做。耶稣基督是为罪⼈⽽来，正如以赛亚书和马太福音所

说，那坐在⿊暗里的百姓，看见了⼤光；坐在死荫之地的⼈，有光发现照着他

们。(太 4:16)耶稣基督使光照耀⾏⾛在死亡阴翳里的罪⼈。 



 

 89 

然后祂启迪凡跟随祂为道路，⾏⾛在祂踏出之路上的⼈。因此祂又说，跟

从我的，就不在⿊暗里⾛。耶稣基督用真理照亮启迪他们。在第⼀层面，信徒

藉着完全和真诚的回转，就近耶稣基督，使自⼰的步伐与祂的步伐相吻合。她

跟随祂为道路，使自⼰与祂⼀直，随祂的脚踪⽽⾏。在第⼆层面，耶稣基督用

祂的真理启迪信徒，使他们的意志与祂联合。信徒得到对神的认识，⽽不是对

受造物的认识。有了这真理之光，信徒就不偏离，也不⾏在⿊暗里，⽽是意志

与神喜乐地联合，整个⼈都认识神。她进⼊“自⼰乃是⽆有”这个真理，并承认

神是⼀切。 

⼈受了这样的启迪之后，就离开“把神的事物归功于自⼰”这个错谬的⿊

暗。最终，⼈藉着真理之光进⼊死亡和湮灭。然后真理之光，或者说赐⽣命之

光，吸引⼈脱离坟墓，耶稣基督成为她的⽣命。⼈消失在神里面，不再能区分

出自⼰的意志。由于她已经失去了她的意志和⽣命，耶稣基督就亲自成为她的

⽣命，正如保罗所经历的，这⼈不再活着，⽽是耶稣基督在她里面活着。祂成

为她的光之⽣命。 

耶稣基督的光带来魂的三个灵命历境，每个历境都有⼀个不同的果效。第

⼀个，祂的光启迪罪⼈，吸引我们脱离罪的死亡，使我们活着。那光是真光，

照亮⼀切⽣在世上的⼈。(约 1:9)这光引领我们进⼊真理，藉这宽宏的光，使我

们出离并死亡。然后这光回来赐⼈⽣命。然后它就是⽣命的光。 

 

8:13 法利赛人对他说：“你是为自己作见证，你的见证不真。” 

 

的确，按照通常的规则，没有⼈可以给自⼰作见证。然⽽这禁⽌却会伤害

和欺骗许多⼈。耶稣基督为了别⼈的益处⽽为自⼰作见证。若要遵守这“不给自

⼰作见证”的规则，就会陷⼊居功自利的罪中。命定要帮助别⼈的⼈必须为着别

⼈的益处⽽说话，是住在她里面的神让她说的。只要耶稣基督还过着隐藏不为

⼈知的⽣活，祂就不说关于真道的话。可祂⼀旦照着⽗神给祂的使命，开始尽

使徒职分，祂就为了帮助周围⼈⽽宣扬真道。按照圣经的话，耶稣基督是⼈类

的榜样，祂只以让每个⼈都能效法的⽅式⾏事。 

其次，圣经说全⼈类都活在虚荣的深渊之中。这是真的。但神的光引湮灭

死⼰之⼈脱离⽆知的⿊暗，好叫她相信并知道神是⼀切。神是全⼈类的起源和

本质，⽽⼈类里面有恶。当真理之光全然照亮⼀个⼈，这⼈就⽆法有虚荣⼼，

并且会感觉到自⼰居功自利的可鄙。真理之光赐给我们经历，我们就不再怀

疑。因这经历，我们知道自⼰的不堪和卑贱，就不再住在虚荣里了。 

 



 

 90 

8:14 耶稣说：“我虽然为自己作见证，我的见证还是真的。因我知道我从哪里

来，往哪里去；你们却不知道我从哪里来，往哪里去。 

 

耶稣基督告诉我们，虽然祂是在死⼰湮灭的⼈里面并为着他们，为自⼰作

见证，祂的见证还是真的。祂本身就是真理，祂的见证是真的，因祂知道祂从

哪里来。祂向魂的显现是出于神。我们告诉别⼈，神为我们做了什么。关于荣

耀神，试图隐藏出于神的事并非是谦卑，⽽是罪和居功自利。福音书里有两个

例⼦：⼗个麻风病⼈，以及埋藏恩赐的那个⼈。正如所罗门说的，⾔语有时，

缄默有时。本当缄默的时候却说话乃是恶，但本当说话的时候却保持缄默也是

恶。在为着神的荣耀必须说的时候，我们必须承认神的真理和祂的权能，正如

圣马利亚对神的颂歌，她是所有⼈里顶谦卑的⼀个。这样做并没有虚荣，因为

耶稣基督做了“祂从哪里来”这件事。祂向这⼈显现，使她看见万物都在祂里

面。万物也必须都归于祂。正如耶稣基督是让我们说话的源头，祂也是我们说

话的目的。仍在自⼰里面的⼈则不同。他们不知道耶稣从哪里来，往哪里去。

祂来自⽗神；祂往⽗神那里去，祂想把我们和祂⼀起藏在神里面。和耶稣基督

⼀起藏在⽗里面，乃是我们所有事⼯的源头、终点和目的。 

 

8:15 你们是以外貌判断人，我却不判断人。 

 

⼏乎所有⼈都满⾜于外在，仿佛外在做法能带来完全似的，实则有许多瑕

疵，甚⾄故意的恶。他们判断⼈并公开责备，可他们是以⾁体判断，凭着混乱

的私欲判断，⽽不是照着真理判断。 

耶稣说，祂不定罪我们。天上地上所有权柄都赐给祂，来审判世界，然⽽

祂向我们保证，祂不像⼈那样判断。祂是来教导我们，不是判断我们。真正内

里之⼈的素质就是不判断⼈，并且他们相信每个⼈都能够⾏善。仁爱和单纯是

规范他们⼀切⾏为的两⼤美德。单纯引我们不去考虑别⼈的过错。由于他们没

有恶意，他们就不觉得别⼈有恶意。仁爱使他们遮盖和隐藏弟兄姊妹们的过

错。他们绝不公开别⼈过错，反⽽原谅他们，善意理解他们。唯有神判断⼈，

除非⼀个⼈做的是法官的职业，不得不判断⼈。然⽽，只要我们能阻⽌恶，就

当竭⼒反对恶。 

 

8:16 就是判断人，我的判断也是真的，因为不是我独自在这里，还有差我来的

父与我同在。 

 

耶稣基督作为神⽽⼈者，告诉我们，就是判断⼈，我的判断也是真的、公

正的。祂的判断与错谬和不公的⼈的判断相反。耶稣基督做为神，判断⽅式与



 

 91 

⽗神⼀样，可耶稣基督并不判断任何⼈。然⽽有些⼈从不判断自⼰，却判断别

⼈。 

 

8:17 你们的律法上也记着说：‘两个人的见证是真的。’ 

8:18 我是为自己作见证，还有差我来的父也是为我作见证。” 

 

耶稣基督告诉我们，作为神，祂可以照着神圣律法和⼈的律法来判断。然

⽽，祂责备⼈做的判断。祂说，“尽管我有权利判断，我却不判断⼈。你们所做

邪恶的判断说得过去吗？”耶稣继续说，“我乐意判断并为自⼰作见证。我作的

见证符合差我来的⽗为我所作的见证。”耶稣基督教导我们，有⼀种情形是我们

能够并必须作见证的，目的是荣耀神。然⽽没有⼀种情况是许可我们判断别⼈

的。骄傲的最⼤标记就是我们判断别⼈的⾔⾏，并在我们⼼里定罪别⼈。 

 

8:19 他们就问他说：“你的父在哪里？”耶稣回答说：“你们不认识我，也不认

识我的父；若是认识我，也就认识我的父。” 

 

耶稣基督对犹太⼈和基督徒说话，告诉他们只有藉着祂才能真认识⽗。因

此，我们弃绝自⼰给耶稣基督，祂引导我们，并给我们看见到⽗那里去的路。

当我们藏身在耶稣基督里面，我们就被领到⽗那里。 

 

8:20 这些话是耶稣在殿里的库房教训人时所说的，也没有人拿他，因为他的时

候还没有到。 

 

耶稣基督⼀开始讲道，⼈们就反对祂的真理，但他们没有权柄拿祂或阻⽌

他讲道，因为祂的时候还没有到。当我们传讲真理时，就要做好遭遇奇特逼迫

的准备，但逼迫并不会阻⽌我们说的话。相反，逼迫会有⼒地推进我们往前。

真理导致宣讲真理者死亡，这乃是神喜悦的。逼迫者使传讲真理的⼈受苦。 

 

8:21 耶稣又对他们说：“我要去了，你们要找我，并且你们要死在罪中；我所去

的地方，你们不能到。” 

 

有些⼈读这段话的时候，就抓住机会质疑神的良善，以为当⼈寻找祂的时

候，祂就隐藏了。耶稣基督对犹太⼈说，祂要去了。祂说的是实话，因为祂死

的时候的确离开了他们。他们要找祂，有些犹太⼈要逼迫祂的使徒们，另⼀些

犹太⼈要归信。耶稣基督对他们说，“你们要在我的使徒们里面找我，要逼迫他

们，要在已经取了我性命之后，又杀我⼀次。你们对我的嫉妒是出于你们的骄

傲。你们不希望这骄傲的罪被医治，因为你们不认识我。你们打着热⼼的幌⼦



 

 92 

遮盖自⼰的嫉妒，并不纠正自⼰。”这就是为什么耶稣基督说，你们要死在罪中

和瞎眼中。这些类型的罪是⽆可救药的，因为他们拒绝恩典。凡向神请求恩典

的，就得到恩典；凡寻求的，就寻见。但是凡寻求攻打毁灭神国度，并坚立自

爱的，就死在他们的罪中。 

耶稣基督在这里也提到另⼀种⼈，他们不与祂争战，却也不从祂同在中受

益。祂对他们说，“趁我可以被寻见的时候，来寻找我吧。善用我对你们说的

话，因为将来会有⼀天，你们想要寻找我，想听我说话。我不说，你们必死在

罪中，像我对别⼈说的。我只说，我所去的地⽅，你们不能到。因为你们不听

我的话，所以你们⽆法跟随我。” 

 

8:22 犹太人说：“他说‘我所去的地方，你们不能到’，难道他要自尽吗？” 

8:23 耶稣对他们说：“你们是从下头来的，我是从上头来的；你们是属这世界

的，我不是属这世界的。 

 

这些⼈习惯于谴责别⼈、称义自⼰；因此，他们谴责耶稣做了他们本身在

做的事。他们视祂为罪犯。难道祂要自尽吗？他们是有多骄傲！他们看见耶稣

⾏的神迹，还能谴责祂犯罪！他们的错谬判断是没有底线的，以此来称义自

⼰，并隐藏自⼰对耶稣的恶毒仇恨，恨不得毁灭祂。我们用我们的⾔语来做错

误判断，然后用更不好的判断来支持自⼰的邪恶判断。耶稣基督回应他们的

话，“你们是从下头来的，是属⾁体的，就是⾁体。你们充满恶意，因此你们做

了你们所作的事。⾄于我，我是从上头来的。我⾏不了你们指控我⾏的那些罪

恶，因为我的⼼思意念全都是属天和圣洁的，正如你们的⼼思意念全是属地和

罪恶的。你们是属这世界的，我不是属这世界的。这就是为什么凡跟随我的⼈

必须弃绝并离弃世界。我的跟随者必不惧怕，因为我必为他们胜了世界。” 

 

8:24 所以我对你们说，你们要死在罪中；你们若不信我是基督，必要死在罪

中。” 

 

我们的主确定⽆疑地说，他们若不信，必要死在罪中。然⽽他们不信不是

由于缺少从祂来的帮助，因祂告诉他们，祂是从上头来的。他们必死在罪中是

由于这世界的罪作了他们的主。他们不信我是基督。这个错误会导致他们的死

亡，⽽信耶稣基督必导致他们得救。 

 

8:25 他们就问他说：“你是谁？”耶稣对他们说：“就是我从起初所告诉你们

的。 

 



 

 93 

这些奇妙的话！耶稣基督说，我是初，万物都是从我⽽来。所有美好事物

都来自我，因此⼀切不出于我的事物都是恶的。我必须是⼈所有意念和⾏动的

源头。然⽽，他们不接受我，反⽽弃绝我！是我对你们说话，使你们听见我的

声音。然⽽，你们自⼰想要成为⾏动的源头，你们篡夺了本该归我的尊荣。因

此，你们错待了我，我是忌邪的。” 

这真稀奇，凡事都是「道」所作，这却让世⼈忿怒，他们不想让祂做⼀切

事。 

 

8:26 我有许多事讲论你们，判断你们；但那差我来的是真的，我在他那里所听

见的，我就传给世人。” 

8:27 他们不明白耶稣是指着父说的。 

 

耶稣基督说，祂还有许多事讲论他们，因为他们抗拒祂，篡夺祂对他们的

权利。然⽽，祂作为⼀个奉神差遣的使徒22，确定地告诉他们，祂有从⽗来的使

命，祂不说任何不出于⽗的话。可他们不懂耶稣对他们说的话。 

 

8:28 所以耶稣说：“你们举起人子以后，必知道我是基督，并且知道我没有一件

事是凭着自己做的。我说这些话，乃是照着父所教训我的。 

 

耶稣在这里说到祂将在⼗字架上被举起来，说的就是字面意思。然⽽祂也

告诉众⼈，直到祂死后，他们才会真懂祂。这些话的灵意就是，我们尊祂为源

头，让祂成为我们⾏动的主⼈。那时我们就知道祂权能的真相，天上地上所有

权柄已经都赐给祂了！那时我们就明白「道」的永恒产⽣，以及神圣三⼀之间

⽆法⾔喻的往来交流。⼦从⽗领受⼀切，并把得到的⼀切都归还给⽗。当我们

藉着我们的死⼰湮灭来举起⼈⼦，我们就得到对这些事物的真知识。 

 

8:29 那差我来的，是与我同在；他没有撇下我独自在这里，因为我常做他所喜

悦的事。” 

8:30 耶稣说这话的时候，就有许多人信他。 

 

由于神圣三⼀的三个位格是相伴共存的，所以耶稣基督作为「道」总是与

⽗同在。⽗在哪里，⼦就在哪里；⼦在哪里，⽗就在哪里。由于⼦既是⼈，也

是神，⽗总是与⼦同在。因着⽗差遣⼦尽职事，所以⽗绝不会离开⼦，⼀刻也

没有离开。作为⼈，耶稣基督尊重⼈性，祂蒙拣选进⼊⼈的光景。祂的⽗既然

选择把祂的⼈性与神性以位格合⼀的⽅式联合，就绝不会撇下祂。因着⽗与⼦

 
22 译注：“使徒”希腊文原意就是“奉差遣者”。 



 

 94 

意志是联合的，耶稣基督常做⽗所喜悦的事。⽗与⼦的意志是合⼀的，因此耶

稣基督里面⼈的意志完全取决于神性，对神毫⽆抗拒。因此，耶稣说，我常做

祂所喜悦的事。同样，当我们的意志变得与祂的意志联合，祂就绝不会有⼀刻

撇下我们。神同在的最⼤标记，就是当我们只想要神所想要的，别⽆他求。讲

论神的旨意，以及耶稣基督的意志与⽗意志的联合，使许多⼈信祂。没有什么

比神持续的同在以及我们顺从祂旨意，更让我们明白这灵程的实情。 

 

8:31 耶稣对信他的犹太人说：“你们若常常遵守我的道，就真是我的门徒。 

8:32 你们必晓得真理，真理必叫你们得以自由。” 

 

常常遵守耶稣基督的话，听祂的「道」，并在凡事上实践祂的话，这种坚

持不懈实为罕见！遗憾的是，当祂的话带来膏油涂抹和甘甜，我们就听祂的

话；当我们的信⼼引来死亡、毁坏和失去扶持，我们就不再听祂的话。许多⼈

有了起头，却很少有⼈坚持不懈。因此很少有⼈成为耶稣基督的真门徒。 

但是那些忠⼼接受祂话语，⼼里保守并遵守祂话语的⼈，就得到祂的圣灵

并认识真理。因此，他们真是耶稣基督的门徒，祂引领他们⾛在被真理启迪的

路上。在此，⼈进⼊神，进⼊自由。⼈越被神启迪，意识到自⼰的⽆有，魂就

越被放⼊自由中。随着⼈撇下⼀切，神就成为她的⼀切。没有什么能削减她的

湮灭。这自由对灵命成长有益，⽽且这自由不会变成放荡，像有些⼈以为的那

样。 

 

8:33 他们回答说：“我们是亚伯拉罕的后裔，从来没有作过谁的奴仆，你怎么说

‘你们必得以自由’呢？” 

 

当我们性情不好，就凡事都领会错，不想接受属灵事物。耶稣基督在这里

所说的是魂的被奴役，不是身体上的被奴役。 

 

8:34 耶稣回答说：“我实实在在地告诉你们：所有犯罪的，就是罪的奴仆。 

 

只要我们犯罪，我们就是罪的奴仆。我们做罪奴的程度与罪的严重性成正

比。但即使我们被释放脱离罪，也并非彻底自由，只要我们还能再次成为奴

仆。这是居功自利之⼈的光景，不再参与罪恶，但已经不幸受了奴役教育，还

保持着铁烙印。然⽽，她的自由在于不抗拒神，不反对圣灵的完全占有，也不

抗拒完成神旨意。 

 

8:35 奴仆不能永远住在家里，儿子是永远住在家。 



 

 95 

 

要成为神的⼉⼥，我们必须坚持不懈，拥有⼀种 “⽆能于得罪神”的有福光

景。这种⽆能是道德层面的，不是身体层面的。如今，⼈只想着讨神喜悦，⽅

法就是失去⼰意和⼀切居功自利，居功自利乃是⼰意的根基。她的意志进⼊神

里面，永远与神联合。由于神⽆法想要犯罪，那么意志与神联合的⼈也⽆法想

要犯罪，否则她就会与神分离了。这样的⼈不用自⼰的自由来犯罪，像有些⼈

错以为的那样，因为他们与神联合，并被算为神的⼀个孩⼦。如今，他们永远

属于神的家⼈。这是极⼤的恩典，保罗说，弟兄们，你们蒙召是要得自由。

（加 5:13)但这是⼀种有福的自由，不能用来放荡。我们若蒙召达于这有福境

地，就不能疑惑，⽽是要竭⼒争取，努⼒达到这境地。耶稣如果没有办法带我

们达到这有福境地，就不会说起这事了。 

 

8:36 所以天父的儿子若叫你们自由，你们就真自由了。 

 

只有⼦能叫你们自由，把你们放在这境地。我们靠自⼰的努⼒是⽆法达到

自由境地的，只能造成⼀种有错误缺陷的自由。我们必须撇下自⼰的⽅法，好

让耶稣把我们放进这有福的自由中。惟有耶稣基督可以赐能⼒给圣灵，使圣灵

在我们里面作⼯。正如保罗说的，因为凡被神的灵引导的，都是神的⼉⼦。

（罗 8:14）要成为神的孩⼦，我们需要被圣灵引导和感动，就像⼀艘船被风推

动⼀样。我们能看见，凡是愿意自⼰掌舵的⼈都远离了圣灵。他们照自⼰的意

思做事，就因⽽以为自⼰是自由的。相反，他们使自⼰变成了奴⾪。总是⾏神

旨意的⼈才是自由的，因为他们不再是罪的奴仆。 

 

8:37 我知道你们是亚伯拉罕的子孙，你们却想要杀我，因为你们心里容不下我

的道。 

 

耶稣基督说，祂知道他们按⾁体来说是亚伯拉罕的⼦孙，但他们并非自

由，因他们不活在圣灵里。祂说，你们想要杀我。有两种杀耶稣基督的⽅法。

第⼀个⽅法是，终⽌祂⾁身的⽣命，正如当初钉祂⼗字架那样。第⼆种⽅法就

是，停⽌与祂沟通，不接受祂的话。若是我们接受「道」，听这话，让这

「道」进⼊我们的魂，我们就与耶稣基督有交通，并有祂的⽣命。⽽当我们不

让位于祂的「道」，我们就没有在魂中给祂的⽣命以地位。祂的「道」不断扣

我们的⼼门。假如听耶稣说这番话的⼈把「道」接受到他们⼼里，他们就不会

杀害耶稣。保罗的话给我们智慧，“不要消灭圣灵的感动。”（帖前 5:19） 

 



 

 96 

8:38 我所说的，是在我父那里看见的；你们所行的，是在你们的父那里听见

的。” 

 

耶稣基督在这里说起「道」的⽣命，宣告说，祂看见过⽗。祂是⽗的

「道」，只能说祂⽗的话语。祂是⽗的形像，在世上代表⽗，祂只说在⽗那里

看见的。⽽我们却不听祂的话，不活耶稣基督给我们展示的⽗的⽣命，反⽽活

罪⼈亚当的⽣命。我们若听祂的话，祂的话就会赐我们⽣命。 

 

8:39 他们说：“我们的父就是亚伯拉罕。”耶稣说：“你们若是亚伯拉罕的儿子，

就必行亚伯拉罕所行的事。 

 

耶稣基督告诉他们，亚伯拉罕是⾛内里⽣命道路之⼈的⽗，要做亚伯拉罕

的⼉⼥，我们就必须像他那样弃绝⼰和凭信⼼⽽活。⽽且，必须像他那样把⼀

切都牺牲奉献。 

 

8:40 我将在神那里所听见的真理告诉了你们，现在你们却想要杀我！这不是亚

伯拉罕所行的事， 

 

亚伯拉罕信，他的信成了义。我们不信，这就是⼀切不义的根由。我们听

天然的声音，这声音说谎。我们⽆法忍受耶稣基督的声音，祂的声音只告诉我

们实情。我们试图抹杀这声音，并销灭耶稣基督的灵。这不是亚伯拉罕所⾏的

事。因他总是倾听这声音，所以他撇下⼀切来跟随这声音。 

 

8:41 你们是行你们父所行的事。”他们说：“我们不是从淫乱生的，我们只有一

位父，就是神。” 

 

总的来说，所有⼈都承认神是他们的⽗，然⽽他们不想遵从祂的声音，⾏

事像神的⼉⼥。有⼈虽事奉神，却像个雇⼯，不像个⼉⼥。所以耶稣不得不说

这番话。 

 

8:42 耶稣说：“倘若神是你们的父，你们就必爱我，因为我本是出于神，也是从

神而来，并不是由着自己来，乃是他差我来。 

8:43 你们为什么不明白我的话呢？无非是因你们不能听我的道。 

 

我的神啊！这些话语真是伟⼤和清晰！⽗⼦关系的标记就是我们爱耶稣基

督。⼀个⼈若是不渴慕耶稣基督的国度，⼼若是不为这神⽽⼈者燃烧，怎么可

能是神的⼉⼥？凡不愿爱耶稣基督的⼈都是被咒诅者！怎么可能爱神却不爱⽗

神所差遣的这位独⽣⼦？⽗所差遣的⼦藉着让自⼰流⼊⼈里面，用祂的灵作印



 

 97 

记，⽽使⼈成为神的⼉⼥。有许多美好事物讲论神的荣耀，见证祂的真理，然

⽽却被⼈谴责，招来他们的恨恶。 

 

8:50 我不求自己的荣耀，有一位为我求荣耀、定是非的。 

 

耶稣基督不寻求自⼰的荣耀，既不在自⼰里面，也不在祂所住的⼈里面寻

求自⼰的荣耀，但祂见证真理，真理是祂必要支持的。有些⼈把耶稣的话说成

是骄傲，是为祂自⼰的荣耀⽽说的，并因此定罪祂。但那些同被世⼈定罪的奉

差遣者，他们的安慰就在于弃绝自⼰给耶稣基督，把⽣命、财物和尊荣都奉献

给祂，为着神的荣耀并为着邻舍的益处。这些有使徒职分的⼈知道，有朝⼀日

神必亲自审判万事，以公正待他们。神重塑耶稣基督的荣耀，这荣耀被自私自

利、不愿谦卑的⼈所折辱。 

 

8:51 我实实在在地告诉你们：人若遵守我的道，就永远不见死。” 

 

这句话⾜以宣判我们有罪，使我们知道有必要听神的话，遵守祂的

「道」。凡听祂的「道」并从⼼里接受这「道」的，就保持⼀种对神持续的爱

慕，常有神的同在和⼀种永恒的爱。他们必永远不死，既不会因罪⽽死，也不

会有永恒的死。这样他若是死了，是因为他停⽌遵守神的话。接受这「道」的

⼼谨慎小⼼，以免失去这「道」！这样的⼼被「道」的甘甜深深吸引，宁可失

去万物，也要单单守住这「道」。 

 

8:52 犹太人对他说：“现在我们知道你是鬼附着的。亚伯拉罕死了，众先知也死

了，你还说‘人若遵守我的道，就永远不尝死味’。 

 

⼈类的瞎眼是莫名其妙的，竟用如此令⼈作呕的⽅式理解事物。我们⽆法

听，更不要说信：世上存在⼀些恒定的属灵情形，在此神纯粹用祂良善的果效

来加强并巩固这些情形。我们把这⼀切都视为幻想和荒唐。我们看着众圣徒，

谴责这种“认为他们有耶稣基督的各种情形或存在状态”的认知。我们把这种认

知视为不寻常或新发明。然⽽曾在耶稣基督身上发⽣的每件事，现在仍发⽣在

那些宣扬祂真理的⼈里面。因此犹太⼈又说： 

 

8:53 难道你比我们的祖宗亚伯拉罕还大吗？他死了，众先知也死了！你将自己

当作什么人呢？” 

 



 

 98 

众先知和亚伯拉罕除了从这位昨日今日都⼀样的耶稣基督借来的伟⼤，就

别⽆伟⼤之处。祂在所有接受祂圣灵的⼈里面都是⼀样的，正如祂曾在亚伯拉

罕里面⼀样。然⽽，由于这世纪的⼈并不像之前世纪的⼈那样渴求圣洁，因此

当耶稣基督显现，他们并不认识祂。亚伯拉罕遵守了神的话，⾏了神所有旨

意，并未见死。凡像亚伯拉罕那样出于许多信⼼⽽⾏神旨意，完成似乎不可能

事物的⼈，都必不死。 

 

8:54 耶稣回答说：“我若荣耀自己，我的荣耀就算不得什么；荣耀我的乃是我的

父，就是你们所说是你们的神。 

8:55 你们未曾认识他，我却认识他。我若说不认识他，我就是说谎的，像你们

一样；但我认识他，也遵守他的道。 

 

耶稣基督作为⼀个⼈并不荣耀自⼰，祂没有别的荣耀，只有⽗给祂的荣

耀。祂带着⼀种绝对的死⼰湮灭。祂除了神的扶持，没有别的扶持，因祂⼀切

都从⽗神领受，⽗神把祂所有荣耀都交通传输给祂。祂说我们这样说，祂是我

们的神，可我们竟不认识祂。我们⼀直不清楚神是谁，以及神想要在祂所造的

⼈里面是谁。这导致我们活着没有神的爱，完全敌对神想在我们里面做的事。

祂创造⼈类，是为了与他们交流，可⼈类不想接受祂藉着祂的「道」所做的神

圣交通。约翰告诉我们说，祂到自⼰的地⽅来，自⼰的⼈倒不接待祂。（约

1:11）耶稣基督在世上，世⼈却不认识祂。祂已经成为⼀个⼈，可祂自⼰的⼈

却不接待祂。世⼈忽略祂是神，不接受祂的灵。没有⼈想要祂的交通传输，是

⽗想要藉着祂的「道」交通传输给⼈类的。 

但耶稣基督这位神⽽⼈者说，“我却认识祂。作为「道」，我持续不断、没

有阻碍地接收⽗神的流⼊。祂流⼊我，我失去自⼰在祂里面。这流⼊交通传输

我对神的完全和完整的认识。我认识祂的全部，因我接收了祂的全部。”接收神

就是认识神。凡想认识神的⼈必接收来自祂圣灵的交通传输。保罗说，除了神

的灵，也没有⼈知道神的⼼思意念。(林前 2:11另译)耶稣作为⼀个⼈，也认识

神，因祂持续接收神性流⼊在祂的圣洁⼈性上。祂的神性和⼈性完全位格合

⼀。⽽且，耶稣基督对⽗神的认识是完全的。 

理性思考⽆法带来对神的认识。我们以为自⼰能凭理性的亮光认识神，但

这些亮光拉远了我们和神的距离。我们越用理性来思考神和希望就近神，就离

神越远。祂交通传输自⼰给微小、卑微和死⼰湮灭、倒空自⼰的⼈。因为只能

通过祂自⼰流⼊我们魂中，才能交通传输对祂的认识，因此祂只在⼀个倒空的

魂中作⼯。就是为何耶稣基督说，“我若说不认识他，我就是说谎的，像你们⼀

样；但我认识他，因为⽗神全然在我里面，我也全然在祂里面。我遵守祂的



 

 99 

道，因为我自⼰就是祂的「道」。我用位格联合保守在我里面的我的神性和我

的⼈性。” 

 

8:56 你们的祖宗亚伯拉罕欢欢喜喜地仰望我的日子，既看见了，就快乐。” 

8:57 犹太人说：“你还没有五十岁，岂见过亚伯拉罕呢？” 

8:58 耶稣说：“我实实在在地告诉你们：还没有亚伯拉罕就有了我。” 

8:59 于是他们拿石头要打他，耶稣却躲藏，从殿里出去了。 

 

亚伯拉罕藉着「道」之灵的交通，得知耶稣基督的永恒日，这赐⽣命的知

识使他的⼼充满快乐。天上地上都没有什么能比接收「道」之灵的交通，认识

祂的⼴⼤泱莽以及神圣三⼀⽆法⾔喻的交通传输，更使⼈类的⼼如此充满欢喜

快乐。亚伯拉罕见过了耶稣基督的永恒日。亚伯拉罕也在时间里经历了耶稣基

督的日⼦，因他被赐予对道成⾁身奥秘的极⼤认识。⽽听耶稣基督说这番话的

犹太⼈只有属⾁体的⼼思意念，以为耶稣基督在时间里的出⽣是个谎⾔，他们

⼼里只想着与身体和⾁体有关的事。这就是为什么耶稣基督这样说到祂永恒的

诞⽣，“还没有亚伯拉罕就有了我。”在预定的次序里，耶稣基督是许多弟兄姊

妹中首先被预定的，正如保罗所⾔。当我们用简单明了的⽅式说真理时，就引

来⼈们的逼迫和恨恶，正如耶稣基督所遭遇的那样。 

 

 

约翰福音第九章 
 

 

9:1 耶稣过去的时候，看见一个人生来是瞎眼的。 

9:2 门徒问耶稣说：“拉比，这人生来是瞎眼的，是谁犯了罪？是这人呢？是他

父母呢？” 

9:3 耶稣回答说：“也不是这人犯了罪，也不是他父母犯了罪，是要在他身上显

出神的作为来。 

 

有两种瞎眼。第⼀种，罪导致瞎眼。第⼆种，有些⼈眼瞎，因为他们里面

属神的美德和恩惠产⽣了⼀种极⼤的光芒。他们以为自⼰是在⿊暗中，实则是

在真光里。他们有福地亲近耶稣基督，祂以奇妙的⽅式医治他们。他们的瞎眼

只用来让别⼈更认识神的伟⼤，和祂对⼈类的良善所产⽣的果效。 

 

9:4 趁着白日，我们必须做那差我来者的工；黑夜将到，就没有人能做工了。 

9:5 我在世上的时候，是世上的光。” 

 



 

 100 

耶稣基督自⼰就是光，赐给遍处祂同在的白日。凡物都是借着祂蒙光照，

没有祂，就没有光。因此，在祂恩典的白日，祂做⼯在⼈里面。若是⼈允许祂

做⼯和运⾏，这⼈就不会陷⼊罪的⿊夜。 

有两种⿊夜，⽆⼈能在这两种⿊夜做⼯。⼀种是罪的⿊夜，魂死了，没有

了⽣命机能，不接收交通传输给她的动作。于是她处于⼀种绝对⽽完全的失去

亮光状态，因她被夺去了所有分别为圣之光，从⽽失去了「道」的交通。 

还有⼀种⿊夜，魂⽆法⾏动，但这⿊暗不同于第⼀种。这种是光太强，使

魂昏瞎，⽆法在里面⾏动，但魂仍接收神的各种动作。这是乌云蔽日，魂感到

被剥夺了日光，实则魂从未有过像如今这样的光芒或活⼒，尽管这光芒是隐藏

的。⼈⽆法⾏动，因为魂的官能和体的五感⽆法⾏动。 

耶稣基督也说到⼀种瞎眼或⿊夜，其中⼈出于骄傲和爱自⼰的优秀，⽽拦

阻了魂照着神的旨意⾏动。 

 

9:6 耶稣说了这话，就吐唾沫在地上，用唾沫和泥抹在瞎子的眼睛上， 

9:7 对他说：“你往西罗亚池子里去洗。”（“西罗亚”翻出来，就是“奉差遣”）

他去一洗，回头就看见了。 

 

悄悄爱自⼰、凭自⼰的正直扶持自⼰的属灵⼈，他们的瞎眼被耶稣基督的

⼀个动作所医治。祂吐唾沫在地上，就是当初用来造⼈的⼟地，用唾沫和泥，

唾沫指的就是祂智慧的流出，祂打发这智慧到地上，与之联合，和泥。这泥看

着肮脏和盲目，远离光。然⽽，假如神不用祂自⼰的泥照亮⼈，⼈就永远瞎

眼。神用泥和⾎，让⼈彻底了解⼈自⼰的本相。⼈只感受到这泥，却必须到西

罗亚池⼦，即活⽔，才能洗净。耶稣基督被差遣来炼净⼈，也就是说炼净祂亲

自所造的⼈。纯粹的光是藉着耶稣基督来的。 

这泥是从⼟来的，正如⼈类是从⼟被造的。这是实实在在经历卑劣、不

堪、疾病和软弱。⼈感受到了自⼰的本相，神藉着⼀股智慧的涌流与她联合。

这更让她感受到自⼰的本相。她尚未被炼净，但被永远光照了。 

 

9:8 他的邻舍和那素常见他是讨饭的，就说：“这不是那从前坐着讨饭的人

吗？” 

9:9 有人说：“是他。”又有人说：“不是，却是像他。”他自己说：“是我。” 

 

在⼀个蒙光照的⼈里面发⽣的变化是巨⼤和非凡的，但难以辨识。当⼀个

⼈被更新了，我们如何判断呢？⼈们的判断⽅法各有不同。这泥的巨⼤用处胜

过钻⽯啊！ 

 



 

 101 

9:10 他们对他说：“你的眼睛是怎么开的呢？” 

9:11 他回答说：“有一个人名叫耶稣，他和泥抹我的眼睛，对我说‘你往西罗亚

池子去洗’；我去一洗，就看见了。” 

 

当我们看见如此非凡的改变，就问那⼈这是怎么回事。因此那⼈归荣耀给

神，并没有隐藏神的怜悯。沉默不说才是⼀种可怕的忘恩负义。因此这个有福

的盲⼈公开承认了过去自⼰是瞎眼的。这样，他就宣扬了神对他所施的怜悯，

他除了听从耶稣基督的话，并没有做任何有助于眼睛痊愈的事。悲哀的是，亲

眼看见这事的⼈们变得更眼睛蒙蔽，用光来加增自⼰的⿊暗。奇怪的是，妒忌

拦阻了他们感受光，他们的⿊暗加增了。甚⾄神的这个最圣洁的作为在他们看

来也成了邪恶，被他们定罪。耶稣基督没做过任何错事，⽆论是祂的教训还是

祂在道德上都没做错过，因此他们谴责祂⾏为的场合不对，是在安息日医治

⼈，仿佛时间就能改变⼀件事是善或恶。安息日应当是歇了邪恶⾏为和奴役⼯

作，⽽并非歇了荣耀神和有助于弟兄姊妹救恩的事。然⽽，他们为此定罪耶稣

基督。今天，我们看到那些全⼼渴慕神、试着服事神的⼈遭遇同样的反对。魔

鬼鼓动充满仇恨和嫉妒的逼迫者以恶为由兴起许多逼迫。 

 

9:15 法利赛人也问他是怎么得看见的。瞎子对他们说：“他把泥抹在我的眼睛

上，我去一洗，就看见了。” 

9:16 法利赛人中有的说：“这个人不是从神来的，因为他不守安息日。”又有人

说：“一个罪人怎能行这样的神迹呢？”他们就起了纷争。 

9:17 他们又对瞎子说：“他既然开了你的眼睛，你说他是怎样的人呢？”他说：

“是个先知。” 

 

这场讯问有些⼈是出于好的信⼼，有些⼈是出于妒忌，想要找机会定罪耶

稣。他们的纷争是基于不同观点。那些信真道的⼈⽆法定罪⼀个做了这么⼤好

事的⼈，认为这慈善⾏为必须从好的⽅面理解。与之相反，另⼀些⼈想找机会

定罪耶稣，恶意解读，对祂不利。他们⼼里盘算好了定罪，想要找个证据，然

后在日光之下宣布定罪。 

如今，天主教徒也出于嫉妒纷争做同样的事；这导致恶事发⽣在神的教

会。我们看见他们批评定罪善事⽽愚昧地彼此拆毁。他们是尖锐的审查员，谴

责良善，⽽对基督信仰的真仇敌却熟视⽆睹。可悲可叹！这样⼀来，我们就给

异教异端很⼤的地步，来攻击信仰，败坏基督徒们。⾄终，我们定罪那些最圣

洁美好的事物，这些事物给⼈指明亲近神的最容易途径。有⼈说，我们对神如

果没有很深的爱，就⽆法得救。然后他们说，这爱是不可能的。因此，救恩也

是不可能的。如果我们没有对神的⼤爱，就⽆法得救，因神是⼈⽣的⾄⾼福



 

 102 

分，那么我们不爱神，活着就很不幸，救恩也是不可能的了。但是，去爱⼀个

如此可爱的对象，这位希望我们幸福的神，有何为难的呢？神先爱了我们，神

只有爱⽽已，祂甚⾄成为⼈，好让⼈成为神，⽽且祂舍了自⼰的性命为要救我

们。祂既然为我们做了这么多，难道我们还认为爱祂是不可能的吗？不爱祂岂

不是更不可能吗？祂给了我们这么多爱的标记之后，我们岂能还以为祂希望我

们沉沦？我的神啊！这样的观点是侮辱你的良善！ 

犹太⼈应当选信仰纯正并有悟性的⼈来解决他们对耶稣基督的分歧。今

天，我们也该这样做，选那些蒙过光照、经历过属灵⽣命的⼈，来判断对属灵

⽣活的各种分歧，不该选那些⽆耳可听的⼈来判断。令⼈惊讶的是，那些自由

主义者和名义上的基督徒联合起来，定罪⾛内里⽣命道路的⼈。魔鬼挑起这⼤

争战，因牠知道当⼀个⼈从⼼里践⾏真道时，牠会遭受惨重的损失。若是出现

任何有关祈祷的书，世⼈就⼤声抵制。许许多多反对基督信仰的邪恶有害书籍

出现时，却⽆⼈抵制。 

 

9:18 犹太人不信他从前是瞎眼，后来能看见的，等到叫了他的父母来， 

9:19 问他们说：“这是你们的儿子吗？你们说他生来是瞎眼的，如今怎么能看见

了呢？” 

9:20 他父母回答说：“他是我们的儿子，生来就瞎眼，这是我们知道的。 

9:21 至于他如今怎么能看见，我们却不知道；是谁开了他的眼睛，我们也不知

道。他已经成了人，你们问他吧！他自己必能说。” 

9:22 他父母说这话，是怕犹太人，因为犹太人已经商议定了，若有认耶稣是基

督的，要把他赶出会堂。 

 

当⼈不愿相信真理或实情，就假装自⼰被误导了。他们想要⼀群见证⼈来

对他们声明，好让他们有机会定罪和苦待宣扬真理或实情给他们的⼈。这些⼈

的恶意满满，倒是与这对⽗母的忘恩负义合拍。这对⽗母因着顾及这群犹太⼈

的情面，⽽忘了恩⼈。许多⼈都不怕承认耶稣基督，但⼀些⼈只有在没障碍的

前提下才跟随耶稣基督。当他们因为信仰被批评的时候，最轻微的逼迫也能让

他们⽌步。于是他们觉得隐藏信仰乃为明智之举。相反，我们从不该为福音感

到难为情。我们承认耶稣基督，并公开承认我们真效法祂的爱和祂⽣命的榜

样。 

 

9:24 所以法利赛人第二次叫了那从前瞎眼的人来，对他说：“你该将荣耀归给

神，我们知道这人是个罪人。” 

9:25 他说：“他是个罪人不是，我不知道；有一件事我知道：从前我是眼瞎的，

如今能看见了！” 

 



 

 103 

他们不愿相信耶稣基督，⽽且也想拦阻别⼈信。他们吓唬别⼈。可更奇怪

的是，他们想让可怜的盲⼈也以为他的恩⼈是个罪⼈。他们把这些最圣洁的事

归于罪。有些⼈把这归于邪灵的作为。相反，这些是神对⼈类最纯洁的恩典，

是祂圣灵的运⾏。我们⽆法相信这些⼈的恶意能到什么程度。这位曾经的盲⼈

做了审慎回答：“他是个罪⼈不是，我不知道；有⼀件事我知道：从前我是眼瞎

的，如今能看见了！”他展示耶稣为他所⾏的神迹，这乃是耶稣圣洁的⼀个明显

标记。最⼤的奇迹就是让盲⼈复明。他以此来捍卫耶稣。 

 

9:26 他们就问他说：“他向你做什么？是怎么开了你的眼睛呢？” 

9:27 他回答说：“我方才告诉你们，你们不听，为什么又要听呢？莫非你们也要

作他的门徒吗？” 

 

这⼈清楚感受到讯问之⼈的恶意，他们想用他自⼰的话来对他不利。这使

他义愤填膺，所以才会用这种⽅式回答。没有什么比⼝是⼼非更让⼈不悦。他

问，“莫非你们也要作祂的门徒吗？”仿佛他是说，“莫非你们想通过了解祂所⾏

各种神迹的实情来和祂更熟，从⽽了解祂教训的真实可靠性吗？可你们如果想

要定罪，那么用祂⾏为的圣洁来了解祂是谁，是没有用的。” 

 

9:28 他们就骂他说：“你是他的门徒，我们是摩西的门徒！ 

9:29 神对摩西说话，是我们知道的；只是这个人，我们不知道他从哪里来。” 

9:30 那人回答说：“他开了我的眼睛，你们竟不知道他从哪里来，这真是奇怪！ 

 

用羞辱来施压于⼀个见证⼈，会让讯问过程变得没有意义，也查不出真

相。但他们说服不了这个有福蒙光照的盲⼈。因为，他们⾄终也不知道耶稣从

哪里来。如果他们看见祂到处所⾏的善事，岂会定罪祂？世⼈责备自⼰所不知

道的，这真是稀奇。赞同和欢迎自⼰不了解的，乃是轻率；⽽愤怒地谴责自⼰

不知道的，乃是可笑的鲁莽。我们的喊叫经常出于⼀个自利的灵。他们就像吠

叫的⽝类，听见狗吠就跟着吠叫。他们应当看出这⼈过着圣洁的⽣活，做些最

奇妙的事，从⽽知道祂从哪里来，这些犹太⼈本是守候弥赛亚来临的，更应如

此。然⽽，没有什么比致⼒于服事邻舍更受诋毁迫害，因为会把自⼰暴露在所

有⼈的审视之下。 

 

9:31 我们知道神不听罪人，惟有敬奉神、遵行他旨意的，神才听他。 

9:32 从创世以来，未曾听见有人把生来是瞎子的眼睛开了。 

9:33 这人若不是从神来的，什么也不能做。” 

 



 

 104 

这⼈从前也和别⼈⼀样⽆知，如今藉着神的智慧教导这些对律法精意如此

⽆知的饱学之⼠：假如耶稣像他们以为的那样是个罪⼈，神必不听祂。讨神喜

悦的⼀⼤标记就是遵⾏神的旨意，因为神藉这样的⼈完成祂的旨意。从创世以

来，未曾听见有⼈把⽣来是瞎⼦的眼睛开了。因为正如这新蒙光照的⼈说的，

这⼈若不是从神来的，什么也不能做。那些并非神所差遣，却把自⼰放在使徒

职分中的⼈，有许多话语，却没有冲击⼒。⽽当我们看到真正和持久的归信更

新时，就知道这职事是神所差来的。 

 

9:34 他们回答说：“你全然生在罪孽中，还要教训我们吗？”于是把他赶出去

了。 

 

这盲⼈既然蒙了光照，他就只能承认耶稣基督的真实情况，可这承认必让

他付出沉重代价！⼀旦我们承认自⼰支持真理，我们必为此受逼迫。骄傲的法

利赛⼈谴责他全然⽣在罪孽中，因为真理之光揭露了他们自⼰的⿊暗和恶毒。

神已经在这⼈里面运⾏了奇妙事，于是这⼈受了这些自以为纯正之⼈的羞辱，

被当做不配与他们为伍的罪⼈。神的真仆⼈经常被假冒为善之⼈和假装敬虔之

⼈羞辱。我相信我们的主这样做，是要让祂的仆⼈离开那些不配拥有他们的

⼈。 

 

9:35 耶稣听说他们把他赶出去，后来遇见他，就说：“你信神的儿子吗？” 

9:36 他回答说：“主啊，谁是神的儿子，叫我信他呢？” 

9:37 耶稣说：“你已经看见他，现在和你说话的就是他。” 

9:38 他说：“主啊，我信！”就拜耶稣。 

 

⼀旦我们承认耶稣基督，让我们宣告拥护祂教导的纯正和祂话语的圣洁。

我们想要践⾏福音的格⾔。然⽽可以肯定的是，我们必为此既得安慰，也受逼

迫。⼀旦我们在神的道路上遇到逼迫，我们就找到神。可为何耶稣没有对可怜

的盲⼈说些甘甜和安慰的话语，⽽是问他，“你信神的⼉⼦吗？”这是奥秘。仿

佛耶稣说，“你是否相信：有份于神⼉⼦的⼗架、逼迫、被弃和冲突，你就必有

份于神的⼉⼦，所有在祂里面的⼈都要像祂⼀样受逼迫？”耶稣告诉盲⼈，“主

和门徒命运相同，必是他们联合的确定标记，通过所受逼迫来显明神的真仆

⼈。你信吗？” 

这可怜的受苦之⼈对耶稣的话半懂不懂，所以问祂，“主啊，谁是神的⼉

⼦，叫我信祂，并听祂呢？”耶稣回答他说，“你已经看见祂。当你已经受了逼

迫、羞辱和苦待，你就见过祂并认识祂了。”耶稣基督只在⼗架和逼迫当中被认

识。藉着⼗架被交通传输给你的那位，现在和你说话的就是祂。 



 

 105 

这表明，神向⼈显现有两种同样完美的⽅式。同是这位神，祂在⼈祈祷时

对⼈说话，也在⼗字架上对⼈说话。神与我们沟通的两种⽅式就是祂的⼗架和

话语。这让我们明白，真理先在加略⼭的⼗字架上向我们交通，然后才在饼里

向我们交通。耶稣基督教导这⼈，这两个伟⼤真理都刻印在⼈⼼底。 

这⼈说，“主啊，我信。”于是，他的信⼼没有⽌于他自⼰，⽽是锁在他⼼

里，他脱离自⼰来敬拜，以致于他很明白耶稣对他说的话。敬拜是顺服的标

记，表现在湮灭死⼰和安静上，表明内⼼领悟。许多⼈嘴上说着“神啊，我爱

你！”之类的话语，就以为自⼰在敬拜神，实际上他们并非是处于敬拜的状态。

敬拜是我们对神的⾄⾼敬意，藉此魂知道神超过⼈所能赞美，经历到⼈凭自⼰

的德⾏努⼒没有能⼒做到这点，于是留于⼀种卑贱和安静的情形，静默地向神

致敬，颂赞祂的⾄⾼威严。这就是为什么自古以来，献祭⼀直联于敬拜，表明

我们不是凭做什么来尊荣神，⽽是向祂献上我们的所是和所有。 

 

9:39 耶稣说：“我为审判到这世上来，叫不能看见的，可以看见；能看见的，反

瞎了眼。” 

 

⽽耶稣基督的确光照过的⼈则不同。他们是逐渐失去自⼰的亮光，否则他

们必永不能拥有神的光。 

 

9:40 同他在那里的法利赛人听见这话，就说：“难道我们也瞎了眼吗？” 

9:41 耶稣对他们说：“你们若瞎了眼，就没有罪了；但如今你们说：‘我们能看

见，’所以你们的罪还在。 

 

法利赛⼈是瞎眼的，同时也是受启迪的。他们瞎眼，⽆法看见真相，但他

们是自愿闭塞眼目，压制消灭⼀切能帮助他们看见真相的事物。他们只受理性

和科学的启迪，这导致他们有罪。他们以为单凭这些亮光就⾜以让他们发掘耶

稣基督。因此耶稣基督对他们说，你们若瞎了眼，就没有罪了。然⽽，祂说他

们是由于恶意⽽瞎了眼，所以⽆可推诿。另外，耶稣基督还告诉他们，他们没

有从上头交通传输的真光，但耶稣基督作为真光，有与天的和谐关系。祂告诉

他们，但如今你们说：‘我们能看见，’所以你们的罪还在，因为他们真的瞎了

眼，但他们以为自⼰看得清楚。正因如此，他们没有求助于真光。 

 

 

约翰福音第⼗章 
 

 



 

 106 

10:1 我实实在在地告诉你们：人进羊圈，不从门进去，倒从别处爬进去，那人

就是贼，就是强盗。 

10:2 从门进去的，才是羊的牧人。 

 

只有神自⼰是从门进⽺圈。这门就是⼼。耶稣基督作为「道」可以从门进

去。单单祂有门的钥匙。外在事物只能从窗户进去。这就是为什么所有藉着五

感进去的受造物都是贼，他们想要隐藏只属于神的事物。神圣牧⼈啊，只有你

能从⼼进⼊⼼。所有其他⼈都是篡位者，伤害⽺群，不领群⽺到他们真牧⼈耶

稣基督那里。⼀切雇⼯式牧⼈都竭尽所能地反对你，因为他们知道⼀只习惯了

跟随真牧⼈耶稣基督的⽺必不跟随别的牧⼈。这样的⽺清楚认得她牧⼈的声

音，不会弄错。她知道不能被分⼼打岔，不跟随她真正的⼤牧⼈。 

 

10:3 看门的就给他开门，羊也听他的声音。他按著名叫自己的羊，把羊领出

来。 

10:4 既放出自己的羊来，就在前头走，羊也跟着他，因为认得他的声音。 

 

耶稣基督自⼰就是门和守门⼈。祂亲⼝说过，“我是门。我是看门的，因我

开了就没有⼈能关，关了就没有⼈能开（启 3:7）。因此，祂是开真牧场之门的

那位。谁是这位牧⼈？祂是看门的、门和⼤牧⼈。祂同时具备这三个协同作⼯

的资质。作为道路，祂开门。作为真理，祂自⼰就是门，我们必须藉由这门才

能进到⽗那里去。作为⽣命，祂是⼤牧⼈，但这牧⼈在对群⽺敞开祂自⼰时，

就亲自进⼊⽺群中。祂因祂的话是⽆限的。⽺在他们⼼底认得祂的声音。 

祂按着名叫自⼰的⽺。祂使用讨祂意志喜悦的⽺，祂用亲自赐给他们的新

名（启 2:17）称呼他们。他们⾏祂旨意，就是神的旨意。因此他们被称为祂自

⼰的⽺，，以区别于那些只在部分上属祂的⽺。祂随后说，祂另外有⽺，不是

这圈里的。但这圈里的⽺被祂称为祂自⼰的⽺，因为他们是全然属祂的⽺。 

祂放出自⼰的⽺来，但祂是从哪里得着他们的？是带他们脱离他们自⼰，

并把他们与祂⼀起藏在⽗神怀里。祂又说，当牧⼈（即祂自⼰）放出自⼰的⽺

来（我重复“自⼰的⽺”这话是因为祂有已经脱离「⼰」的属祂自⼰的⽺），就

领他们进⼊祂自⼰的诸般情形，所有情形，不排除任何⼀个情形。⽺自愿跟着

祂，即使路上满了荆棘，因他们⼼底认得祂的声音，祂圣洁的声音邀请他们跟

随。他们认得祂的声音和甘甜，并持续不断地倾听祂的声音。 

 

10:5 羊不跟着生人，因为不认得他的声音，必要逃跑。” 

 



 

 107 

神的⼉⼦自⼰的⽺有个特点，在⼼底认得祂的声音，跟随祂，并逃离⽣

⼈。其它⽺很容易跟着⽣⼈，⽽不是他们合法的⼤牧⼈，因他们辨认不出、不

认得祂的声音。祂自⼰的真⽺必要逃离⽣⼈，只跟随他们真正、合法的⼤牧

⼈。 

 

10:7 所以耶稣又对他们说：“我实实在在地告诉你们：我就是羊的门。 

10:8 凡在我以先来的，都是贼，是强盗，羊却不听他们。 

 

耶稣告诉我们，祂就是⽺的门。如果祂是门，我们必须经祂⽽⼊，祂引我

们到⽗那里，也就是真正的牧场所在。凡在祂以先来的，都是贼，祂自⼰的⽺

却不听他们。 

 

10:9 我就是门，凡从我进来的，必然得救，并且出入得草吃。 

 

所有进⼊神里面的真正的⽺都被放进自由中。他们藉着耶稣基督进⼊神。

他们消失在神里面，得肥美的草吃。神用祂自⼰喂养他们。 

 

10:10 盗贼来，无非要偷窃、杀害、毁坏；我来了，是要叫羊得生命，并且得的

更丰盛。 

 

魔鬼和耶稣基督之间的区别是真实⽽巨⼤的，然⽽否认这些区别的⼈称其

为幻觉和愚昧。他们不想迈上完全的道路，⽽这是所有欺骗中最厉害、最危险

的⼀种。不进⼊完全，我们就总是留在缺陷和罪中，受制于天性的败坏。当我

们进⼊这道路，耶稣基督就拉我们出离欺骗。 

我深信，万事里面都有欺骗，天性伪造假冒恩典，使之难以区分。另外，

魔鬼也模仿神的诸般运作，如果没有信⼼和经历，⼈很难明白这些区别。然

⽽，真谦卑的⼈没有什么可惧怕的。鬼魔(devil)希望欺骗她，挤过她的谦卑，

然⽽魔鬼（demon）的各种运作必事与愿违。耶稣基督告诉我们如何把祂的恩

典与魔鬼和天性相区分。魔鬼是盗贼，盗贼来，⽆非要偷窃。魔鬼就是那⼤盗

贼，从世界起初就来引诱⼈类脱离纯正⽆罪光景，使他们相信，牠必把他们⾄

于⼀种更完全的光景中。牠使⼈性有份于牠的盗贼性情，偷偷给他们喂下牠的

毒。⼈性原本是在恩典之下，有份于神的，后来就变成受制于并有份于魔鬼。

于是⼈类就依恋于魔鬼的各种欺骗、篡夺和偷窃。魔鬼（demon）是熟悉和微

妙的，比鬼魔(devil)更难以抗拒，因为魔鬼只用嗜好和意念来攻击。魔鬼要可

怕得多。我们经常把出于败坏天性的事归咎于魔鬼。还有些非常盲目的⼈把天

性的败坏和堕落说成是恩典，说某事是恩典，实际上是罪。 



 

 108 

因此，耶稣基督给我们⼀个绝对⽆误的⽅法，区分祂和所有这些贼。盗贼

来，⽆非要偷窃、杀害、毁坏，夺去本属于神的，使⽺丢失并被杀害，使⽺并

非消失在神里面，⽽是迷失在自爱和骄傲里。耶稣基督来到祂自⼰的⽺这里，

为要让⽺得恩典，也就是祂交通传输给他们的⽣命，并且得的更丰盛。这意味

着什么？耶稣基督赐恩典的⽣命给那些没有的⼈。祂加增恩典给那些已经有的

⼈。但这话的真正含义是，祂并不仅仅在他们里面赐他们恩典的⽣命。恩典的

⽣命⽆论是什么，被接收到受造物的容量中时，总是受局限的。耶稣为了让祂

的⽺得着更丰盛的⽣命，就先来用“交通祂恩典”的⽅式赐他们⽣命，然后用“湮

灭消失在神里面”的⽅式使他们得着更丰盛的⽣命。这样，他们就不再是拥有被

恩典加强的、他们自⼰的⽣命⽽已，⽽是他们活神自⼰的⽣命。他们将永远只

在神自⼰里面、为着神自⼰，活神的⽣命。耶稣基督来把这⼤恩典带给祂所拣

选的⽺，就是真把祂认作自⼰⼤牧⼈的那些⽺。 

 

10:11 我是好牧人，好牧人为羊舍命。 

 

这重申了之前说过的话，耶稣基督使我们确知，祂是好牧⼈。除祂以外，

没有⼈有这作好牧⼈的素质和头衔，因祂为⽺舍命。祂是神⽽具备⼈⼀切素

质，同时祂是⼈⽽具备神⼀切素质。祂把这个特点赐给⼈，使⼈类变得属神。

祂完美地交通传输祂这「道」更丰盛的⽣命给他们，让他们像祂⼀样在⽗神里

活着并⼯作。在⽗神里，他们唯有神的⽣命，别⽆其它⽣命，神的⽣命导致他

们在所有其它⽣命里死亡并失效，⽆论过去他们多么伟⼤和卓越。于是他们给

神圣⽣命预备好了空处。 

 

10:12 若是雇工，不是牧人，羊也不是他自己的，他看见狼来，就撇下羊逃走；

狼抓住羊，赶散了羊群。 

 

耶稣基督在这里提到祂的做事⽅式区别于雇⼯的做事⽅式。祂才会为⽺舍

命。⽽雇⼯式的牧者和导师⾏事相反。他们⼀看见狼来，狼带来强烈的试诱，

⽺被试诱或者迫害，他们就撇下⽺逃⾛，狼抓住⽺，赶散了⽺群。他们任凭狼

夺去神放在⽺里面的、滋养⽺的⼀切事物。雇⼯怕如果去保护被逼迫者，自⼰

名声会受损。很少⼈站立得稳。只要魂得安慰，他们就帮助⽺。魂受试诱，他

们就撇下⽺。 

 

10:13 雇工逃走，因他是雇工，并不顾念羊。 

10:14 我是好牧人，我认识我的羊，我的羊也认识我。 

 



 

 109 

耶稣基督在这里告诉我们，雇⼯会任凭⽺丢了性命，因为他并不顾念⽺。

谁是像耶稣基督那样顾念⽺的⼈呢？⼀些只有以自我为中⼼之爱的⼈吗？然

⽽，我们愿意信任并跟随这样的⼈，却不信任神，让神引领我们。然⽽我们听

到，“我是好牧⼈，我认识我的⽺。”祂认识祂的⽺，祂的⽺也认识祂，因祂用

⼀种特殊的⽅式，藉着经历，让⼈知道祂是谁。 

然⽽，祂说得好，“我认识并爱我的⽺，我为他们舍命。我持续不断地把我

「道」的⽣命交通传输给他们，并引领他们。我用上千个美物充满他们，赐给

他们佳美的草场，和在草场上吃草的完全自由。没有⼈想被领到我这里，不过

我并未丢失⽗赐给我的任何⼀只⽺。我寻找那些迷失的⽺，把他们扛在我肩

上！⽽出于玩忽职守⽽丢失⽺的雇⼯牧⼈却被⼈们信赖。可怕的盲目！他们不

信赖这位独有良善，为⽺舍命来喂养他们的可爱牧⼈，却信赖吞吃他们的⼈。

我们让自⼰被狼引领，却不让自⼰被好牧⼈引领！” 

 

10:15 正如父认识我，我也认识父一样，并且我为羊舍命。 

 

耶稣基督告诉我们祂死亡的真理，祂的死亡给与了⼀个非常真实的⽣命。

这与异教异端所说的相反，他们称耶稣基督的死是⼀个幻像，说祂只是表面上

看起来受苦并死了。因此，耶稣基督在这里使我们确知，我为⽺舍命，祂舍了

祂作为神⽽⼈者的⽣命。⽗认识祂，祂也认识⽗，这也是非常真实的。关于祂

神性和祂永恒诞⽣的真理是这样的：耶稣基督出于祂对⽗的真认识以及⽗对祂

的认识，产⽣了祂。祂为⽺舍命，这也是真的。 

祂舍了祂必死的性命，好让祂能赐救恩给所有⼈。但对祂自⼰的⽺，祂以

⼀种非常真实、强烈和丰富的⽅式，交通传输祂「道」的⽣命。祂亲自喂养他

们，最终用祂「道」的⽣命和祂⼈性的⽣命，在他们魂里造成⼀种联合。惟有

祂能通过恩典交通传输这⽣命给祂的⽺。祂让自⼰成为可敬圣餐中的饼，好能

把祂神⽽⼈者的⽣命交通传输给祂的⽺，祂这“是⼈⽽具备神⼀切素质的⽣命”

是单单为了他们。仁爱啊！牧⼈的⽆限良善，祂的确为⽺舍命，祂确实是神！

⽺可怕的忘恩负义！他们不想被神圣牧⼈引导和激励。相反，他们想要自⼰的

⽣命，这只是⼀个表面上的⽣命，实则是真死亡。相反，「道」的⽣命隐藏在

表面的死亡之下，实则是⼀个非常真实和卓越的⽣命。 

我们不情愿让自⼰被领到耶稣基督面前，祂藉着祂的死交通传输⽣命给我

们。我们觉得接受祂的⽣命，有难受和抵触之处，原因就在于只能藉着死亡接

收祂的⽣命。然⽽，祂的死成了我们的⽣命。这属灵⽣命总是包含⼀些亮光、

恩典和恩惠，虽然这些都是很小的事。但真顺服总是包含⼀些奇特的死亡。可



 

 110 

怜的⽺啊，你的牧⼈已经把祂的⽣命赐给你，并通过祂的死来交通传输⽣命给

你。你若非藉着祂的死，绝不会得到真⽣命。如果你只有死亡的影⼉⽽已，你

就只有⽣命的影⼉⽽已。 

 

10:16 我另外有羊，不是这圈里的；我必须领他们来，他们也要听我的声音，并

且要合成一群，归一个牧人了。 

 

神圣救主，请记得这个应许：愿⼈领会这应许！耶稣基督在这里不只是说

道差遣到外邦⼈或犹太⼈那里的传福音者。祂还说到末世的时候，外邦⼈和犹

太⼈要联合在⼀个⼤牧⼈之下，世上所有⼈都承认真神。所有⼈都必成为内在

的⼈，被他们真实合法的⼤牧⼈所引领，因祂只有在⼈听祂声音的情况下，才

引领，⼈也才能被引领。但他们若不倾听，如何能领会呢？我们必须倾听神的

声音，正如⼤卫说的，我要听耶和华神在我里面说的话。(诗 85:8另译)如果所

有⼈都愿意倾听，所有⼈就都会成为圣洁了。在他们里面，他们就会知道如何

倾听神在他们魂里说话，然⽽神并不像我们想像得那样，用清楚明显的⽅式说

话。祂这样说话，是藉着天使用⼀种直接和静默的话语说话。我们听见的不是

噪音⼀样的声音，⽽是得到⼀种平静祥和的注⼊(infusion)。魂最隐秘处听到这

真实重要的话。经常情况下，魂感受不到别的，只感受到宁静、平安和藉信⼼

对诸般欲望的节制，还带有⼀种说不出来的陶醉。 

 

10:17 我父爱我，因我将命舍去，好再取回来。 

 

这句经⽂中，我们听到，耶稣基督作为⼈和神，也是作为「道」，将命舍

去，好在复活中再取回来。这是神圣三⼀之间妙不可⾔的交通。「道」与祂的

⽗交通，让「道」回到⽗，好让祂在自⼰里面交通传输祂自⼰的过程中，再取

回来。这交通里有⽗对⼦的爱，和⼦对⽗的爱。⽗和⼦藉着「道」流回⽗里

面，在⼦里倾听⽗，⽽彼此相爱。这样，⽗把自⼰⽣命传输给「道」的度量23，

就形成了祂们之间爱的份量。⼦流⼊⽗的度量，就是⼦取回新⽣命，被持续重

新诞⽣的度量。「道」的这个永恒和持续的诞⽣，和「道」的持续返回，形成

了⽗和⼦之间的爱。这位深深蒙爱的⼦持续舍去性命，也持续再取回来。为了

表明祂说的是永恒的诞⽣，祂用了现在时态。祂并没有说：“我将要舍命，好再

取回来。”⽽是说：“我舍弃我的⽣命，为要再取回来。”我舍弃我的⽣命，又得

到我的⽣命。我返回我⽗的那个时刻，就同时使我⽗住在我里面。看哪！这是

 
23 译注：请参阅约 3:14 “神所差来的，就说神的话；因为神赐圣灵给祂，是没有限量的。” 



 

 111 

「道」在世上的永恒和持续诞⽣。耶稣基督是⽗所爱的，因祂愿意离开祂的荣

耀，在地上过短暂和新的⽣活。 

 

10:18 没有人夺我的命去，是我自己舍的。我有权柄舍了，也有权柄取回来，这

是我从我父所受的命令。” 

 

耶稣基督以祂神圣的⽣命，作为⼀个⼈在地上⽣活过。没有⼈夺我的命

去。我们必须看见⽗神和⼦神的平等。耶稣基督从⽗得到祂的⽣命，又慷慨地

把祂的⽣命返还给⽗。⼦的外在⾏动是取决于祂从⽗所领受的。⼦和⽗和圣灵

从实质上联合，作为⼀个整体在⾏动。三个神圣位格的权柄和⼒量是⼀，并且

相等⽆异。然⽽，在位格之间的交通传输上，第⼀个内在动作是来自⽗，尽管

这从来没有优先顺序。⽆时不刻，⽗神都在诞⽣「道」，同时「道」又返回

⽗。神圣三⼀有不同的⾏动，但他们彼此之间没有优先之分。尽管「道」的永

恒诞⽣的第⼀个动作是出于⽗，这动作却没有优先权。祂们是联合成⼀个不可

分割的源头；因此他们的产出(productions)是平等和⽆限的，没有位格的区

别。尽管位格平等，⽗并非⼦，⼦也并非⽗，圣灵并非⽗或⼦。⽗和⼦和圣灵

是⼀位神，本质相联合，没有分裂或区别。 

因此，⼦舍弃祂的⽣命，好再取回来，重获新⽣。祂失去祂的旧⽣命，移

⼊⼀个新⽣命。作为神，祂说：“我有权柄舍了，也有权柄取回来。”作为神⽽

⼈者，我是自由、自愿地成为⾁身。没有⼈能夺我的命去。成为⼀个⼈后，我

总是活着，不受制于死亡，因为我里面⼈性与神性不可分地联合于⼀个位格

（hypostatic union），这使我不受制于死亡的规律，因为我的身体纯洁⽆罪，

没有亚当的败坏，我就不有份于亚当的死。因此，我既是⼈，也是神，但我自

愿接受死亡，最后好取回⼀个新⽣命。我本性上是不死的。⽗使我成为⼈，好

遵从祂，所以我从我⽗所受的命令就是：舍弃我的⽣命，好再取回⼀个新⽣

命。”耶稣基督舍了祂的性命，好取得新⽣，从⽽教导所有⼈舍弃他们属亚当的

旧⽣命。要获得⼀个新⽣命，我们必须让坟墓成为我们的摇篮，就像耶稣经历

的那样。没有死亡，就没有⽣命。同样，没有⽣命，就不会有死亡。这就是为

什么保罗既然知道这事，明白这个道理，就说：“基督若没有复活，你们的信便

是徒然，你们仍在罪里。”（林前 15:17） 

 

10:19 犹太人为这些话又起了纷争。 

10:20 内中有好些人说：“他是被鬼附着，而且疯了，为什么听他呢？” 

10:21 又有人说：“这不是鬼附之人所说的话，鬼岂能叫瞎子的眼睛开了呢？” 

 



 

 112 

我们⼀听见祂关于死的话，就有了纷争和痛苦。当我们谈论诸般恩赐、恩

典和奇妙事的时候，我们仰慕和尊重这些。但当我们谈及死亡，以及神为了治

死魂⽣命所用的⽅法，就谴责别⼈是错的，是被鬼附的。不公正的⼈把恩典的

⼀些最强运作说成是鬼魔之道，但也有⼈说，鬼岂能叫瞎⼦的眼睛开了呢？也

就是说，鬼的运作岂能启迪⼈这么⼤的真理，把⼈置于真光里，从⽽向世⼈宣

扬牠是谁、神是谁？ 

 

10:22 在耶路撒冷有修殿节，是冬天的时候。 

10:23 耶稣在殿里所罗门的廊下行走。 

10:24 犹太人围着他说：“你叫我们犹疑不定到几时呢？你若是基督，就明明地

告诉我们。” 

 

似乎福音书作者记载的这⼏件事完全没有用，⽽实则宝贝。修殿节不是别

的，⽽是把自⼰分别为圣归给神。冬天指的就是枯燥、⼲旱和乏味的时候。⼈

在这阶段并不纵情欢庆修殿节或分别为圣节。耶稣基督就在她中间，可她不晓

得这点。她经常单纯地告诉祂，“我的神圣救主啊，若是我发现自⼰处于⼀种不

认识你的阶段，只看见冰冷，请用⼀个兆头让我知道。你叫我犹豫不定到⼏时

呢？这阶段满了痛苦和不确定。”⽽耶稣基督回应： 

 

10:25 耶稣回答说：“我已经告诉你们，你们不信。我奉我父之名所行的事可以

为我作见证； 

 

耶稣基督这样说，是因为⼈对这灵程的真相没有任何把握。耶稣基督在这

⼈的⼼底回答，可这⼈没认出是祂，也不相信是祂。没有什么可以使她确信或

坚固她，可她不应当⽌步于所说的。我奉我⽗之名所⾏的事可以为我作见证。 

 

10:26 只是你们不信，因为你们不是我的羊。 

10:27 我的羊听我的声音，我也认识他们，他们也跟着我； 

 

耶稣基督告诉我们，信⼼是属祂的标记。耶稣基督说，“但你们不信，也就

是说， 你们对我没有信⼼和信任，可我并不稀奇，因你们不属于⽺群。信⼼、

弃绝和信任是区别出我的⽺仅有的⼏个特征。我的⽺让自⼰被引领，他们为何

要让自⼰被引领？他们听我的声音，倾听我，他们就有听我并跟着我的益处。”

如果我们想要倾听神的声音，只要稍加坚持，就不可能听了却不跟随。听神的

声音并跟着祂，给幸运的⽺带来有福的益处，这些⽺属于如此良善和可敬的牧

⼈。 
 



 

 113 

10:28 我又赐给他们永生，他们永不灭亡，谁也不能从我手里把他们夺去。 

 

成为耶稣基督的⼀只⽺，伴随着诸般恩赐、恩典和恩惠等益处，并不⽌于

今⽣⽽已。这可称羡的⼤牧⼈还说，“我又赐给他们永⽣。”祂告诉他们，“他们

永不灭亡。”然⽽有⼈说相反的话，坚称内里⽣命只是损失⽽已，魔鬼用它来把

⼈从耶稣基督夺去。但是，耶稣基督向祂的⽺保证，祂作为他们真正的、合法

的牧⼈引领他们，⽺永不灭亡，谁也不能从祂⼿里把他们夺去。弃绝自⼰给

神，凡事都把自⼰放在祂⼿里，这是好的！我们必永不灭亡。耶稣基督的话是

真的。我们若灭亡，是因为我们不曾被祂引领。因为⼀旦我们把自⼰给了祂，

我们就永不灭亡。这位好牧⼈为了救我们，的确让我们里面⼀切属于亚当、属

于「⼰」的东西灭亡。于是我们以为⼀切都灭亡了，但这损失是个巨⼤的得

着。保罗亲身经历过，就说，“我将万事当作有损的，因我以认识我主基督耶稣

为⾄宝。”(腓 3:8)我们必须毫⽆保留地损失万事，好成为属祂的⼈。 

 

10:29 我父把羊赐给我，他比万有都大，谁也不能从我父手里把他们夺去。 

10:30 我与父原为一。” 

 

耶稣基督在这里提到⽗赐给祂的，要么是在耶稣基督自⼰的位格里，要么

是在别⼈里赐下的。在祂自⼰的位格里，祂被赐予神性和⼈性的位格合⼀，

「道」的⽣命为着永恒和暂时的诞⽣。祂也被赐予灵魂可以处置。悲哀的是，

有些⼈出于恶意和错用自由，不让耶稣基督管他们。如果⼈把自⼰交给耶稣基

督，这是对，因为祂对⼈类、对受造物有权柄，凡被造的都是借着「道」创造

的。创造归功于⽗，然⽽是藉着「道」创造的。凡被造的，没有⼀样不是藉着

「道」创造的。藉着祂的⾎，祂获得了救赎的恩赐。 

当⼈与耶稣基督相和谐，⼈就是把⽋祂的归还给祂，因着祂能⼒和权柄的

诸多称号。耶稣基督拥有这领域，在祂持续到⽗那里的过程中，祂把这领域交

给祂的⽗，失去祂自⼰和所有属祂的⼈在与神自⼰的合⼀中。 

我们的⽣命与基督⼀同藏在神里面（西 3:3），在所住源头的合⼀里，就是

以上段所述的⽅式。于是耶稣基督和⽗是⼀。既已明显从同⼀位⽗里出来，她

发现自⼰曾联合在源头的合⼀里，没有区别或分裂，⽽且不断地分离，然后又

重新联合。魂以这种⽅式流动并消失，但她保持与耶稣基督⼀起藏在神里面，

直到耶稣基督乐意在她里面繁殖祂自⼰，把她放在使徒⽣命情形里。这样，她

就难以辨认地留于她的联合中，必定总是带着不均衡性或者说不相称性，这些

落差（disproportions）必⼀直在外在事物中存在、繁增并显著。已经达到这样

境地的⼈⽆法惧怕任何事，尽管她似乎有更多理由惧怕。由于耶稣基督说过，



 

 114 

⽗赐给祂的⽺，⼀只也不会丢失，所以在祂把⽗所赐都归还给⽗后，这里说，

谁也不能从我⽗⼿里把他们夺去。由于祂的⽗和祂乃是⼀，是同等的，所以赐

给祂的⼈必永不灭亡。 
 

10:31 犹太人又拿起石头来要打他。 

10:32 耶稣对他们说：“我从父显出许多善事给你们看，你们是为哪一件拿石头

打我呢？” 

 

⼈们爱自⼰的⽣活⽅式。⼀旦有⼈谈起自⼰失去了某种境况，好让自⼰被

引领到神面前，毫⽆保留地降服于神，⼈们就⽆法忍受说的⼈。这就是为什么

耶稣基督刚教导他们这件事，尽管这教训满了甘甜、良善和益处，他们却又拿

起⽯头来要打祂。⽽耶稣基督有令⼈称羡的技巧，祂并没有埋怨他们所做的不

公，⽽只是问他们，“我从⽗显出许多善事给你们看，你们是为哪⼀件拿⽯头打

我呢？”仿佛这是在说，“当⼀个教训如此纯洁，还伴随着圣洁的善事，就不该

被怀疑。如果你难以相信我教导你们的，那么我所做的事就必然能证明我对你

们所说之话是真的。” 

 

10:33 犹太人回答说：“我们不是为善事拿石头打你，是为你说僭妄的话；又为

你是个人，反将自己当作神。” 

10:34 耶稣说：“你们的律法上岂不是写着‘我曾说你们是神’吗？ 

10:35 经上的话是不能废的。若那些承受神道的人，尚且称为神； 

10:36 父所分别为圣，又差到世间来的，他自称是神的儿子，你们还向他说‘你

说僭妄的话’吗？ 

 

他们不愿承认耶稣基督的善事，好寻个理由定罪祂。我们不是为善事拿⽯

头打你，是为你说僭妄的话。我们既然找不出神作为的错处，⽆法定罪这些作

为，我们就从这些常常祷告的内里⽣命之⼈所说的话里挑⽑病，因为他们在不

了解他们的⼈当中使用了⼀些非传统词汇。这些对神圣事物最真实的表述，被

当成了亵渎和僭妄。耶稣基督用圣经来支持祂亲⼝所说的话，那些承受神道的

⼈，尚且称为神。这些话有⼒量！接受这些话就是接受了「道」。接受「道」

就是接受神。凭信⼼接受神，活出神并被神充满。我们不能怀疑这些话语的⼒

量和真实性，这些话语很好地应用在内里⽣命的⼈身上，他们真实地住在神里

面，因神被改变。 

最后，为了让我们不怀疑这些⼈里面的真理，耶稣基督说，经上的话是不

能废的。这些内里⽣命之⼈⼼里倾听并接受「道」，耶稣基督被显明在他们⼼

里，经⽂在他们里面是不能归于⽆效的。耶稣基督的这些话是美丽的，祂让我



 

 115 

们确知，圣经不会失去它的⼒量。圣经本身就有⼀种⼒量，⽆限超越⽂字本

身，这是圣经和⼈类著作之间的显著差别。用软弱和简单词语写成的圣经蕴含

着⼀股全然神圣的⼒量。⼈类著作则完全不同，因它们用强烈和优雅的词汇，

试图掩盖所表述事物极其软弱的事实。它们只在表述上有长处。 

正如圣经告诉我们的，凡里面接受「道」的⼈就被变化成「道」，被带⼊

「⽗」里面，成为神。那么，我们用神化（deification）这个词难道奇怪吗？神

化这个词的含义⽆非就是“变化”24的意思，也许用“变化”这个词更好，说出了奥

秘派用“神化”这个词所要表达的所有含义。耶稣基督因祂的神性，就是神，被

⽗圣别为⼈，好作为「道」进⼊神性和⼈性的位格合⼀中，被差遣到世上，给

世⼈带来圣洁。他们怎么能说，拥有所有这些素质的祂说自⼰是神的⼉⼦，就

是在说僭妄的话了呢？ 

 

10:37 我若不行我父的事，你们就不必信我； 

10:38 我若行了，你们纵然不信我，也当信这些事，叫你们又知道又明白：父在

我里面，我也在父里面。” 

 

耶稣基督的使命就是让众⼈知道祂是谁。这样，他们就⽆可推诿了，正如

保罗所⾔。 

耶稣基督的这些话⾄今仍可以被清晰听见，是当祂进⼊⼼里面，在里面作

⼯的时候，仍可听到的。耶稣说这话是为了他们，“我若不⾏我⽗的事，你们就

不必信我。但在定罪我之前，先根据我做的事判断⼀下我住在⼈⼼里是不是真

的。我若不⾏我⽗的事，我若不在他们里面运⾏，你们就不必信我。但我若运

⾏了，你们还说什么呢？岂不应当信这情形是真的吗？你们若不信，就对自⼰

犯的这错⽆可推诿。你们当信这些事，叫你们知道又明白：⽗在我里面，我在

⽗里面，并且我活在并住在义魂里。我在他们里面，他们也在我里面。⼀切都

归于合⼀了。因这些事⽽信，因我在⼈⼼里运⾏的所有⼤事和这些美德⽽信。” 

 

10:39 他们又要拿他，他却逃出他们的手走了。 

 

耶稣基督的内在及其⽣机的真理都被逼迫了。不要稀奇，今天同样的事仍

发⽣在那些爱祂并捍卫祂的⼈身上。逼迫是证明内里⽣命真实性的最佳标记和

最可靠见证。 

 

 
24 盖恩夫人的脚注： “变化”（transformation）这个词和其他同义词多次被 St Macaire, Basil, 
Chrysostom, Athanasius, Cyril等圣徒使用，还有圣伯纳德，以及许多亲身经历“变化”的奥秘派作者，例
如圣劳伦斯,Justinian, Bonaventure, Rusbrochius, 陶勒，Harphius, Blosius, Denis the Carthusian和 Gelenius.
“变化”这个词是源自保罗所写的罗马书 12:2 和哥林多后书 3:18。 



 

 116 

10:40 耶稣又往约旦河外去，到了约翰起初施洗的地方，就住在那里。 

10:41 有许多人来到他那里，他们说：“约翰一件神迹没有行过，但约翰指着这

人所说的一切话都是真的。” 

10:42 在那里信耶稣的人就多了。 

 

当悔罪⼈⼼里作⼯后，耶稣基督就来住在⼈⼼里，但祂直到⼈的悔改是真

诚和真实的之后，才会来住在⼈⼼。后来会有⼀个灵程是你不再能靠自⼰悔罪

的。那时神就会停⽌这⽆用的自我悔改，魂还要忍受许多其它事。因此，⼈若

以为他们是内在的，就⽆需经历对感官的强有⼒制欲，这样以为乃是愚昧的。

不过，制欲必须被祈祷伴随并扶持。正如先前多次提到的，祈祷是很好的制

欲。等到了时候，耶稣基督就亲自接⼿。那时，祂亲自运⾏每件事！在悔罪这

个第⼀阶段之后，在炼净阶段，耶稣基督真的来住在魂里面。正如经⽂所⾔，

祂住在那里，就是施洗约翰（悔改的预表）曾住过的地⽅。 

然后，⼈进⼊明亮的⽣命阶段，凡事似乎都是圣洁和湮灭的。圣经说，许

多⼈因耶稣所⾏的神迹，来到祂那里。达到这灵程的⼈被所有⼈崇敬、欢迎、

跟随并尊重，因为神在她里面所做的⼤事，全世界都把这些视为圣洁的完全或

极致。可以看到，这⼈被举升超越了悔罪阶段。在炼净阶段，神不在这⼈里面

⾏神迹。就如当初⼈们看见约翰⼀件神迹没有⾏过。不是因为约翰不太圣洁，

别⼈更圣洁，⽽是因为约翰是悔改的预表。作为耶稣基督的先驱，悔改总是在

耶稣内住⼈⼼里之先。神迹是出现在明亮⽣命阶段，这阶段伴随着非凡事物。

到了使徒⽣命阶段，神只为祂自⼰的各种原因⽽⾏神迹。 

 

 

约翰福音第⼗⼀章 
 

 

11:1 有一个患病的人，名叫拉撒路，住在伯大尼，就是马利亚和她姐姐马大的

村庄。 

11:2 这马利亚就是那用香膏抹主，又用头发擦他脚的，患病的拉撒路是她的兄

弟。 

 

为什么福音书作者描述这些情况？他们需要明白悔改及之后的亮光道路。

我们从这里可以看到神引领⼈的⽅法。马利亚⼀直是默观⽣活的预表，马⼤是

主动活跃⽣活的预表。亮光道路是积极和被动的混合。尽管亮光和非凡事物是

⼈被动接收进来的，这灵程却不宜被称为被动，因为魂有爱的能⼒，里面有⼒

量，外在⾏动也有⼒量，好见到神的荣耀。从内在看，魂是抹⼤拉的玛利亚，



 

 117 

里面燃烧着爱。她燃烧着柔和的⽕焰，和猛烈的⽕焰。如果神没有让拉撒路⽣

命，这情形会用⼀种甘甜和圣洁的⽅式吞噬魂⽣命。但神因祂⽆限的良善，不

想让这佳偶停留于此，于是拉撒路病了。这疾病是真理的开端，但必伴随着死

亡。兄弟拉撒路是魂的根基和中⼼，或者说，此处理解为魂的能⼒和活⼒，在

爱中用⼀种⽣机活⼒的热度扶持外在，这热度是⼈留于爱中的能⼒，只做出于

爱的事，不做其它的。从外在看，拉撒路有⼀种可称羡的对神荣耀和祂旨意的

机敏。可叹，这位兄弟病了。某种倦怠衰弱掌控了他里面的⼀切。我们感到这

内在的⽕焰逐渐减弱。同时，我们失去了甘⼼乐意做外在善⼯的能⼒。过去最

⼤最持续的欢愉就是持续祷告。如今我们不许自⼰羡慕外在善⼯，因为这不是

最主要的事，⽽是祈祷的附属品⽽已。过去我们做这些善⼯的时候，很有满⾜

感，因为内在的活⼒播散到每件事上。可⼀旦这位有两个姐姐帮扶的好兄弟病

了，两个姐姐就不知道怎么办了。他们在这光景中会怎么样呢？我们从这卷福

音书作者的记载中会了解。 

 

 

11:3 她姊妹两个就打发人去见耶稣说：“主啊，你所爱的人病了。” 

 

可怜的两姐妹为这疾病和衰弱⽽⼼里难过，就打发⼈去见耶稣基督，这位

唯⼀能解救他们困境的⼈。她们说：“主啊，你所爱的⼈病了。他是你所喜悦的

⼈。没有什么比这满了⽣机活⼒、燃烧的爱更讨你喜悦。这爱让⼈甘⼼乐意遵

⾏你所有旨意，别⽆所求，只想⼀直与你同在，爱你并讨你喜悦。你所拣选和

全⼼喜爱的拉撒路病了。” 

 

11:4 耶稣听见就说：“这病不至于死，乃是为神的荣耀，叫神的儿子因此得荣

耀。” 

 

我神圣的救主啊，你说这话是什么意思？你说，“这病不⾄于死，乃是为神

的荣耀。”可是，拉撒路死了。真理的⽆误喻令啊，你能说拉撒路必不会死吗？

因他的确死了。拉撒路确实死了。然⽽他的病不是⼀个死亡，因为死亡只有在

把我们与神分离的情况下才可以称之为死亡。但他的病要求⼀个真正的死，因

为它是⼀个奥秘灵程的预表，这灵程里的死亡是真实的。这并非使魂失去神的

那种罪之死。魂是奥秘地死了，但她并非由于罪⽽死。因此耶稣基督并没有

说：“拉撒路必不会死。”因为拉撒路作为⼀个⼈死了，但这病不⾄于死，也就

是说，尽管这位蒙爱的兄弟失去了他的⽣命活⼒，却不会与神分离，⽽是⼀直

被恩典覆庇。这病乃是为着神的荣耀，叫神的⼉⼦因此得荣耀。从定义上讲，



 

 118 

这意味着耶稣基督要把从这件事所得的荣耀归还给祂的⽗。但从奥秘意义上

讲，这意味着这个死亡运⾏了“犯罪、属动物的⼈”与他“爱的活⼒”之间混合体

的死亡。这病也通过取去这⼈里面⼀切属亚当的败坏⽽荣耀了这⼈，让这⼈只

剩下属耶稣基督并在耶稣基督里的⼀切。神得荣耀，因只剩下神住在这⼈里

面，神的仇敌被毁灭了。 

 

11:5 耶稣素来爱马大和她妹子并拉撒路， 

11:6 听见拉撒路病了，就在所居之地仍住了两天。 

 

福音书作者约翰的表述是美好的。他说，耶稣素来爱马⼤和她妹⼦并拉撒

路。⽽听见拉撒路病了，祂本来能帮，却⼀点也不去帮他，反⽽在所居之地仍

住了两天。这是祂爱的标记吗？难道祂不该去帮他妈？不。祂不让步，不拦阻

死亡，这才是祂爱的最⼤标记。因此作者约翰说，耶稣爱这圣洁的⼀家⼈，因

祂留在原地，没有去露面。如果耶稣基督去见了⽣病的拉撒路，拉撒路就不会

死。耶稣基督的缺席和距离导致了他的死亡。魂也是同理。⽆论魂⽣命陷⼊什

么样的惰怠和软弱，如果耶稣基督不离开，她就不会死。或者假如耶稣离开⼀

阵⼦后，又出现片时，祂出现的这片时就会恢复⽣命，拦阻死亡。 

 

11:7 然后对门徒说：“我们再往犹太去吧！” 

11:8 门徒说：“拉比，犹太人近来要拿石头打你，你还往那里去吗？” 

11:9 耶稣回答说：“白日不是有十二小时吗？人在白日走路，就不至跌倒，因为

看见这世上的光； 

 

⼤多数⼈都不想回到先前已经受苦之地。但效法亲爱主耶稣基督的真仆⼈

们并不看逼迫。只要能带给神荣耀就⾜够了，他们甘⼼忍受各种事物。耶稣基

督做了个美好的回应：“白日不是有⼗⼆小时吗？”也就是说，有许多次回转向

神的机会。⼀个迫害者当天就能变成⼀个门徒。所以我们不要用历史眼光看事

物，⽽是要用发展眼光看事物。耶稣基督说，“⼈在白日⾛路，”指的是⼀个弄

清楚神的旨意才⾏动的⼈，是⽆法出错的，因为这样的⼈是在真光里⾏。耶稣

基督用这些话教导我们，要跟随圣灵的感动，不要跟随别的。当我们⼀旦明白

这些感动，就必须让自⼰被引导，不⽌步于与此相反的指导意见，除非是我们

必须遵从的⼈的意见，比如⼀个国王、不可或缺的上级，或者指导者。有些⼈

明白神的旨意，并绝对遵⾏神的旨意。 

 

11:10 若在黑夜走路，就必跌倒，因为他没有光。” 

 



 

 119 

耶稣基督断⾔，当⼈在神的光中，就必须跟随神在内里⼀切的感动，因为

他们是在神里面。这样他们就必不犯错，因为他们全然在光中。⽽那些住在⿊

暗和⽆知的「⼰」光中之⼈则不同。他们在⿊夜⾛路，就必跌倒，有过失并犯

错误。多数没有光的⼈都在⿊暗里⾏⾛，他们却以为自⼰有光。他们以为自⼰

跟随恩典的运⾏，实际上只是在跟随他们败坏的天性。多数⼈输掉属天赛程，

原因在于他们在神命定的时候未到以先就太希望事情发⽣了。这导致了灵命中

所有错误和过失。 

 

11:11 耶稣说了这话，随后对他们说：“我们的朋友拉撒路睡了，我去叫醒他！” 

11:12 门徒说：“主啊，他若睡了，就必好了。” 

11:13 耶稣这话是指着他死说的，他们却以为是说照常睡了。 

111:4 耶稣就明明地告诉他们说：“拉撒路死了。 

 

要做耶稣的朋友，同时又要是死的，是怎么回事？耶稣基督并没有说，“我

们的朋友拉撒路死了。”⽽是说，“拉撒路死了。”祂给我们看见，这并非罪的

死，⽽是⼀个睡眠，⼀种奥秘的死，夺去表面的⽣命，⽽非夺去恩典的⽣命。

因此这种⽅式死去的⼈是耶稣基督的朋友。这是睡了，⽽非死了，睡了之后就

可以产⽣⼀个新⼈。亚当沉睡后，在浑然不知的情况下赋予了夏娃⽣命，夏娃

就是众⽣之母。她被取名为夏娃，是为了表明这样⼀种沉睡只能产⽣⽣命。拉

撒路在坟墓里沉睡，必从坟墓里活着出来。他死了，因为他是耶稣基督的预

表，耶稣基督在坟墓里睡了，乃是为了摧毁死亡，诞⽣⽣命，⽽且是⼀个⽆法

失去的⽣命。所有渴求这复活的⼈都有必要经历这死亡或沉睡，这沉睡引魂脱

离⼫身，留下⼀个不朽的种⼦。可以重申，耶稣基督说起“睡了”和“死了”的时

候，并不⽭盾。“睡了”是因为这并非⼀个死亡，随后有永⽣。拉撒路还要再

死。然⽽，这是个死亡，因为任何使我们失去⽣命的，相对于我们失去的⽣命

⽽⾔，它就是死亡。但只有在⼀个⼈化为灰烬，不留⼀丝⽣⽓的时候，才能被

称为真正的死亡。之后就是从死亡中复活。这样，拉撒路既是睡了，也是死

了。 

 

11:15 我没有在那里就欢喜，这是为你们的缘故，好叫你们相信。如今我们可以

往他那里去吧！” 

 

耶稣基督告诉门徒们，拉撒路之死对他们，比对拉撒路本⼈更有用，因为

拉撒路预表奥秘的死，他们所有⼈都会经历。耶稣基督让他们明白，这必须是

他们信⼼的目标，好叫他们明白这类疾病不是为了死亡，⽽仅仅是为了祂的荣



 

 120 

耀。耶稣又说，如果祂在拉撒路死前就去医治他，那就阻⽌了将对全教会产⽣

益处的第⼆个神迹。 

 

11:16 多马，又称为低土马，就对那同作门徒的说：“我们也去和他同死吧。” 

 

福音书作者约翰为何会如此准确地留意到多马在此处的信⼼？耶稣基督为

何会许可这位使徒在这个场景下比所有其他使徒有更多热⼼和狂热？这是奥秘

的！我们的主许可多马在此展示出比他在其它场合更多的热忱，好显明神愿意

用于多马的死法。 

原因有⼆。第⼀，通常我们更有⼒量和完美之处，也是我们最被对付之

处。多马在这个场合显得很有信⼼，然⽽他的信⼼仍是缺乏。彼得的信⼼恰恰

跌倒在他展现最多热⼼和最多爱⼼之处。多马此刻见到并明白了复活的奥秘，

知道耶稣也能使他复活。可是，为了显明他自⼰⼀切亮光和长处都是⽆用，就

在他陷⼊死亡⽹罗时，多马跌倒在他曾最有把握之处。第⼆，由于多马在所有

使徒中将有关于耶稣基督复活最著名的见证，他的软弱和过失都用来坚固对复

活的信⼼。他必须在耶稣基督复活拉撒路的目前⾏动中首当其冲。拉撒路乃是

耶稣基督的预表。爱的巧计啊！对于祂想要彻底摧毁的魂⽣命，祂没有留下任

何避难所、借⼝或逃避⽅法！ 

 

11:17 耶稣到了，就知道拉撒路在坟墓里已经四天了。 

 

历史学家写这话，仿佛耶稣基督不晓得拉撒路死亡的时间。其实耶稣基督

知道拉撒路的死亡时间，因为是祂让拉撒路死，是祂设计了这些场景，好坚立

⼈对真实复活和对奥秘复活的信⼼。越多死亡被吞没，就需要越多信⼼。这就

是为什么耶稣基督想要这些场景，到了就发现拉撒路已经死了。 

 

11:18 伯大尼离耶路撒冷不远，约有六里路。 

11:19 有好些犹太人来看马大和马利亚，要为她们的兄弟安慰她们。 

 

耶稣基督想让这神迹⼴为传扬，见证祂的复活。祂在教导世⼈关于死和复

活的事，以及如何运⾏。 

 

11:20 马大听见耶稣来了，就出去迎接他；马利亚却仍然坐在家里。 

 

谁能判断两姐妹经历的过程？马⼤出去迎接耶稣。我们岂不要把马⼤当做

佳偶中最忠⼼和热情的吗？马利亚却仍然坐在家里。我们岂不会责备她冷漠



 

 121 

吗？⼈的判断是不准的！神啊，惟有你知道如何判断！你把爱的奖励颁发给被

⼈责备为闲坐⽆事的马利亚。路加这样描述她：马利亚已经选择那上好的福

分，是不能夺去的。（路 10:42）即使她的闲坐⽆事也是可以容许的，因为她丢

弃了万事来与你同在。可现在她坐在家里，没想着来见你，我们会怎么想呢？

马利亚的爱是如此强烈有⼒！马利亚灵命进深，在爱上很有长进，因此她在⼼

里享受祂，并不出去迎见祂。她有⼀种持续爱的联锁，这爱不被祂⾁身上的不

同在所打扰，也不因祂⾁身上的同在⽽加增。祂的安息构成了她⼀切欢喜。她

专注于她的爱，并弃绝自⼰给这爱，故⽽她等候祂来找她。她没想着去找祂，

⽽是等候祂旨意所定的时刻。耶稣基督许可了马利亚缺席，好有更多空间向马

⼤证明复活的真理，并留给教会祂真道的那些真标记。马利亚被吞噬在她的爱

里，以致于说不出⼀句话。 

 

11:21 马大对耶稣说：“主啊，你若早在这里，我兄弟必不死！ 

 

马⼤的抱怨是世上最公平和真实的，因为的确，耶稣若是早在这里，两位

姐姐似乎需要的这位亲爱的兄弟必然不会死。她兄弟的这死对马⼤有益！她从

经历已经得知，凡事都取决于神，只有神能阻⽌死亡。如果神不亲自出⼿，我

们努⼒要保证活着乃是徒然！ 

 

11:22 就是现在，我也知道，你无论向神求什么，神也必赐给你。” 

 

她用美好的信⼼从软弱中汲取了⼒量。当对受造物的⼀切盼望都失去时，

我们学习只指望神。当我们对神越发有盼望，就对所有其它的⼀切绝望。 

 

11:23 耶稣说：“你兄弟必然复活。” 

11:24 马大说：“我知道在末日复活的时候，他必复活；” 

 

当信⼼尚未坚定不变时，有时会有片刻犹豫。马⼤断⾔耶稣基督凡事都

能。然⽽，当耶稣说她兄弟必然复活，她却把这当做末日的普遍复活，⽽不是

耶稣基督特指的这个复活。马⼤知道神如果想做这事，就能做到。她并不怀疑

神能做这事。可是，她对这事是否会发⽣没有指望。 

 

11:25 耶稣对她说：“复活在我，生命也在我！信我的人，虽然死了，也必复

活。 

 



 

 122 

我的神啊！多么奇妙的话！我们读了这些话，怎么可能不充满赞美钦佩和

欣赏？耶稣基督说，“复活在我，⽣命也在我！”神圣的「道」啊，是的，你使

躺在坟墓中的⼈复活，可你不满⾜只做这件事⽽已，⽽是还想要赐予⽣命。她

不再靠自⼰活着，⽽是在祂里面活着。在她失去亚当的⽣命后，「道」的⽣命

点活她并赋予她⽣机活⼒。于是耶稣基督亲自成为她的⽣命，正如保罗经历

的，“现在活着的，不再是我，乃是基督在我里面活着。”（加 2:20）保罗也这

样解释了奥秘的死，“因为你们已经死了，你们的⽣命与基督⼀同藏在神里

面。”（西 3:3）魂⽣命死的时候，发觉自⼰没有⽣命了，因为自⼰所有⽣命都

不在自⼰里头，⽽是在神里面。她的⽣命与基督⼀同藏在祂⽗神怀里，也就是

说，她必要承受的新⽣命在⽗神怀里。这已经是她的⽣命，可她尚未被点活。

她不知道这点，因为这对她是隐藏的。她的确死了，她的⽣命与耶稣基督⼀同

藏进神里面。这⽣命就是耶稣基督。但在复活的时候，这隐藏的⽣命会被显

明，复活后，耶稣基督成为这魂的⽣命。凡死了、失去⼀切⽣命，却保持对神

信⼼和信靠的⼈，都住在神里面，虽然她本身死了。 

 

11:26 凡活着信我的人必永远不死。你信这话吗？” 

 

耶稣基督在这里说起另⼀个⽣命情形，是在魂⽣命死了，住在祂里面之

前。凡活着信我的⼈必永远不死。这适用于罪的死和奥秘的死。凡有信⼼的，

⽆论何时犯罪了，都能迅速爬起来。如果她死于奥秘之死，她就必然被复活，

只要她弃绝自⼰并信靠神。耶稣基督想要坚固马⼤的信⼼，尤其在这个场合还

有别的场合，因为祂为她好。这就是为什么祂说，你信这话吗？ 

 

11:28 马大说了这话，就回去暗暗地叫她妹子马利亚说：“夫子来了，叫你。” 

11:29 马利亚听见了，就急忙起来，到耶稣那里去。 

 

当耶稣还没吩咐马利亚来见时，马利亚似乎并不急于来。⽽当耶稣叫她来

时，她就迅速照祂意思来了。她被动的爱并非闲懒。这爱保持安静，直到神呼

唤她，因祂想拥有她。神呼唤她时，她就遵⾏祂的旨意。这时事上没有什么能

拦阻她。她多么热切地跑去做讨耶稣喜悦的事！马⼤说：“夫⼦来了，叫你。”

这的确是她的主，因祂是马利亚⼼灵的主⼈。神圣的耶稣，属于你的⼼何其少

啊！ 

 

11:30 那时，耶稣还没有进村子，仍在马大迎接他的地方。 

11:31 那些同马利亚在家里安慰她的犹太人，见她急忙起来出去，就跟着她，以

为她要往坟墓那里去哭。 



 

 123 

 

那时，耶稣还没有进村⼦，仍在马⼤迎接他的地⽅。他为何不进马利亚的

家？这是奥秘的！有必要先复活，让预表魂根基和中⼼的拉撒路第⼀个被复

活。区别在于，有第⼀个⽣命的复活。官能和感官之间的这第⼀个⽣命进⼊根

基。⽽第⼆个⽣命的复活在中⼼开始，移⼊官能和感官里。姐妹们预表见证⼀

个真正复活的这些感官和官能。 

那些同马利亚在家里为她兄弟过世的事安慰她的犹太⼈，以为马利亚要往

坟墓那里为她兄弟⾁身死了⽽去哭。哎！她不是为了失去拉撒路⽽哭，⽽是为

了内在活⼒被普遍剥夺，失去扶持⽽哭。这位极其热烈的基督爱侣以为自⼰已

经失去了爱。这是⼀种奇特的荒凉。⼈类判断事情是不准的！没⼈能判断马利

亚的悲伤及其原因。 

 

11:32 马利亚到了耶稣那里，看见他，就俯伏在他脚前，说：“主啊，你若早在

这里，我兄弟必不死。” 

 

马利亚对耶稣说了和马⼤⼀样的话，但由于她俩的损失不同，她俩的悲伤

也不同。她俩都知道，失去兄弟意味着失去扶持，因为耶稣基督不见了。马⼤

只是失去了她令⼈愉快的可爱外在，但这外在并非必要的。马利亚失去了她爱

的活⼒，于是以为自⼰失去了爱，因此对耶稣说：“主啊，你若早在这里，我兄

弟必不死。”神圣的耶稣啊！你拉我脱离了可怕的罪之死，用你的同在赐给我⽣

命；你第⼀次靠近我的时候让我欢喜。哎！你的缺席不在导致了这⽣命的死

亡，因此我只想要你。这亲爱的兄弟已经被取⾛，神圣的救主啊！你⼀使魂有

份于你神圣同在，就赐予魂这⽣命。你用你的隐藏不在导致她失去了你所赐的

这⽣命。受苦的魂啊，得安慰吧。祂取⾛，只是为了赐给你更多益处。耐⼼⼀

点，你必看见这损失所带来的益处！ 

 

11:33 耶稣看见她哭，并看见与她同来的犹太人也哭，就灵里很受搅扰（直

译），又甚忧愁， 

 

马利亚的这悲伤从来⽽来？约翰福音作者告诉我们，马利亚的荒凉和悲伤

远深过马⼤所经历的外在悲伤、失去外在⾏善能⼒。马利亚失去了活跃的爱，

没有比这更糟糕的损失。在外在⾏动中，魂是清晰可见的。但在爱的活⼒中，

魂在这爱中品尝平安，这爱完全占据了她，魂在这爱中变得强壮。失去里面的

爱就是失去了所有外在的扶持。 

但为何耶稣灵里很受搅扰，又甚忧愁，⽽且哭了呢？因为那时祂看见这些

⼈对于“让「⼰」被杀死和毁灭”这件事上是多么小信，罕有⼈有勇⽓经历这



 

 124 

死。但同时祂也看见这死的巨⼤陷阱和⼈们满了惧怕和骄傲的反应。这段话的

含义实在微妙！藉着恩典让自⼰的魂⽣命被杀死、毁坏和湮灭，过程中不⼲

预、不自卫、也不没蒙呼召就过早投身其中的⼈在哪里？如保罗所⾔，经常出

现的情况是，⼈以圣灵起头之后，却以⾁体为结束，因为⼈跟随了天性的各种

运⾏，⽽非恩典的运⾏。 

 

11:34 便说：“你们把他安放在哪里？”他们回答说：“请主来看。” 

11:35 耶稣哭了。 

11:36 犹太人就说：“你看他爱这人是何等恳切。” 

11:37 其中有人说：“他既然开了瞎子的眼睛，岂不能叫这人不死吗？” 

 

耶稣不知道安放拉撒路的地点，但祂想让这复活以各种形式发⽣。即使那

些把他安放在⼟里不让⼈眼看见的⼈也对这复活做出贡献。神通常把导致死亡

的事物也用以带来⽣命。比如从外在看，玷污⼈家名声的⼈经常也是恢复⼈家

名声的⼈。 

耶稣哭了。前面提过，祂为我们的懦弱胆小和罕有⼈愿意把自⼰交于死⽽

哀伤。犹太⼈就说：“你看他爱这⼈是何等恳切。”假如你知道你神对你的爱，

你会完全震惊和着迷！你会愿意死⼀千次来认识如此丰厚满溢的爱！但耶稣的

爱并不在于拦阻这死，像很多⼈想像的。神啊！“祂既然开了瞎⼦的眼睛，岂不

能叫这⼈不死吗？”毫⽆疑问你能，但比起拦阻他死，等他死后使他复活，岂不

更荣耀和有益处得多？你赐视⼒给盲⼈，但你并不在他们成为盲⼈之前这样

做。你给的视⼒千倍地好过天然视⼒。如果⼈尚未经历过失明的滋味，就不会

领会看得见的福⽓。同理，若我们尚未尝过死味，就不明白拥有⽣命的益处。

幸运的死啊，产⽣出如此有福的⽣命！获得这样⼀个死，乃是耶稣赐给⼀个⼈

的⼤爱的标记。但过程中⼈并不明白，因⼈⽆法想到这死亡之后的好处。⼈只

想到目前的悲伤。如果⼈能展望到将来的复活和益处，就不会死，他的⽣命和

盼望会拦阻这死。那些把这视为神缺点的⼈，是错误的，因为神这样做仅仅是

出于太多爱。这死是个悲伤的狂喜，带⼈脱离自⼰，进⼊神。 

 

11:38 耶稣又心里悲叹，来到坟墓前；那坟墓是个洞，有一块石头挡着。 

 

福音书作者细致地记载了耶稣基督如何为拉撒路哭，祂没有为别⼈这样做

过。祂哭了两次。这表明耶稣基督为三件事痛苦。第⼀，拉撒路当时处于预表

⼀个罪⼈的情形，尽管这并不是他在坟墓里的原因。第⼆，耶稣基督看见这死

只是半死，是睡着了。这就是为什么复活并不可持续，拉撒路必须再死⼀次。

如果魂⽣命死亡后没有⼀直伴随完全的湮灭，⼈就可以总是死⽽复活许多次。



 

 125 

他们是睡了又醒，⽽不是死⽽复活。但当死亡后有湮灭，魂⽣命就永久性复活

了。这样⼀来耶稣基督就有完全的喜乐和满⾜。但当祂在⼈完全毁灭前就复活

⼈，祂这样做是有遗憾的。第三个祂流泪的原因是，祂对在这种死亡情形中的

⼈感同身受。 

 

11:39 耶稣说：“你们把石头挪开！”那死人的姐姐马大对他说：“主啊，他现在

必是臭了，因为他死了已经四天了。” 

11:40 耶稣说：“我不是对你说过，你若信，就必看见神的荣耀吗？” 

 

⼈在有些片刻有信⼼，但这并非⼀种恒久的信⼼，只有到魂被吞噬在这信

⼼中时⼈才有恒久的信⼼。耶稣基督之前说到复活时，马⼤说“是的”，可等到

了要实践复活的时候，她却不信了。她给的理由是：他现在必是臭了。但⼈看

着绝望的情形，对神来说反⽽越容易。然⽽，⼈不明白，也不想尝试。因此耶

稣甘甜地说，“我不是对你说过，你若信，就必看见神的荣耀吗？”这是什么意

思？只有信⼼才能把本归于神的荣耀归给神。她越信靠神，就越少信靠受造

物。 

 

11:41 他们就把石头挪开。耶稣举目望天说：“父啊，我感谢你，因为你已经听

我； 

 

把⽯头挪开就是挪去拦阻魂⽣命复活的障碍物：⼀种收缩或绷紧，这让魂

受辖制，拦阻魂进⼊真自由。 

这⽯头或障碍物就是耶稣基督在这美好祷告中所提到的，隐藏深意，“⽗

啊，我感谢你，因为你已经听我。”如何被听到呢？我们需要知道，神造⼈本为

自由，但亚当因他的罪已经使⼈性沦为魔鬼的掳物，⽽理性本身变得受制于贪

欲和败坏的性情。耶稣基督进⼊世界为荣耀祂的⽗，并用祂的死和复活来释放

⼈类得自由。只有耶稣基督能赐予这自由，正如祂自⼰说的：“天⽗的⼉⼦若叫

你们自由，你们就真自由了。”（约 8:36）耶稣基督已经从拉撒路的死看到了天

性的毁灭。在这未来的复活里，⼈将得自由。耶稣基督渴望全⼈类都得到自

由，正如祂说的，“⽗啊，我感谢你，因为你已经听我。我已经看到我道成⾁身

的果效显现出来。”祂又说： 

 

11:42 我也知道你常听我。但我说这话，是为周围站着的众人，叫他们信是你差

了我来。” 

 



 

 126 

耶稣基督说，“我也知道你常听我，因你⽆法拒绝我作为⼈⽽神者所求于你

的。”可神圣救主啊，既然你⽗常听你，既然你只渴望⼈类得自由，你来就是要

带来自由，那么为何并非所有⼈都得自由呢？哦，这就要说到⼈类恶意的秘密

和不幸的自由了，是⼈把自⼰的自由用于作恶，不进⼊耶稣基督的死，因此他

们才没有真自由。出于这些原因，耶稣基督哭了，祂看见自⼰⽆法把⼈类带⼊

祂已经为他们成就的自由里，因他们不想成为祂的俘虏，并进⼊死的奴役。这

就是为什么当耶稣基督被复活，所有先祖都随着祂时，圣经说，“祂升上⾼天的

时候，使掳掠本身成为俘虏。”（弗 4:8另译）祂掳掠了那把⼈类踩在脚下的掳

掠本身，好让他们进⼊真自由。他们只有在耶稣基督掳掠了掳掠本身之后才能

得自由；在祂的新⽣命中，祂导致了死亡的死。圣经另⼀处说，光要照亮坐在

⿊暗中死荫里的⼈。（路 1:79）我们必须经历死和受苦，并进⼊被掳，好蒙光

照，耶稣基督用这光释放我们得自由。这也是神圣救主说的，“我也知道你常听

我，因我为那些愿意成为我俘虏并降服于死的⼈求⽣命：我说这话，好让⼈知

道并信是你差了我，好让⼈跟随我，并做我的俘虏，好让我有朝⼀日使掳掠本

身成为俘虏。 

 

11:43 说了这话，就大声呼叫说：“拉撒路出来！” 

11:44 那死人就出来了，手脚裹着布，脸上包着手巾。耶稣对他们说：“解开，

叫他走！” 

 

耶稣基督使用了复活的话，因祂是⽗活跃的「道」。祂用祂的话赐予这神

圣⽣命，使⼈复活。向所有其他⽣命死的的魂⽣命的确接收「道」的⽣命，

「道」说：“拉撒路出来！”意思就是，完成脱离你自⼰，就是你在坟墓里保持

死亡的状态，进到我里面吧。出离你的被掳，进⼊我的自由。这话是有功效

的，那死⼈就出来了。他出离死亡，进⼊⽣命。但要注意，拉撒路被复活后，

真的活了，他⼿脚裹着布，脸上包着⼿⼱。这意味着魂⽣命的确刚刚重获新

⽣，辨别不出新⽣命，⽆法像个复活的⼈⼀样⾏动。这魂⽣命此时是个新⽣婴

⼉，虽活着，却不认识他的⽣命。她不再感到死亡的痛苦和可怕，⽽是开始感

受到自⼰活着。逐渐解开⼿脚的束缚，她终于可以在复活的⽣命和完全里⾏事

为⼈。当她被解开的时候，就被赋予了⾏动的自由。若以为复活后，⼈的外在

⾏动仍和死亡和湮灭阶段⼀样没能⼒，那就错了。圣经这处告诉我们，如果他

们⽆法⾏动，他们就尚未经历彻底的死和复活，要么就是他们处于自愿没能⼒

的情形。真自由在于凡事都能做，但不必非做哪件事不可。这就是为什么耶稣

复活后吃东西。 

 



 

 127 

11:45 那些来看马利亚的犹太人，见了耶稣所做的事，就多有信他的。 

 

神迹和非凡事物在好奇的⼈⼼思产⽣⼀些信⼼。但这信⼼只持续到⼼思里

的印象还鲜活的时候。⼀旦印象模糊了，他们就失去了信⼼，因为这只是⼀个

想法和⼀些话语⽽已，没有建立在内在的根基上。内在的信⼼（被称为赤裸的

信⼼）没有区别，也没有理由地相信神。这样的信⼼是坚强的，尽管有这信⼼

的⼈自⼰不知道这信⼼的⼒量。由于这信⼼是完全赤裸的，其根基不是建立在

⼈身上，或⼈的作为上，⽽是在神里。 

第⼆类信⼼是基于⼯作，可能会发⽣变化。这类信⼼只建立在⼯作、恩赐

和神迹上，信⼼⼀直是外在的，会消亡。对耶稣的信⼼如果是根据于神迹，那

么这信⼼就会持续摇摆不定。⼀时相信，另⼀时又不信。他们从耶稣基督的仰

慕者变成逼迫者。由于他们信⼼的对象并非耶稣基督，所以他们也缺少信⼼。

⽽为了耶稣基督本⼈⽽信祂的⼈是⼒上加⼒。 

赤裸的信⼼总是确定的。这信⼼是在神里，也是为着神，不是为着自⼰。

这信⼼只在神里得扶持。有两种层次的赤裸信⼼。第⼀层次的赤裸信⼼是⼀种

明显的、可表达的信⼼，根据于神仍是明显和可表达的。他们因神的良善和⼤

能，被分别为圣，忠⼼地说，“我把自⼰分别为圣归于这位全能的神。” 

第⼆层次的赤裸信⼼中，神的⼤能是被直接默观瞻仰的。这信⼼有⼀种赤

裸，是不分辨任何实质的。我们在这里所谈的不是信⼼和三种神学美德，或普

通信⼼，即信每样该信之事以及教会所要求的每件事。我们谈的是信⼼的祷告

或⼀种信⼼的状态。 

 

11:46 但其中也有去见法利赛人的，将耶稣所做的事告诉他们。 

11:47 祭司长和法利赛人聚集公会，说：“这人行好些神迹，我们怎么办呢？ 

11:48 若这样由着他，人人都要信他，罗马人也要来夺我们的地土和我们的百

姓。” 

 

自爱的怪兽通过凡事都以自⼰为目标和目的来⽌息⼀切善，制造⼀切恶。

她是根据自⼰的便利来管理自⼰的信⼼。若她以为⼀件事有益处，她就绝不相

信这会造成伤害。如果法利赛⼈从未被这自爱的私欲占有过，他们就会钦佩耶

稣基督的神迹并品尝祂的训诲。可正相反，他们武装捍卫自⼰，免得被抓住。

他们以为如果归功于耶稣基督，他们就会受损失。他们的自爱使他们想要许多

好处，实际上却使他们失去了最⼤的好处。实际上，我们该称自爱为自恨，因

为它肯定会使⼈失去⼀切真正的益处。我们需要倾听并跟随耶稣基督，不拦阻

祂做事。当今世界，内里⽣命的⼈受逼迫，如同耶稣基督所受的逼迫。⼈们不



 

 128 

看不听内里⽣命的⼈，若是⼈们看见他们⾏了善事，就想拦阻，以免他们被赞

许。 

 

11:49 内中有一个人，名叫该亚法，本年作大祭司，对他们说：“你们不知道什

么。 

11:50 独不想一个人替百姓死，免得通国灭亡，就是你们的益处。” 

11:51 他这话不是出于自己，是因他本年作大祭司，所以预言耶稣将要替这一国

死。 

 

如果耶稣基督就要受死，免得通国灭亡，祂就该被视为全国的救主。⼈类

的盲目是可怕的！他们知道⼀个⼤真相，却不接受真相。他们不钦佩救主的神

迹、教训和以死救国。然⽽，救主却要作为罪犯受死。在这里我们看到该亚法

的预⾔，这并非⼀个出于圣徒的预⾔。神可以赐关于将来的知识给罪魁。魔鬼

明白这点，并宣扬之。 

 

11:52 也不但替这一国死，并要将神四散的子民都聚集归一。 

 

伟⼤的话语！这段话给我们⼀种关于⽆限的概念，难以理解！福音书作者

告诉我们，耶稣基督不但替这⼀国死，⽽且是为全⼈类死，免得他们灭亡。但

祂的死也为要将神四散的⼦民都聚集归⼀。我的爱啊！耶稣基督受死的目的之

⼀，就是要把祂所有⼉⼥带⼊神的合⼀。这就是为什么魔鬼用各种虚假的借⼝

极尽所能地要拦阻⼈类进⼊这合⼀。魔鬼希望他们都复杂，⽽非纯⼀。然⽽我

们试图让祂的死对我们⽆效！魔鬼知道耶稣基督为⼈类死的两个目的：就是救

我们并与我们联合。因此魔鬼明白牠⽆法彻底拦阻⼈信耶稣，于是牠拦阻联

合，好让⼈⽆法充分有份于耶稣基督的死。耶稣基督的强烈愿望就是所有⼦民

的合⼀，所以祂向⽗祷告，“使他们都合⽽为⼀，正如你⽗在我里面，我在你里

面。”（约 17:21）仿佛祂是说，“这是我最殷切的期望，我愿以死来成就这期

望。”我们若不聚集归⼀，就⽆法全然有份于耶稣基督的死。美好的合⼀，聚集

神的所有真⼉⼥单单与神自⼰联合，他们联合在⼀起，并与他们⽣命的源头重

新联合。他们靠着耶稣基督的死回归本源，再也不出去。耶稣啊！若不是你藉

着你蒙爱的门徒告诉我们，你死为要把我们聚集合⼀，谁敢相信并盼望这件事

呢？既然知道了，谁还能说，我们没有蒙召合⼀呢？我们蒙召要得救并合⼀，

正如约翰在这段话中告诉我们的。 

 

11:53 从那日起他们就商议要杀耶稣。 



 

 129 

11:54 所以耶稣不再显然行在犹太人中间，就离开那里往靠近旷野的地方去。到

了一座城，名叫以法莲，就在那里和门徒同住。 

11:55 犹太人的逾越节近了，有许多人从乡下上耶路撒冷去，要在节前洁净自

己。 

11:56 他们就寻找耶稣，站在殿里彼此说：“你们的意思如何？他不来过节

吗？” 

 

他们只想着要杀害曾赐他们⽣命的耶稣基督。耶稣基督隐藏自⼰，不是为

了阻⽌死亡，⽽是因为祂的时候还没有到。有时耶稣基督希望我们逃离逼迫。

也有时祂希望逼迫发⽣，正如祂在下⼀篇做的。 

 

 

约翰福音第⼗⼆章 
 

 

12:1 逾越节前六日，耶稣来到伯大尼，就是他叫拉撒路从死里复活之处。 

12:2 有人在那里给耶稣预备筵席，马大伺候，拉撒路也在那同耶稣坐席的人

中。 

 

我们容易看到，拉撒路复活后活动自如，和他之前⼀样。马⼤也按着她寻

常的⽅式在筵席上服事耶稣，也就是说，她忙于爱⼼的⼯作。 

 

12:3 马利亚就拿着一斤极贵的真哪哒香膏抹耶稣的脚，又用自己头发去擦，屋

里就满了膏的香气。 

 

马利亚⼀直是慷慨有爱⼼。她不惜代价地向耶稣证明她的爱。她涂抹的香

膏预表她持续的祷告不断上升到神面前。拉撒路参加了筵席，马⼤积极服事，

⽽马利亚既没有吃，也没有服事。爱紧紧抓住她，只允许她做这⼀件事。 

 

12:4 有一个门徒，就是那将要卖耶稣的加略人犹大， 

12:5 说：“这香膏为什么不卖三十两银子赒济穷人呢？” 

12:6 他说这话，并不是挂念穷人，乃因他是个贼，又带着钱囊，常取其中所存

的。 

 

自爱产⽣忌恨、贪婪、嫉妒和所有其它恶。奇怪的是，自爱用表面上的好

来遮盖恶。神啊！将来必有⼀天会揭露愚昧⼈！⼀切看似伟⼤美德的事物，要

被看出是可怕的过失！居功自利的⼈没有美德。但神啊！真实⽽可靠的光景是

湮灭，因为湮灭状态让⼈归于本位，把⽋神的都给神。 



 

 130 

 

12:7 耶稣说：“由她吧！她是为我安葬之日存留的。 

12:8 因为常有穷人和你们同在，只是你们不常有我。” 

 

耶稣基督的这些话是什么意思？“由她吧！她是为我安葬之日存留的。”她

若是把香膏涂抹了，如何存留呢？从字面上看，这是她为祂的安葬所做的事，

⽽且也是她那是乐意做的。这香膏是为着耶稣基督的安葬所唯⼀涂抹的香膏，

因为后来抹⼤拉的马利亚所带的香膏没用上，因为她发现耶稣基督已经复活

了。从奥秘意义上，马利亚不得不为耶稣基督的安葬存留内在和外在两种香

膏。马利亚里面的圣膏油涂抹，在耶稣基督安葬时存留了马利亚的⼼，否则她

会忧伤⽽死。因此她的确是为祂的安葬之日存留了这香膏。耶稣基督赐给她这

内在的香膏，好在祂死和安葬的时刻加强她并保护她。 

耶稣基督又说，“因为常有穷⼈和你们同在，只是你们不常有我。”可爱的

救主与⼈交流，说此时此刻，所有外在的爱⼼⾏动都该停⽌，好让我们专⼼与

祂独处，因祂的同在⽽喜乐。因为常有穷⼈和我们同在，我们常有时间和穷⼈

在⼀起，但我们不常有祂。“愿你们平安，珍惜我对你们所说的话。”总有时间

做外在⼯作。祂也说了，“让死⼈埋葬他们的死⼈，你跟从我吧！”当耶稣基督

呼召，并允许我们在祂同在中时，我们就当撇下其余⼀切。 

 

12:9 有许多犹太人知道耶稣在那里，就来了，不但是为耶稣的缘故，也是要看

他从死里所复活的拉撒路。 

12:10 但祭司长商议连拉撒路也要杀了， 

12:11 因有好些犹太人为拉撒路的缘故，回去信了耶稣。 

 

看见⼀个⼈死了并在坟墓里腐朽了，后来却恢复了所有⽣命功能、⾏动如

常，这会引来别⼈的惊叹和好奇。见到死⼈复活是件多么稀奇的事？简单愚蒙

的⼈更轻信和温顺。他们见到⼀个如此令⼈惊讶的神迹后，忍不住信了耶稣基

督。⽽法利赛⼈可怕的骄傲蒙蔽了他们的眼睛，以致于他们看不见真相。他们

的恶意拦阻了他们看见真相。他们甚⾄计划连拉撒路也要杀了，仿佛他们惧怕

已经复活了⼀个⼈的耶稣基督会对许多⼈也这么做。 

 

12:12 第二天，有许多上来过节的人，听见耶稣将到耶路撒冷， 

12:13 就拿着棕树枝，出去迎接他，喊着说：“和散那！奉主名来的以色列王是

应当称颂的！” 

12:14 耶稣得了一个驴驹，就骑上，如经上所记的说： 

12:15 “锡安的民哪，不要惧怕！你的王骑着驴驹来了。” 

 



 

 131 

⼈们在这里尊荣耶稣基督，很快祂就要在此地藉着祂的⼗架和受死来胜过

⼈类的众仇敌。神以这种⽅式奇妙地率领那些祂命定了要忠⼼效法祂⼉⼦的

⼈，使他们在某些特定场合，以某种⽅式得胜凯旋。得胜之地通常也是耻辱之

地。这也显明⼈性的反复⽆常，此时鼓掌，彼时谴责。神的仆⼈们哪，如果你

被⼀群⼈热烈欢迎，后来就在这地⽅，被同样这群⼈欺骗和迫害，不要觉得稀

奇。 

耶稣啊，你的确是以⾊列的好君王，因你救以⾊列脱离被掳。你是得胜的

王。可耶稣基督为何骑着驴驹呢？为了表明祂来是要救⼈性脱离奴役。⼈性因

罪⽽受奴役，⽽祂出于怜悯来让⼈自由。这就是为什么祂骑着驴驹，就是放在

轭下的，正如另⼀位福音书作者说的。我们的⼈性是在轭下，但耶稣基督来把

⼈性放⼊自由里。祂骑着驴驹，是表明祂的尊⾼，正如神性⾼过⼈性，由此克

服所有⼈性的奴役。正式这⼈性已经脱离了神，好被魔鬼抚养，成为魔鬼的奴

⾪。耶稣基督必须政府这⼈性，救它脱离奴役。锡安的民哪，内里⽣命之⼈！

看，你的王骑着驴驹来了，也就是说，我们带着我们的⼈性到祂面前，好让祂

同时克服并驯服它。 

 

12:16 这些事门徒起先不明白，等到耶稣得了荣耀以后，才想起这话是指着他写

的，并且众人果然向他这样行了。 

 

耶稣得了荣耀以后，我们就知道了祂对⼈性的主权，本段经⽂确认了这

点。 

福音书作者为什么说使徒们想起这话是指着祂写的，并且众⼈果然向祂这

样⾏了？使徒们做了他们所能做的⼀切，好让耶稣基督在他们里面掌权。首

先，他们把自⼰带到耶稣基督面前，也就是把自⼰和自⼰的本性当做礼物献给

耶稣，好让祂克服他们，成他们的主⼈。第⼆件事就是，他们被脱去自⼰的各

种习惯，披戴上了耶稣基督，表明他们已经脱去了⼀切自义，好让祂成为他们

的主⼈。 

 

12:17 当耶稣呼唤拉撒路，叫他从死复活出坟墓的时候，同耶稣在那里的众人就

作见证。 

12:18 众人因听见耶稣行了这神迹，就去迎接他。 

12:19 法利赛人彼此说：“看哪，你们是徒劳无益，世人都随从他去了。” 

 

福音书作者清楚记载了，众⼈因神迹去见耶稣。因为如果没有⼀个新⽣命

的盼望，没⼈会愿意降服于祂的国度，因为会遭受逼迫和死亡。然⽽，法利赛



 

 132 

⼈的焦虑和嫉妒并不能拦阻耶稣基督照祂的时候掌权，也不能拦阻⼈跟随祂。

法利赛⼈是徒劳⽆益。 

 

12:20 那时，上来过节礼拜的人中，有几个希腊人。 

12:21 他们来见加利利伯赛大的腓力，求他说：“先生，我们愿意见耶稣。” 

12:22 腓力去告诉安得烈，安得烈同腓力去告诉耶稣。 

 

当我们渴慕见耶稣并认识祂，我们就肯定会被奖励。今⽣⼀切的不幸都来

源于我们不认识耶稣。若是耶稣被认识，就会被尝到！祂若被尝到，就会被

爱！从未提过神的希腊⼈经常比那些容易分⼼和急躁的固执信徒更受奖励，这

岂不令⼈稀奇。 

 

12:23 耶稣说：“人子得荣耀的时候到了。 

 

耶稣基督看见，⼈⼦藉着失去⽣命⽽在外邦⼈中得荣耀的时候到了。对于

那些能接受的⼈，祂就赐予祂光的印象。祂激励希腊⼈去愿意见祂和认识祂，

但并非出于好奇⽽想见。这是引⼈进⼊祂国度的第⼀步。耶稣基督在地上得到

的⼤荣耀就是在⼈⼼里掌权。可是，如今这样的⼤荣耀太少了！那些把自⼰交

给祂的⼈，日后是否会退出祂的国度呢？ 

 

12:24 我实实在在地告诉你们：一粒麦子不落在地里死了，仍旧是一粒；若是死

了，就结出许多子粒来。 

 

耶稣说了祂得荣耀的时候到了之后，就用这个麦粒的比喻来说明得荣耀的

⽅式。神哪！如果⼀个⼈是你精⼼培育在你田里的麦粒，落在你⼈性的⼟里，

没有真死，就仍旧是⼀粒。这麦粒保持孤单、隐藏，坚守自我，就结不出⼦粒

来，不荣耀你，也对别⼈⽆用。若没有死，他就不能从他取出⽣命的胚芽，会

⼀直孤孤单单，⼀⽆所是。若要成事，就必须与别⼈联合。可若是死了，就结

出许多⼦粒来。只有魂⽣命死了，才能为别⼈做⼤事。 

 

12:25 爱惜自己生命的，就失丧生命；在这世上恨恶自己生命的，就要保守生命

到永生。 

 

耶稣基督教导我们，祂必须死，并告诉我们祂必须死的⽅式。爱惜自⼰⽣

命，保留「⼰」⽣命的⼈，就失丧⽣命。⽽在这世上恨恶自⼰⽣命的，这恨恶

成为⼀扇门，离开这世界并失去他们自⼰在神里面。通过我们对「⼰」⽣命，

即对亚当⽣命的厌恶，我们就保留了永恒的⽣命，取代⼀个必朽坏的⽣命，我



 

 133 

们被赐予永⽣。耶稣基督在这里也说到，所有新得救的外邦⼈必须为祂失去什

么。 

 

12:26 若有人服事我，就当跟从我；我在哪里，服事我的人也要在那里；若有人

服事我，我父必尊重他。 

 

藉着耶稣基督的这些话，我们明白，除非我们跟从耶稣，即跟随祂脚踪，

去祂去过的地⽅，否则要服事别⼈是不可能的。我们能给祂什么好的服事呢？

我们凡事都靠着恩典的帮助。耶稣基督向我们展示了祂成为⼀个⼈的计划，就

是要我们跟从并效法祂。这就是为什么祂过的是⼀种完全平凡的⽣活，好让所

有⼈都能效法。为了救赎⼈类，祂只需成为⼀个⼈，这个顺服和谦卑的作为就

⾜够了。祂在地⽣活很长⼀段时间，就是为了被效法。保罗告诉弟兄们，如果

因为基督不再同在⽽⽆法效法基督，那么就效法他吧。保罗写道，“你们该效法

我，像我效法基督⼀样。”（林前 11:1）仿佛他说，“我试着忠⼼效法这绝佳的

原版，成为祂的复制，因此你们如果能效法我，就必效法祂了。” 

但效法耶稣基督是什么意思？每个⼈都以服事耶稣基督为骄傲，却没有⼈效法

祂。我们是否效法了耶稣的贫穷、受苦、默观神、屈尊，极度蒙羞，被⼈藐视

轻贱？还是说，我们极少专注于神，反⽽爱财富享乐，从不瞻仰神？然⽽，我

们假装是耶稣基督的仆⼈，却并不跟从祂。耶稣基督在哪里，跟从祂的⼈也在

那里。如今祂在哪里呢？在⽗神的怀里。我们可以有福地消失在神里面，与耶

稣基督住在⽗的怀里，正如保罗说的。但在此之前，我们必须有份于基督的受

苦，好有份于祂的荣耀。这就是为什么耶稣基督补充说，若有⼈服事我，我⽗

必尊重他。 

 

12:27 我现在心里忧愁，我说什么才好呢？父啊，救我脱离这时候，但我原是为

这时候来的。 

 

即使是耶稣，祂魂的较低部分也会忧愁，所以灵命进深的⼈极偶然也会经

历忧愁，没什么可惊讶的。对灵命进深的⼈来说，即使天翻地覆，他们因着信

⼼，也不会忧愁不安。 

导致耶稣基督忧愁的原因有两个，是藉着魂较低部分的弃绝⽽有的。第⼀

个原因是此时此刻的受苦，因为耶稣基督看事物并非像⼈那样看，⽽是用神性

的印象来看。⼈类的反思是有瑕疵的，因其理解能⼒有限，⽽耶稣基督不这样

做。耶稣基督直接注视时不见别的，只看见神。祂不在神以外看任何⼈类事物

本身。神性把事物本相呈现在祂面前。当魂较⾼部分想要受苦的感受时，这感



 

 134 

受只给了魂较低部分。这⼀切都是神性来做的。此时此刻，有两件事给耶稣基

督留下印象并使祂忧愁，其⼀就是受苦，正如我们说过的。其⼆就是没有⼏个

⼈愿意跟从祂。因此，说了“若有⼈服事我，就当跟从我；我在哪里，服事我的

⼈也要在那里”这话后，祂看见很少有⼈会藉着⼗字架可怕的道路来跟从祂，并

拥有与祂同在神里面的优势。这就是为何祂用提问的⽅式对自⼰说：“我说什么

才好呢？⽗啊，救我脱离这时候，但我原是为这时候来的。我忍受这时候仅仅

是为了找到效法我的⼈。”值得留意，耶稣基督并没有说，“我来世上是为这原

因。”祂来这世上是为了修复⽗的荣耀，并在祂顺服神的过程中让世⼈看见神。

祂说的是：“我原是为这时候来的，来拥抱这受苦的时候。”仿佛祂说，“然⽽我

⼏乎找不到想进⼊效法我⽣活道路的⼈。那些被视为最好的⼈，也只是满⾜于

默想我受苦的事⽽已。但没有⼈效法我。” 

效法耶稣基督必须包括效法祂的内在和祂的外在两⽅面。若非效法祂的内

在，就⽆法效法祂的外在。原因在于，我们起初默想。像耶稣基督那样持续默

观神，并默想耶稣基督的各种情形，好效法祂，这本是好的。⼀个画家看着⼀

幅潜在的画。当他有了主意，脑海里越熟悉它，画起来就越发得⼼应⼿。他就

不再需要考虑每个细节了。我们曾经靠书或揣摩来了解，如今我们有这位成为

⼈的神，让我们从里面和外面效法。我们必须把自⼰模成这原版的样⼦。神圣

救主持续不断保持联合。我们也当致⼒于默观，通过最短途径达到这联合。之

后，我们必作为⼀个微小、湮灭、死去，并热爱隐藏和钉⼗字架卑屈⽣活的

⼈，进⼊祂里面。 

 

12:28 父啊，愿你荣耀你的名。”当时就有声音从天上来说：“我已经荣耀了我的

名，还要再荣耀。” 

 

耶稣为祂的⽗所求的荣耀就是祂把⽗的国扩展到全地。因此⽗神回应，“我

因你，因你道成⾁身的奥秘，已经荣耀了我的名，这是我名能得到的最⼤荣

耀。我还要因你将要在⼗字架上做出的牺牲⽽再荣耀我的名。我必因你的死⽽

在⼈类当中荣耀我的名。因此我的名将在全地得荣耀。” 

 

12:29 站在旁边的众人听见，就说：“打雷了。”还有人说：“有天使对他说话。” 

12:30 耶稣说：“这声音不是为我，是为你们来的。 

 

耶稣基督说这声音不是为祂⽽来的。正如祂为⼈类所做的祈祷，祂说这句

话也是有益于⼈类。耶稣基督求⽗的名得荣耀，并求有⼀些⼈愿意荣耀⽗的

名。荣耀神的名，不篡夺神的权利。不从神夺⾛任何东西。⼏乎所有⼈都自



 

 135 

夸，不寻求荣耀神。那些⼈中最圣洁的⼈藉着彻底湮灭⼰⽽失去所有自⼰的荣

耀，从⽽在自⼰身上，并在神里荣耀神。这就是为什么耶稣基督说，“我⽗啊，

因⼈类如此不知感恩，他们不想让你在他们身上荣耀你的名，那么⾄少从你的

⼉⼦身上得荣耀吧。你的荣耀是⼤的，因为它⽆限。然⽽，我⽗啊，愿有⼀些

⼈荣耀你的名，如果他们不以⼀种⽆限的⽅式荣耀你的名，⾄少让他们藉着失

去⼀切来荣耀你的名。”因这缘故，殉道者的牺牲是非常讨神喜悦的，因他们藉

着失去⽣命⽽尊荣了神。当今时代，⾛内里⽣命道路的⼈的牺牲是湮灭「⼰」

的牺牲，这是⼀个受造物能给神所献最荣耀的祭。 

因⽽耶稣基督说，“这声音不是为我，是为你们来的。因为我把能给的最⼤

荣耀给了⽗。这声音是为你们来的，好叫你们把我希望你们给的⼤荣耀归给我

⽗。我荣耀⽗的⽅式是⼈能选择的最完全的⽅式；你们也要效法我的榜样，湮

灭死⼰，好叫神自⼰在我身上和你们身上运⾏、运作、得荣耀和尊贵。” 

真正湮灭死⼰必须包括⼈和⾏动两面。由于⼈的自由⾏动是⼀个⼈最⾼贵

的产物，也是属于这⼈的唯⼀事物，因此自由⾏动必须被湮灭。我们在我们的

尊荣、财物和所有外在事物上被湮灭。我们必须藉着这积极的湮灭荣耀神。即

使我们湮灭了我们的尊荣、财物，甚⾄自⼰的⽣命，我们可能还是没有失去对

保留「⼰」的渴望。有⼀个自愿失去这点的⽅法，就是失去我们迟钝的理性，

并披上纯智能的素质。当⼈失去自⼰的⾏动、理性和反思之后，她就照着内住

之神的⾏动⽽⾏动。失去反思后，她得到了对神固定不变的注视。她的智能变

得单纯和纯净。失去了她原来所是的⼀切，如今她活着、存在，就是为了在神

里荣耀神。 

有⼈要对我说，若是需要这样藉着湮灭死⼰来荣耀神，那么天使们并不荣

耀神。然⽽天使们是藉着安息于完全的湮灭中，没有自由或自我中⼼的⾏动，

来尊荣神，他们简单接收神的⾏动，就像纯净的冰接收太阳的⾏动。这冰有两

种：⼀种通过反射来接受太阳光线；另⼀种冰被光和光线穿透经过，通过折射

点燃镜⼦后面的东西。同理，天使们从神那里接收荣耀，又返还给神，可能渗

透进其他层级。⼈类能给神更⼤的荣耀，因⼈能自由⾏动。⼈自愿毁灭拦阻神

⾏动的自我⾏动，这样⼀来，就藉着折射或反射⽽给神在她里面做⼯的地位。

若是⼈类能如此忠⼼地侍立在神面前，⼀切就都好了，在很短时间里他们就能

被神的爱点燃和渗透。 

 

12:31 现在这世界受审判，这世界的王要被赶出去。 

12:32 我若从地上被举起来，就要吸引万人来归我。” 

 



 

 136 

耶稣基督要对这世界的审判就是要把属于天的归还给天，剩下的留给地。

真正的审判在于取回被篡夺的事物。这世界的王魔鬼从神篡夺了不属于牠的东

西。这审判需要从三⽅面针对三种事物。第⼀，针对魔鬼的篡夺。魔鬼通过假

装是神，像神⼀样发喻令，来统治世界。需要把魔鬼赶出去，让神被认识并崇

拜。神会藉着使魔鬼返回深渊⽽使正义得以伸张。 

第⼆，罪⼈们已经在地上寻求天上的快乐，并给了自⼰各种各样的许可。

正如⼤卫说的，愚顽⼈⼼里说：“没有神。”(诗 14:1)审判会临到罪⼈们，他们必

感受到他们所误导之⼈忿怒的重量。 

第三，义⼈们想要吸引弥赛亚到地上，从⽽使地上如同天上，他们这样想

就是篡夺了神。他们在地上就想要神的圣洁，就像罪⼈们想要吸引他们的偶像

⼀样。然⽽审判已经发出，弥赛亚返回了天上。美德、伟⼤和拥有是给天上

的，地上当有的是贫穷、单纯，有美德的⼈保持湮灭死⼰。随着审判，美德、

圣洁和正直都归还给神，⽽⼈留于单纯中。 

藉着耶稣基督的死，审判被执⾏后，我若从地上被举起来，就要吸引万⼈

来归我。祂对⼈类的爱使祂成为⼀个⼈，降临到地上。祂对他们的爱驱使祂把

他们变化成神形像，并吸引他们到祂面前。然⽽祂必须以两种⽅式被举起来。

⼀是在⼗字架上，在祂的荣耀里被举起来。⼆是祂必须藉着把⼈类吸引到⼗字

架那里，把⼈举起来，使⼈藉着⼗字架到荣耀里。 

神的朋友们外面的⽣命和里面的⽣命都有⼗字架。但他们今⽣有得享⾄福

的优势，就是在魂隐秘处因神⽽有完全的喜乐。然⽽，神从⼗字架吸引魂较低

部分与祂同钉⼗字架，但祂呼召魂较⾼部分与祂⼀同消失在⽗怀里。有些⼈希

望外在⽣活有欢愉、荣耀和尊荣，⽽内在⽣活中他们忽略拥有神，拥有神才是

⾄善⾄美的事。为了他们的成长，神取去他们外在的尊荣和欢愉，变为内在的

⼗字架和各种不体面，祂呼召他们来拥有神。可我在说什么呢？神拥有他们，

神在他们里面拥有祂自⼰。可称颂的审判啊！这审判取去所有篡夺、魔鬼和所

有罪⼈！ 

 

12:33 耶稣这话原是指着自己将要怎样死说的。 

12:34 众人回答说：“我们听见律法上有话说‘基督是永存的’，你怎么说‘人子

必须被举起来’呢？这人子是谁呢？” 

 

此处向我们展示，犹太⼈等候弥撒亚的⽅式是属⼈和属地的⽅式，仿佛他

们以为弥撒亚是永存于地上的。然⽽，律法没有这么说，只说了祂永恒的掌权

必没有穷尽。作为神，祂必须永远为神；作为⼈，祂必须受死，好拯救⼈类，

并且祂必须复活，以终结死亡。因此，祂永远留在天上，并留在律法的字句



 

 137 

里。耶稣基督也住在地上，接着圣体饼的⽅式⼀直留到诸世代的完成。祂⽆法

以别的⽅式存留。祂亲⼝说过，祂必常与我们同在，⼀直到世界的末了，意思

就是，以圣体饼的⽅式。⽽祂的荣耀必永不终结，永不完成。 

 

12:35 耶稣对他们说：“光在你们中间还有不多的时候，应当趁着有光行走，免

得黑暗临到你们；那在黑暗里行走的，不知道往何处去。 

 

耶稣在这里对犹太⼈谈起，趁祂还在这里时，有祂同在的益处。由于只有

祂是世上的光，祂通过进⼊世界来光照⼈，但那些⾏⾛不靠祂的⼈就在⿊暗里

⾏⾛。这些话也适用于那些有恩典的⼈，他们应当趁着有光⾏⾛，趁光还同在

的时候前进。这光赐给他们，是扶持他们向着神迈进，灵命成长，正如⽕把给

旅⼈是为了帮助她⾏路。若她忽略了光，就毁了自⼰，⿊暗必压倒她，她就⽆

法⾏⾛了。神的光赐给⼀个刚启程迈向神的⼈。这⼈必须竭尽全⼒奔向神。若

她不藉着失去⼀切，用不屈不挠、不知疲倦的努⼒奔向神，绝不可能长进，因

为⿊暗的时候必临到，那时她就不能再⾏⾛。那时，她所拥有的就只是在有光

时获取的东西⽽已。若是光⼀直以来是强烈的，若是她的忠⼼⼤到⾜以把她带

到神面前，那么⿊暗就起到使她能进⼊神里面的作用。但若过去她没有善用

光，反⽽自娱自乐，那么此时的⿊暗就会留在她里面，⿊暗的多少取决于她过

去试着自娱自乐的多少。 

我谈起跟随光、藉光⾏⾛时，说的不是超凡的光，这种光会让⼈在自⼰里

面⽌步不前。我谈的是那些揭露过失、持续与五感之恶争战，同时又爱⼀切钉

死魂之事物的光。 

所有的光，⽆论是普通和简单的光，还是有独特事物的超凡之光，都有两

种果效：⼀是使⼈认识神，⼆是使⼈认识自⼰。忠于光的⼈应当看重接受这两

种果效，过于别的⼀切，不应⽌步于光肤浅的外在，或赐予光的⽅式。必须永

远忘记肤浅表面之事。⾄于认识神，关键不在于辨识神里面的任何事物，⽽在

于明白神配得我们所有爱并跟随祂。对我们自⼰的认识不在于看见我们是否有

这种性情或那种品格，某种恩惠或某个恩典，我们是否长进，或神用什么⽅式

跟我们沟通，⽽是在于让我们领会自⼰里面毫⽆良善，只有神是良善的。我们

的居功自利是罪，所有的良善都在神里面。这样的认识通常是非常简单，没有

理由的，能使我们逃离自⼰，并奔向神这位⾄善者。⼀旦我们远离「⼰」，并

跟从神，我们终将消失在神里面。这只能藉着持续拉伸并忘记我们的「⼰」，

不想要任何美物，包括属灵、恩赐、恩典、能⼒、智慧或任何别的。⽽是⼀切

为着神；我们越撇下⼀切，就越满⾜。这是我们的目标：只停留于神。⼀切为

着神，不为自⼰谋任何好处。 



 

 138 

 

12:36 你们应当趁着有光，信从这光，使你们成为光明之子。”耶稣说了这话，

就离开他们，隐藏了。 

12:37 他虽然在他们面前行了许多神迹，他们还是不信他。 

 

耶稣基督继续说，你们应当趁着有光，信从这光。趁我与你们同在，相信

我是光，并跟从光，成为光明之⼦。内在的光普世存在，却很少有⼈跟随。我

们不允许自⼰这光引导。我们想要跟随自⼰的光，不肯丢下「⼰」光，来跟从

耶稣基督，于是我们就留在天然光里。智者跟从理性之光，他们的理性丰富多

产。然⽽，这些都是非常小的光。耶稣基督拥有永恒之光的真实幽暗。凡跟从

「⼰」光的⼈，都不想接受神的光。不想接受这光的⼈会怎么样呢？这光会退

去离开他们。耶稣基督先是隐藏，看他们是否寻找祂，但他们不寻找耶稣，因

为尽管祂⼀出现就有神迹奇事，他们还是不信祂。这就是为什么他们硬着⼼，

并欺凌祂，这样自⼰就不必去理解祂。 

 

12:38 这是要应验先知以赛亚的话，说：“主啊，我们所传的有谁信呢？主的膀

臂向谁显露呢？” 

 

这些⼈不仅不想接受光，还不信祂的话，⽽祂的话就是光。在我们里面，

魂最深处的根基经历⼀种触摸，是⼀种引我们跟随的启示。但他们感受到里面

触摸的时候，却从外面寻找那光。光是在里面显现的，他们不在里面找光，却

转身在别处找光。 

主的膀臂向谁显露呢？祂的膀臂正是祂全部的能⼒。他们错了，因他们不

晓得祂的神圣能⼒和祂对⼈类的统治权。他们若晓得神的能⼒对⼈灵魂的主

权，⽽且这能⼒已经显明，那么他们就会看见顺服的必要性。如此⼀来，他们

就不会想为自⼰要什么，并且会意识到⼈类没有任何能⼒。他们会毫⽆保留地

把自⼰弃绝给神，并毫不抗拒地跟从这可称颂的光。 

 

12:39 他们所以不能信，因为以赛亚又说： 

12:40 “主叫他们瞎了眼、硬了心，免得他们眼睛看见，心里明白，回转过来，

我就医治他们。” 

 

他们不信的第⼀个原因是他们爱自⼰，看重自⼰的作为，对神的能⼒⽆

知。第⼆个原因是，主叫他们瞎了眼、硬了⼼。该怎么理解这话呢？我们切莫

以为⽆限良善的神叫灵魂的眼睛模糊了。不是的。那么到底是怎么回事？⼈以



 

 139 

为光是错的，就远离了光。神是这样做的。祂收回了光，⼈⼼就进⼊刚硬和昏

瞎状态。同样，像冷凝⽔⼀样半凝结的冰，⼀旦太阳光隐去，冰就变硬了。 

神如此良善，为何会发⽣这事？祂清楚地告诉我们，免得他们用理性的眼

睛看见，因他们拒绝恩典的光。由于他们不接受恩典之光，他们就什么也没得

到，⽽且⼼里不明白。我们以什么⽅式明白？他们不想接受这恩典，这恩典本

来是要融化并扩⼤这⼼的。于是他们就处于⼀个不明白也不拥有任何美善或任

何品⾏的状态。这样，拒绝光的⼈就进⼊⼀个兽性的状态。但为何经⽂中要加

上，“免得他们…回转过来，我就医治他们”？这种兽性让⼈⽆⼒回转并得医治

并归信。内⼼的瞎眼和刚硬只来自于没有光，因为他们背离了光。要得医治，

他们就需要转向光。归信就是转向他们曾经转离的光。但他们处于⼀种⽆法靠

自⼰转向光的状态，因为不靠恩典，没有⼈能做到。当然不排除⼀种特例，即

神出于纯粹的怜悯⽽在某个时候用神圣的光抬举了某个⼈。但没有什么比拒绝

恩典更得罪神。 

 

12:41 以赛亚因为看见他的荣耀，就指着他说这话。 

 

以赛亚说这话是因为看见神的荣耀，并晓得其内涵。耶稣基督的⼀切荣耀

都是在⽗里领受，并交通传输给⼈类。以赛亚对这荣耀的渴望和热⼼被盲目的

⼈类谴责，⼈们不想要神的荣耀，也不想接受耶稣基督的灵，神的光，神所要

的就是交通传输这光。以赛亚既然明白了犹太⼈和基督徒们的不知感恩，他就

说到有关耶稣基督的这些事，因为耶稣基督的荣耀向他显现了，他也爱那荣

耀。 

 

12:42 虽然如此，官长中却有好些信他的，只因法利赛人的缘故，就不承认，恐

怕被赶出会堂。 

12:43 这是因他们爱人的荣耀过于爱神的荣耀。 

 

在这个时代，仍有许多有才⼲的⼈爱⼈的荣耀过于爱神的荣耀。我为这样

的选择感到惋惜！⼈怎么会知道并信服了真理后，却因⼀点点尊荣和惧怕后果

⽽拒绝跟随真理呢？他们若有什么长处，就用在自⼰身上，不用于爱神。他们

不想公开表明自⼰认识真理，因为法利赛⼈有很强的⼈的骄傲，反对真理，⽽

他们不想失去法利赛⼈的友谊和尊重。他们爱自⼰的荣耀，这抓住并中断世上

⼏乎⼀切事，这是可悲的。只有耶稣基督可以实在地讲，祂从不寻求自⼰的荣

耀，只求差祂来者的荣耀，因为所有⼈类都寻求自⼰的荣耀。唉！不寻求自⼰

今⽣或永恒的荣耀，只寻求神的荣耀，与受造物⽆关，这样的⼈在哪里呢？我



 

 140 

们在属世的事物上爱神的荣耀，但等我们领悟，我们就应当在美德、良善、圣

洁和神自⼰里面寻求神的荣耀。 

 

12:44 耶稣大声说：“信我的，不是信我，乃是信那差我来的。 

 

耶稣基督说，信我的，不是信我，乃是信那差我来的。因为信耶稣基督⽽

不信神是不可能的。另⼀种理解这话的⽅式是，耶稣基督已经如此湮灭死⼰，

以致于祂不想要自⼰的荣耀，⽽只顾到神自⼰的权益⽽已。如果我们从灵意来

倾听，信耶稣基督的⼈藉信⼼进⼊神自⼰里面，⼀切都归于⼀，没有区别，⽆

论她是谁，因为⽗在⼦里面，⼦也在⽗里面。因此祂又说： 

 

12:45 人看见我，就是看见那差我来的。 

 

我们因耶稣基督⽽有的对神的认识，向我们同时展示了⼦与⽗，因为⽗与

⼦是不可分割的，合⼀的，尽管位格不同。 

 

12:46 我到世上来，乃是光，叫凡信我的，不住在黑暗里。 

 

耶稣基督实在是光。祂是众圣徒的光辉，作为「道」，祂是⽗知识的术

语，也是光的术语。祂也是话语的光，及光的话语。祂作为光和话语来到世

上，为要向⼈宣讲教导，并摧毁⽆知的⿊暗。但没有⼈能在不信的情况下拥有

光的真果效。这光只能藉着信⼼接受，正如话语只能藉着爱接受。 

 

12:47 若有人听见我的话不遵守，我不审判他。我来本不是要审判世界，乃是要

拯救世界。 

 

为了向我们显明，光和话语⽆法与耶稣基督分开，祂说祂的话临到是为了

光照启迪⼈类。首先，祂说祂来本不是要审判世界。其次，我们必须遵守祂的

话。祂并没有说，我们必须遵守祂的光，⽽只说要接受光，但我们必须遵守祂

的话。祂的光就像打雷前的闪电。光是在话语之前。我们若相信光，就向话语

敞开，并接受话语。但光和话语之间有个区别。光只要求信⼼，⽆所保留。她

信，就把⼀切都返还给赐予者。但神的话必须存在⼼里。神的话是藉这话语产

⽣影响⼒。信⼼使之来，爱留住它。 

祂说，我来本不是要审判世界，乃是要拯救世界。祂是基督、救主和中

保。祂不想失去或定罪罪⼈。祂来本是要打破神的忿怒。但这话如何与“祂来为

要审判活⼈死⼈”的信条相和谐？作为救赎主，耶稣基督为所有⼈做了质押和赎



 

 141 

价。只要他们活着，祂就对他们感兴趣。祂来不是要定罪，⽽是要赎回和拯

救。但死后，世界末了后，祂会为着⽗的权益和荣耀⽽审判⼈类的恶意，正如

祂当初反对祂⽗对⼈类的忿怒⼀样。然后衡量祂对⼈类的忿怒，和祂对⼈类的

爱，祂对⼈类的爱⽆限⼤过⼈类所配得的，祂必对罪⼈们充满极⼤的忿怒。祂

将停⽌做中保，⽽是做审判者。耶稣基督充满极⼤的公义，来定罪这些忘恩负

义的罪⼈们，他们用极端的恶意，不从祂的良善、恩典和宝⾎受益；拒绝祂的

爱；甚⾄是在耶稣基督离开⽗神怀抱，成为⼀个⼈之后，罪⼈们扔是如此。这

些罪⼈爱自⼰过于神，不想要祂藉宝⾎得来的荣耀。 

 

12:48 弃绝我、不领受我话的人，有审判他的，就是我所讲的道，在末日要审判

他。 

 

弃绝耶稣基督，不领受祂话的⼈，之所以这样做是因为祂的话可以，⽽且

必须在灵魂里面运⾏。但耶稣说过，同样是这话，末日要成为审判我们的话，

因这话被弃绝，没有被领受。这不是静默的话，⽽是如雷贯耳，捣碎这些不蒙

福之⼈。这不是软弱的话，乃是能施⾏惩罚的⼤能有⼒的话。这不是简短⽣硬

的话，⽽是延续到⽆穷的话。 

 

12:49 因为我没有凭着自己讲，惟有差我来的父，已经给我命令，叫我说什么，

讲什么。 

12:50 我也知道他的命令就是永生。故此，我所讲的话正是照着父对我所说

的。” 

 

耶稣基督作为⼀个⼈，作为⽗的「道」，神性和⼈性位格合⼀，因此祂⼝

里的话全都是⽗所说和吩咐的话。耶稣基督承受神的作为，并效⼒于这作为，

除了神性以外，别⽆扶持，神性同时也是祂所有作为的源头。这就是为什么祂

说，⽗已经命令祂对世⼈说的话就是永⽣，因为「道」是祂里面的永远⽣命。

神在⾼处说的「道」赐下来，交通传输永恒⽣命给⼈类，⼈就永不灭亡，因为

⼈的灵魂有份于「道」的⽣命，就会不朽。因此耶稣基督继续说，“我所讲的话

正是照着⽗对我所说的”，这是个预⾔，表明耶稣基督的话彰显⽗，祂⽆法说任

何别的话。⼈里面听见祂的话就产⽣益处，因为神藉着「道」在外在作为中彰

显祂自⼰。 

 

 

 

 



 

 142 

约翰福音第⼗三章 
 

 

13:1 逾越节以前，耶稣知道自己离世归父的时候到了，他既然爱世间属自己的

人，就爱他们到底。 

 

约翰的这些话表明了耶稣基督极为丰盛的爱。因此祂在⽣命的末了，用设

立饼杯和祂的死作为祂爱的证明。祂凭坚毅的爱变得更坚强，⽽不是变软弱。

当我们说，“进⼊敬虔道路或弃绝「⼰」给神是不好的，因为我们必然坚持不下

去，⽽且神必许可⼈受欺”，这样说乃是⼤⼤折辱了神的良善。他们说有⼈活着

像天使，却死得像魔鬼。⼈类的不公正，还有神隐秘⽽可称羡的审判啊！看似

像魔鬼⼀样的死法却经常是⼀个圣徒的死法，这样的圣徒是在今世就偿还对神

的亏⽋，好叫他不必来世才偿还25。要么就是⼀些曾过着糟糕⽣活，但用骄傲隐

藏这些秘密，他们⼼里隐藏的违规反常必在死亡的时候被揭露出来。 

约翰认为，在他谈到耶稣基督最后的日⼦体现出的丰盛爱，他已经说了关

于设立饼杯的⼀切内容。其他福音书作者写了作为之后，约翰写了原因，也就

是说，祂既然爱世间属自⼰的⼈，就爱他们到底，给他们⼀个祂爱的不朽承

诺，与他们同在直到世界的末了。为了证明这是祂爱的标记，约翰在福音书里

说了别的福音书里没说过的话。耶稣基督之死的原因，是祂爱留在世上的基督

徒们。约翰也在福音书开头说了这话。其它福音书开头讲的是耶稣基督在时间

里的出⽣；约翰讲的是耶稣基督的永恒诞⽣，这乃是祂在时间里诞⽣的源头和

起源。 

 

13:2 吃晚饭的时候，魔鬼已将卖耶稣的意思放在西门的儿子加略人犹大心里。 

 

犹⼤下决⼼背叛耶稣基督已经很久了，但在餐桌上没有承认。也有许多坏

基督徒被允许靠近祂的桌⼦。唉！这要成为定他们罪的缘由。因为他们为何要

去那⼉呢？他们⼼有憎恨或不洁的爱、罪恶、以及⾁身犯罪的倾向，谋划要背

叛耶稣基督。 

 

13:3 耶稣知道父已将万有交在他手里，且知道自己是从神出来的，又要归到神

那里去， 

 

祂知道⽗已将万有交在祂⼿里，包括给全⼈类的救恩，以及统治⼈类的权

柄。爱啊，⽗已使你成为统治者和⾄⾼者。你也知道你对⼈类的爱，渴望完全

 
25 盖恩夫人注：请参阅陶勒生平。 



 

 143 

拥有他们，让你自⼰成为他们的份和产业，你本是从神出来的。这就是为什么

约翰说了这些可赞的话，并且没有措辞可以解释这些话。耶稣基督知道⽗已将

万有交在祂⼿里，包括关于祂荣耀以及关乎⼈类救恩的所有事，同时祂也知

道，自⼰是从神出来的，又要归到神那里去。这“从神出来的”乃是⼀种爱的狂

喜，把爱的神带出祂自⼰，带到⼈面前，好叫他们可以效法祂。神用⼀种爱的

强烈感情临到⼈类，好叫⼈凭着这同样的爱，出离⼈自⼰，成为神。为了用⼀

种新的狂喜教导⼈类，祂回到神那里，打开祂⽗的怀抱，并敞开天，好叫⼈类

被接纳。祂打开祂⽗怀里的所有永恒，这是祂所去之处，⽽且是藉着⼀个⽆限

深⼴的爱消失其中的。耶稣基督在时间里也做了同样的事，带着对祂⽗荣耀的

爱，祂临到⼈类，用爱使⼈类归回到祂⽗那里。⼈哪，你离开神，但终究会回

到神那里，神是你的源头。但因着⼈不可思议的恶，罪关闭了所有路径，以致

于⼈不可能归回神那里。因此永恒的「道」，爱的神开启了进⼊⽗怀抱的新

路，这条道路是罪曾永久关闭的。只有耶稣基督可以做到。这就是为什么祂

说：“若不借着我，没有⼈能到⽗那里去。”（约 14:6）作为「道」，祂开启了

⽗的怀抱。作为得胜的救主，祂把祂喜悦的⼈都和祂⼀起带进⽗怀里。 

「道」是完全认识神的道路，也是从⽗⽽来的神⽆限的爱。神的爱是⼴⼤

泱莽的，因这是⽗对⼦，以及⼦对⽗独⼀⽆⼆的爱。这爱由圣灵运⾏，圣灵在

神圣三⼀之间交通传输这爱。为此，神的⼉⼦藉着圣灵的运作成为⾁身，因为

神外部任何事都是由圣灵和祂的法则来执⾏。惟有耶稣基督作为「道」是⽗的

法则，⽽圣灵是「道」成⾁身的法则，圣灵来执⾏耶稣基督神性和⼈性的位格

合⼀。圣灵使「道」与⼈性相结合。这里所写若有任何违反真道之处，我降

服，别处也是如此。 

 

13:4 就离席站起来脱了外衣（直译），拿一条手巾束腰， 

13:5 随后把水倒在盆里，就洗门徒的脚，并用自己所束的手巾擦干。 

 

耶稣基督的这个仪式，加上之前的场景和话语，是个美好的榜样。第⼀，

福音书作者之前写了，耶稣基督知道自⼰是从神来，又要归回神那里去。祂归

回神那里必会开辟道路，在祂归回之前，祂向祂的使徒们展示了要遵守的做事

⽅式，以及祂要对灵魂所做的炼净⼯作。否则，他们必不能进⼊祂的⽗。正如

祂对彼得说的，彼得若不让自⼰被这样洁净，就与祂⽆分了。耶稣基督脱了外

衣，好叫我们明白，我们若不脱去⼈的属性，就必⽆份于祂的荣耀。这对炼净

我们是必要的。这也给我们看见，我们要被脱去「⼰」，真洁净是在这剥除

「⼰」时完成的。随后，祂拿⼀条⼿⼱束腰，表明魂剥除「⼰」的程度，穿上



 

 144 

了清洁⽆罪的外衣。这显明，祂为炼净我们的缘故，脱去了祂荣耀的礼服。同

时，祂披上我们软弱的特性，以⼀条白⼿⼱为预表，显示祂性情的纯洁。 

祂把⽔倒在盆里，表明「道」成⾁身的时候，「道」像⽔蔓延⼀样，把神

性和⼈性联合起来。这说明全部⼈性是如何因「道」与⼈性联合⽽得了洁净。

神圣救主特别地把祂自⼰应用到我们每个⼈。祂用祂神性的⽔，并用祂⼈性的

⼿⼱，来清洗我们的魂并洁净我们。 

 

13:6 挨到西门彼得，彼得对他说：“主啊，你洗我的脚吗？” 

13:7 耶稣回答说：“我所做的，你如今不知道，后来必明白。” 

13:8 彼得说：“你永不可洗我的脚！”耶稣说：“我若不洗你，你就与我无分

了。” 

 

如果⼀个⼈没有被耶稣基督炼净，就绝不可能纯洁。完全和被动的炼净只

能通过本质联合才能实现，本质联合炼净⼈所有污点。唯有「道」自⼰才能炼

净。有些⼈不想要这炼净，真是奇怪。那些带有恶意的⼈变得愤怒，⽽其他⼈

则出于假谦卑⽽拒绝。他们凭自身努⼒来管理自⼰。彼得是出于⼀种⽆知的谦

卑⽽拒绝耶稣洗脚。因此耶稣对他说，我所做的，你如今不知道。你不知道洗

脚的奥秘和被动炼净的必要性，但你后来必明白。彼得仍不想受苦，因为他还

没得到关于这⼤奥秘的启示，但他的确听见了，若不忍受这炼净，就不可能有

份于耶稣。耶稣基督说的“分”指的是什么？祂说的不只是祂的荣耀，⽽且包括

了有份于和神亲密联合，并有份于祂的受苦。用任何别的⽅式是不可能有份于

和神亲密联合的。这就是为什么后来篇章我们看到，洁净后，耶稣基督做了这

可称羡的祈祷：“正如你⽗在我里面，我在你里面，使他们也在我们里面。”(约

17:21) 

⼈或许会说，这只是⼀句预表的话，假如使徒们和先祖们知道这个联合的

状态，他们就会传讲或书写过这件事了。这观点很容易回应。首先，我们只有

很少量使徒们的著作。保罗却在他的书信里经常写到这联合。我们必须明白，

使徒们并非把内在⽣命的秘密传讲给专⼼爱主的基督徒们听，⽽是试图说服那

些罪⼈和在耶稣基督真理上作异教徒的偶像崇拜者。使徒们致⼒于使⼈类相

信，他们把神当做罪犯给杀了。耶稣基督在⼀切时候都供应祂教会所需。古圣

们写到教会各种需要，以及那些敌对教会的异端邪说，因此他们的⼯作就是摧

毁错谬和打击异端邪说。他们没有放下自⼰的⼯作，⽽去在著作里撒关于内里

⽣命的种⼦，因为这并非教会当时的需要。凡是真基督徒，不曾怀疑内在⽣命

的必要性，因为对内在⽣命的爱把众圣徒们埋在死⼈的坟墓里26。如果他们未曾

 
26 盖恩夫人注：St Macaire的布道满了这一切著作。 



 

 145 

晓得内里⽣命，未曾尝过⼈与神的有福交通，那么在这些可怕的旷野里会发⽣

什么呢？耶稣基督在祂的福音里，⼏乎只从祂的内在对我们说话。目前，教会

不⼤有安息，因为教会的所有问题都来自于缺乏内里⽣命这个事实。在本世

纪，神说话和写作比别的任何时代都要多。 

⾛内里⽣命道路的⼈在本世纪比任何别的世纪都更受逼迫，我们对此不必

觉得诧异。真理是牢固的，惟有逼迫和反对能坚固基督徒信仰。从没有任何事

物比逼迫更能坚固耶稣基督的真理。教会⼀切最基要的真理都是因为有⼈逼迫

才得以坚立。教会查验这些基要真理，并用⽆可争辩的典章形式，使之成为不

朽。根据异端邪说兴起的程度，神差遣有学识的⼈⼝诛笔伐那些立于不败之地

的异端邪说观点，帮助误⼊歧途的基督徒。假如 Cerinte 和 Ebion 没有否认耶

稣基督的神性，我们就不会拥有美好的圣哲罗姆拉丁⽂译典（In Principio）和

其它信条了。约翰是第⼀个与错谬争战的⼈，争战的过程中坚固了这真理，从

此以后这真理不再遭受异议。因此耶稣基督说谣⾔来了，是有益处的。但造谣

传谣的⼈有祸了！神在最⼤的恶上坚立最⼤的善。内里⽣命的真理必将在神的

全教会得以坚立，因为目前它正被讨伐。 

 

13:9 西门彼得说：“主啊，不但我的脚，连手和头也要洗！” 

 

彼得⼀明白耶稣基督想让他说的话，就想让耶稣基督激进彻底地洁净他。

但耶稣基督回应： 

 

13:10 耶稣说：“凡洗过澡的人，只要把脚一洗，全身就干净了；你们是干净

的，然而不都是干净的。” 

 

这就是说，“我亲自洗过、洁净过的⼈，以及我必用我流出的宝⾎洁净的

⼈，就不需要别的洁净了。”耶稣基督然后说起救恩和救赎的功效，祂藉此亲自

背负我们的污秽和软弱，并洁净我们。我们只剩下脚需要洁净，也就是指亚当

里败坏天性的恶意，这使我们远离救恩。耶稣基督修复了⼀切亏缺祂⽗的事

物。祂又说，你们是⼲净的，因为你们里面没有任何拦阻你们接受我救恩功效

的事物。然⽽不都是⼲净的，因为犹⼤在当死的罪中，因⽽⽆法接受恩典的果

效，可以得救赎。耶稣基督为犹⼤，也为全⼈类⽽死，但救恩的果效⽆法应用

到⼀个身处当死之罪的⼈身上，因为这样的⼈有个绝对的障碍，拦阻接受恩典

的流动，因为所有的通路都被堵塞了。尽管宝⾎和恩典丰富涌流，本来能淹没

数以亿计的⼈，却⽆法进⼊这个堵塞的灵魂。就像⽔寻找⼊⼝，却找不到，恩

典涌流到他，却找不到接受恩典的⼊⼝。然⽽恩典是丰富的，如果能找到⼊



 

 146 

⼝，就会压倒⼀切。可是，唉！恩典找不到⼊⼝，于是就丰富地涌⼊适合接受

恩典的⼼灵里。 

 

13:12 耶稣洗完了他们的脚，就穿上衣服，又坐下，对他们说：“我向你们所做

的，你们明白吗？ 

13:13 你们称呼我夫子，称呼我主，你们说的不错，我本来是。 

13:14 我是你们的主，你们的夫子，尚且洗你们的脚，你们也当彼此洗脚。 

 

耶稣基督照着他们目前的度量，解释了这个外在仪⽂对他们的含义。祂给

了他们⼀个用于谦卑的⽅法，所有有美德的社区都能来做：谦卑地乐意彼此服

事。真正的含义是，祂赐权柄，让⼈可以在认罪的时候，罪得洁净。然⽽，由

于并非所有使徒都被湮灭死⼰，所以耶稣基督赐给他们⼀个外在谦卑的榜样，

向他们展示他们必须要有的内在，就是总要看别⼈比自⼰强，把⼼放在他们脚

下，随时预备好向全世界展示，他们的治理并非暴政统辖，⽽是真⼼服务邻

舍。 

 

13:15 我给你们作了榜样，叫你们照着我向你们所做的去做。 

 

耶稣基督补充道，祂给我们作了榜样，叫我们在洁净和谦卑的事上对别⼈

也这样做。 

 

13:16 我实实在在地告诉你们：仆人不能大于主人，差人也不能大于差他的人。 

 

的确，耶稣基督在这里说到祂的湮灭死⼰。这就是为什么祂说，差⼈也不

能⼤于差他的⼈。我尚且需要经历许多湮灭死⼰和痛苦，才能进⼊荣耀，你们

也绝不可能以别的⽅式得荣耀。若是基督必须受苦才能进⼊荣耀，我们岂能指

望不像祂⼀样受苦，不和祂⼀起受苦，就进⼊祂用⾎的代价换得的荣耀？ 

 

13:17 你们既知道这事，若是去行就有福了。 

 

耶稣基督向祂的使徒们保证，既然他们明白湮灭和受苦的奥秘，若是去⾏

湮灭和受苦就有福了。知道受苦的益处不同于好好去受苦。很多⼈知道受苦是

必要的。揣摩受苦乃是⼀件美事，但没有⼈想要受苦，或让自⼰被湮灭。事情

发⽣时，我们保护自⼰不受苦或被湮灭，仿佛受苦湮灭是最⼤的恶事，尽管我

们揣摩受苦的时候⼀直认为受苦湮灭是最⼤的美事。 

 



 

 147 

13:18 我这话不是指着你们众人说的，我知道我所拣选的是谁。现在要应验经上

的话，说：‘同我吃饭的人，用脚踢我。’ 

 

耶稣基督说到犹⼤，也因为天主教徒们与主同吃之后，背离主，多份多⽅

得罪主。⼀个⼈与神同在之后，离开并得罪神，没有比这更⼤的恶意或不满。

凡事都惹她不耐烦。耶稣的规劝难道没有触动犹⼤吗？然⽽，他继续自⼰险恶

的计谋。 

 

13:19 如今事情还没有成就，我要先告诉你们，叫你们到事情成就的时候，可以

信我是基督。 

13:20 我实实在在地告诉你们：有人接待我所差遣的，就是接待我；接待我，就

是接待那差遣我的。” 

 

耶稣基督给我们这知识，是为了扶持我们的信⼼。这就是为什么祂说，“如

今事情还没有成就，我要先告诉你们，叫你们到事情成就的时候，可以信我。”

因为你们知道我预⾔了这事，好向你们显明我对这个必然背叛我之⼈的爱。我

凭借我「道」的⽣命亲自进⼊你们中间。接待我，就是接待那差遣我的，因为

凡进⼊我里面的都被刻上「道」的印记，因为我们是⼀个不可分割的实质。 

 

13:21 耶稣说了这话，心里忧愁，就明说：“我实实在在地告诉你们：你们中间

有一个人要卖我了。” 

 

关于耶稣⼼里忧愁，以及这件事发⽣的背景，有两件事需要留意。对于祂

⼼里忧愁，我们必须知道，耶稣对犹⼤作了这么多好事，犹⼤也和别⼈经历了

许多之后，居然还有如此奇怪的忘恩负义。但最奇异的是，耶稣基督从祂成为

⾁身的⼀开始就知道这背叛，如今却⼼里忧愁了。神怎么会忧愁？由于神性和

⼈性的位格联合，神的⼉⼦作为神⽽⼈者，享有⾄福，是没有这些情感上波动

的，耶稣基督⽆法被搅扰，⽽是只能因神性印在祂⼼里的事物，⽽且也是祂愿

意为之受苦的事物，才能感到痛苦。照着祂受苦的选择，祂里面有两部分可以

受苦：祂的魂和祂的体。身体可以感受到折磨和悲伤，如常⼈⼀样，但魂⽆法

被改变。没有任何外在事物能让这蒙福的魂受苦。但神的⼿加给祂的魂⼀个印

象，使祂受苦并忧愁。这就是为什么尽管祂从⼀开始就知道将要发⽣什么，但

祂尚未觉得痛苦，因为受苦的印象尚未让祂的圣魂感知到。但如今，祂只有在

魂的较低部分受苦，承受神加在那里的所有刑罚。魂的较⾼部分有本质的⾄

福，并不受苦。作为神，耶稣基督不得不承载这些痛苦的印象，然⽽没有任何

外在因素导致如此。 



 

 148 

灵命进深的⼈也是如此，就不稀奇了。已经达到完全不为所动境界的⾛内

在道路的⼈，⼼底不再有忧愁，也不为发⽣在魂较低部分的外在事物所搅扰。

然⽽神照着祂的计划，加给他们受苦的各种印象，这不是他们该受的。他们⽆

法把这些印象加给自⼰，也⽆法从自⼰挪去。但我们必须知道，归根结底，这

痛苦是来自神和神的印象。没有任何外部事件、想法或想像造成了这痛苦。相

反，汹涌⽽来的忧伤在五感中是深邃的，因为它们是炼净的痛苦。过程中，魂

较低的部分被弃绝，得不到魂较⾼部分的帮助，因⽽没有扶持，只有彻底的分

开，凡经历过的⼈都晓得。 

耶稣基督想要背负我们所有软弱，好给我们披戴上神的⼒量。 

 

13:22 门徒彼此对看，猜不透所说的是谁。 

 

犹⼤的刚硬和残忍匪疑所思；即使他良善的主给了他那么多好处和警告，

他仍不放弃自⼰邪恶的计划。使徒们彼此对看，猜不透谁要犯这罪，谁能犯这

么⼤的罪。 

 

13:23 有一个门徒，是耶稣所爱的，侧身挨近耶稣的怀里。 

13:24 西门彼得点头对他说：“你告诉我们，主是指着谁说的。” 

 

由于彼得有⼀颗极度有感情的⼼，他是众使徒中最急于想知道谁是出卖

者，并想确定自⼰不是。令⼈诧异的是，当耶稣笼统地说时，彼得就想知道自

⼰是不是那个⼈。⽽当耶稣基督对彼得直接说这事，彼得就否认。有两个原

因。第⼀，当耶稣笼统地说时，⼈性不觉得自⼰受到直接攻击，也不觉得自⼰

被埋怨。第⼆，只要我们还有美德和谦卑，我们就能轻松支持任何对错误的谴

责，因为我们没犯那样的错误。但当我们碰到⼀个实际的问题，⼈性就用全部

能⼒武装自⼰，捍卫自⼰的正确性。当我们看到⼀个⼈捍卫自⼰，就表明这⼈

犯了这错，正在假想当受的惩罚。 

应留意，彼得和约翰⾏事⽅式不同。他们都爱耶稣，这点⽆可置疑。然

⽽，约翰听到耶稣预⾔这⿊暗的背叛时，并没有捍卫自⼰，也没有试图知道是

谁会⾏这恶。⽽彼得惧怕、询问并想知道。是不是可以说，约翰不爱他的主，

或者说他的爱是自以为是？不，这两种说法都不对。约翰渴慕神，他没有保留

地把自⼰弃绝给了神。当他已经进⼊耶稣怀里，安息在祂里面，他是在耶稣里

面，耶稣是在他里面。这就是为何他们没有称他为“爱耶稣的那个门徒”，⽽是

称为“耶稣所爱的那门徒”，因为他用耶稣爱自⼰的爱，来爱耶稣。约翰用耶稣

对他的爱来爱耶稣。 



 

 149 

 

13:25 那门徒便就势靠着耶稣的胸膛，问他说：“主啊，是谁呢？” 

 

有福的门徒啊，极为幸运的朋友！你为何靠着亲爱主的胸膛？你保持这美

好姿势时在想什么？约翰啊，躺在耶稣怀里使你⼼醉神迷。你离开自⼰，进⼊

耶稣，⽽耶稣也进⼊你里面。这就是为什么耶稣在⼗字架上说，你是马利亚的

⼉⼦，因为你完全充满着耶稣的⽣命。于是你学得内在静默那⽆法⾔喻的交

通，这是那些神所眷顾之⼈都感受到的。 

神和⼈之间有⼀种静默的交流。这交流也发⽣在内在祈祷⼏乎同等级的⼈

之间，但必须都是很进深的程度才可能有这种交流。如果两⼈的内在是和谐

的，就像两把鲁特琴⼀起弹奏，两⼈同留在祈祷中，就会形成了⼀种内在语

⾔，这内在交流并不发声。当主触摸其中⼀个时，另⼀个也发出同样音调。 

耶稣与约翰之间有⼀个双重的对话。耶稣作为「道」在静默的隐蔽处向约

翰交通传输。在那里祂把祂「道」的⽣命那丰富的涌流赐给他，使他听见永恒

诞⽣的诸般奥秘。约翰那时并不明白，「道」的这⽣命就要被交通传输给后世

所有基督徒。若非被这神圣的光启迪，没有⼈能明白。后来他明白这⽣命何等

丰盛地交通传输给不抵抗的⼼里。靠着耶稣这位神⽽⼈者的胸膛，以此扶持交

通给约翰的诸般恩典，本是不必要做的。这就是为什么这位亲爱的门徒在这如

此非凡的交通中跟随耶稣。即使他死了⼀千次，也找不到比这交通更丰富的⽣

命和扶持。耶稣扶持了这门徒，好叫他能承受耶稣爱和恩典的巨⼤重量。为了

让约翰在奥秘层面，以完全的⽅式，失去他自⼰的⽣命和性情，祂恢复了

「道」的⽣命和性情。不再是约翰住在约翰里面，⽽是耶稣基督活在他里面。

保罗也向我们说明了这点。这是耶稣的魂灌输进约翰，约翰的魂灌输进耶稣。

必须从灵意来理解这件事。耶稣基督作为朋友，向约翰做了⼀个美好的交流，

揭示祂最隐藏的秘密。朋友之间没有隐瞒。祂揭示⼀切。关于自⼰的事，耶稣

基督对约翰毫⽆隐瞒。耶稣告诉约翰祂的诸般受苦，若是约翰没有被神圣能⼒

庇佑，必然因为爱和痛苦⽽死了。 

西门彼得让约翰问耶稣，是谁要背叛耶稣。彼得相信，凭约翰和耶稣的交

情，耶稣⼀定会说。彼得在这点上没错。 

 

13:26 耶稣回答说：“我蘸一点饼给谁，就是谁。”耶稣就蘸了一点饼，递给加略

人西门的儿子犹大。 

 

耶稣出于爱，不想说出叛徒的名字。可是由于祂的良善，祂也不想长时间

让门徒们焦虑不安、⼼里难受。祂用⼀个祝福礼貌地揭露了背叛者。祂给了我



 

 150 

们做了如何对待最⼤仇敌的绝佳榜样。祂的仁爱没有改变。我们⼀旦被冤枉，

就想为自⼰辩护，并恶语谩骂，猛烈抨击那些得罪我们的⼈。在被冤枉的情况

下，我们可以说出真相，为自⼰辩护，但必须在仁爱里这样做。辩护时不能冤

枉或不公正对待别⼈。仁爱的法则是值得我们效法的，因为耶稣基督给了我们

这样的榜样。 

 

13:27 他吃了以后，撒但就入了他的心。耶稣便对他说：“你马上就要做的，快

做吧！”（直译） 

 

真是稀奇，神的恩惠和祝福吸引好⼈，并使他们圣洁；却对恶⼈有相反的

效果，导致他们的坏性格倾向和败坏的选择。圣经说，他吃了以后，撒但就⼊

了他的⼼。犹⼤谋划背叛他良善主的时候撒但岂不是已经在那⼉了吗？是的，

毫⽆疑问。但犹⼤尚未给出完全的同意，⽽耶稣基督的祝福加增了犹⼤的恶

意，这祝福会让他死于后悔。这是常有的情况。好食物放进⼀个酸胃里就很容

易腐坏。 

可耶稣为何要说：“你马上就要做的，快做吧！”这是在吩咐他作恶吗？绝

对不是。两件事迫使耶稣基督这样说。首先，是为了让犹⼤知道，耶稣基督清

楚祂的罪恶，⽽且犹⼤应当归信。其次，耶稣对⽗神荣耀的热爱，以及对⼈类

救恩的热爱使祂催促犹⼤。我们需要留意祂没说什么。耶稣没说，“你想做的，

快做吧！”，⽽是说：“你马上就要做的，快做吧！”因为他⼼里谋划了恶，这恶

是实际存在的。祂说：“你马上就要做的，快做吧！”仿佛耶稣说，“快完成你的

恶意，好让我能完成所有爱中最强烈之爱的诸般果效。” 

这段话似乎与前⼀段话意思相反。前面，耶稣递给犹⼤⼀块饼，显明他是

叛徒，可似乎门徒们不晓得是犹⼤，当时并不明白这些话。（据推测，耶稣基

督当时并没有小声说这些话。）门徒们的仁爱导致了他们对这事的盲目。仁爱

拦阻了他们的判断，让他们⽆法相信⼀个罪⼈能⾏出这样的恶事。他们也挑衅

性地不接受犹⼤有罪这个事实，因为神不可能是罪的炮制者，也不会吩咐⼈犯

罪。他们不理解耶稣基督在请求快点完成祂的牺牲这件事上的爱。 

 

13:30 犹大受了那点饼，立刻就出去。那时候是夜间了。 

 

所有这些场景对于完成罪都是必要的。若是犹⼤没有立刻就出去，那么撒

但进⼊犹⼤的身体就算不得什么。犹⼤若是留在他亲爱主的身边，魔鬼对犹⼤

就没有权柄。但犹⼤在做什么？他离开了那房⼦，离开了耶稣基督面前。那时



 

 151 

候是夜间了。这意味着离开耶稣基督的真光，犹⼤失去了恩典之光后，进⼊了

错谬和罪恶的⿊夜和⿊暗。 

 

13:31 他既出去，耶稣就说：“如今人子得了荣耀，神在人子身上也得了荣耀。 

13:32 神要在自己里面（另译）荣耀人子，并且要快快地荣耀他。 

 

神圣救主啊，你是如何听见这话的？你快要得怎样的荣耀？⼀个叛徒将把

你交到你敌⼈的⼿中。你说如今你得了荣耀。但你的荣耀从何⽽来呢？是神在

自⼰里面因这有史以来最⼤的牺牲⽽得了荣耀。神在自⼰之外，不会得到比耶

稣基督的这牺牲更⼤的荣耀。 

耶稣基督因祂⽗的荣耀⽽得了荣耀。神也因祂得了荣耀，因为祂能给神的

最⼤荣耀，就是把神配得的尊荣给神，这样的尊荣是没有任何别⼈能给神的。

神的⼉⼦披上⼀个必死的身体，好叫祂能受苦和死亡。为⼈性所做的，没有比

耶稣基督所做更⼤的事，祂「道」成⾁身，把自⼰的神性与⼈性做了位格联

合，然后来到这受苦的尽头，为祂⽗的荣耀⽽死，好拯救⼈类。这就是为什么

祂说，基督必须受苦，并进⼊祂的荣耀。 

耶稣基督荣耀⽗并得荣耀的第⼆个⽅式，就是设立饼杯，使祂向⽗所献荣

耀的祭和祂对⼈类的职事永存。由于祂成为⼈，好把自⼰彻底给⼈类和神，因

此祂找到了⼀种最特别的给与⽅式。没有联合可以和食物对等，⼈吃下食物

后，食物就成了⼈的构成和维系。还有什么使⼈成神的⽅法比让⼈像神⼀样活

着更好呢？不是所有⼈都能有神性和⼈性的位格联合，因此祂用这位格联合来

与⼈性成婚。祂为此成就了⼀个真实的、圣餐的联合，好叫每个⼈都能以接近

位格联合的⽅式与祂联合。 

耶稣基督继续说，如果神在⼈⼦身上⼀直以完全的⽅式得了荣耀，祂⽆法

得着对等的荣耀。神要在自⼰里面荣耀⼈⼦，是在⼀个完成的荣耀里，超越以

前所说的⼀切，吸收在祂里面，按照保罗的话，祂保持隐藏、湮灭和消失的状

态。若是⽗以这种⽅式在⼦里得荣耀，⼦也在⽗里得荣耀。祂说，并且要快快

地荣耀祂。因为⽗在⼦里面，⼦在⽗里面的双重荣耀已经发⽣了。祂也说到在

祂献上受死的祭之后复活的荣耀。 

 

13:33 小子们，我还有不多的时候与你们同在，后来你们要找我，但我所去的地

方你们不能到。这话我曾对犹太人说过，如今也照样对你们说。 

 

甘甜柔细的话语！耶稣基督在快要离开的时候是最柔细的！我的救主啊！

我要称你是残忍的。你如此满了爱的见证，岂不是让你的消失变得更难忍受？



 

 152 

你说甘甜的话语，又加上世上最硬的话。你称他们为小⼦们，这样称呼满了柔

细。我爱他们，因为他们幼小，极度需要他们的⽗，也因为他们是小孩⼦却要

承受这样的损失。你们是我的小孩⼦们，我珍惜和爱你们，但我就要离开你

们。唉！你们痛苦地说，你们要寻找我，像小孩⼦寻找乳母，⽽你们必将孤

独，因你们所找的地⽅⽆法寻见我。我所去的地⽅你们不能到。 

但主啊，你说这话的意思是？在所有地⽅你都说要跟从你，可这里你却

说，你所去的地⽅我们不能到？这里你指的是，我们可能⽆法经受祂的受苦和

死亡。耶稣基督谈到祂的荣耀时，祂对门徒们说，他们现在可能⽆法跟从，因

为祂必须先受苦。耶稣基督把这条路留给所有⾛内里⽣命道路的⼈。祂赐给他

们上千个爱抚，把他们融化在爱和感激里；他们经历了祂极⼤的良善，这让他

们欢喜和陶醉。当祂离去，他们的⼼满了痛苦，正如当初是满了甘甜。他们寻

找祂，却是徒劳。祂所进⼊的死亡和悲伤之地，他们可能去不了。 

 

13:34 我赐给你们一条新命令，乃是叫你们彼此相爱；我怎样爱你们，你们也要

怎样相爱。 

 

耶稣基督关于彼此相爱的命令是个新命令。尽管这是耶稣基督离世前的遗

训，却是⼈们遵守得最不像样的命令，有⼈乱爱自⼰，有⼈过分痛恨自⼰。然

⽽，耶稣基督是想要我们照着祂爱我们的爱，来彼此相爱。出于爱，祂为我们

舍命。祂想让我们爱弟兄姊妹，并爱仇敌，直到我们为他们舍命。 

 

13:35 你们若有彼此相爱的心，众人因此就认出你们是我的门徒了。” 

 

对邻舍的爱在于隐藏他们的过错和做过的坏事。这是耶稣基督真门徒和真

内在之⼈区别于其他⼈的真特征。⽆论那些过错有多惊⼈和过分，真门徒继续

爱邻舍。 

 

13:36 西门彼得问耶稣说：“主往哪里去？”耶稣回答说：“我所去的地方，你现

在不能跟我去，后来却要跟我去。” 

13:37 彼得说：“主啊，我为什么现在不能跟你去？我愿意为你舍命。” 

 

耶稣基督在这里重申了祂之前所说的：彼得现在⽆法跟随祂到受苦和受死

之地，因为祂必须为教会做⼯。但耶稣向他保证，将来彼得必要跟祂进⼊同样

的折磨。可感知的爱相信⼀切皆为可能。彼得经历爱的感受，明白祂良善的主

在说什么，于是在爱的欣喜中对主说，“主啊，现在有什么拦阻我跟你去？我愿

意为你舍命！” 



 

 153 

 

13:38 耶稣说：“你愿意为我舍命吗？我实实在在地告诉你：鸡叫以先，你要三

次不认我。 

 

可感知的爱和赤裸的爱不同。可感知的爱是根据热⼼来判断，以为凡事皆

有可能，因为这爱是根据情绪来衡量其能⼒。然⽽在这温暖的爱慢下来的场合

里，我们只经历软弱，这爱变得比我们想象的软弱。 

赤裸的爱正相反。她不假设，也不推进。即使在她⼼底，她也认为自⼰是

软弱的，害怕机会，免得她缺乏勇⽓，因为她感受到⼀种冰冷的死亡。然⽽，

她里面有⼀股集中的⽕，遇到强烈场景，她就会使劲努⼒，露出隐藏的内涵。 

可感知的爱只是软弱的情绪上的爱。这就是为什么那些出于这阶段的⼈乐

意做任何事，他们从自⼰肤浅的根基来判断，并犯错误，因为遇事他们没有⼒

量。 

然⽽赤裸的爱只感受到外在⼀种凉凉的爱，但里面却是⼀团熊熊烈⽕。他

们的爱就像发烧，⽕集中在里面，⽽外面发冷。外在是冰冷软弱的，内在是⽕

红燃烧的。 

 

 

约翰福音第⼗四章 
 

 

14:1 你们心里不要忧愁，你们信神，也当信我。 

 

耶稣基督启示了犹⼤的背叛、奇特的预⾔、爱和良善的见证、⼼里有仇，

使徒们的惊讶和混乱。之后，耶稣基督说：“你们⼼里不要忧愁。”忧愁或许⽆

法阻⽌罪，或医治已经犯罪的⼈。相反，忧愁使我们⽓馁。这就是为什么耶稣

基督又说：“你们信神这位造物主，信祂的⾄⾼权能和⽆限公正。也当信我。也

就是说，把我当你们的救赎主来新⼈，我能拦阻你们堕落，救你们脱离你们已

经犯下的罪。不要忧愁，不要忧惧未来，不要为即将经历邪恶⽽忧伤。相反，

要弃绝你自⼰给我，信任我的良善。 

 

14:2 在我父的家里有许多住处；若是没有，我就早已告诉你们了；我去原是为

你们预备地方去。 

 

在天上，有许多层级的荣耀。神里面有许多住处。因神是⽆限的，所以祂

里面有许多空间。有的地⽅是为着悔改的罪⼈们，有的地⽅是为着那些保留了



 

 154 

自⼰的清洁正直的⼈，经常情况下他们是在同样的住处。虽有许多住处，但只

有⼀个⽅法能进⼊这些住处。这⽅法就是耶稣基督本⼈。许多⼈想要解释 “有

许多住处”这句经⽂。有些⼈下结论说，留在⼀个不完全的道路里是可以接受

的。有些⼈想要停在⼊⼝处，好隐藏自⼰的惧怕和缺乏勇⽓；他们说神并不指

望他们完全，有许多住处呢。我和他们⼀样相信有许多住处，但这些住处是在

神家里。要在神家里有个住处，⽆论⼤小，你都不能停在进门的地⽅，这里离

住处还远着呢。我们当进⼊神的家，让这个家的⽗来照祂喜悦给我们⼀个住

处。切勿出于坏性情或没勇⽓⽽没做到这点。 

耶稣基督是门，也是道路，祂引领我们进⼊这家。除了藉着祂，没有⼈能

到达。这是我们必须赞同的⼀个基要真理，但多数⼈只想看看耶稣基督⽽已。

我承认，当我们跟随祂时，单单看⼀眼耶稣基督就非常得安慰。可⼀切都取决

于跟从祂、弃绝自⼰给祂，并让祂引领，我们盲目跟随，凡事都放弃自⼰的主

权给祂，在所有境遇照着祂给我们的印象（与我们天然⽅式⼤相径庭）跟从

祂。祂向我们保证：“若是没有，我就早已告诉你们了。”作为我们的向导，祂

亲自预备地⽅。但为了让我们不存疑虑，祂必引导我们去祂居住的所在，祂

说： 

 

14:3 我若去为你们预备了地方，就必再来接你们到我那里去；我在哪里，叫你

们也在那里。 

 

耶稣基督说，我去是为你们预备地⽅，开启我⽗怀抱的⼊⼝。然后我就再

来接你们到我那里去。可赞的话语！耶稣基督会再次成为⾁身吗？我们见过祂

来寻找祂的使徒吗？然⽽，这些话是真的！耶稣基督作为⼀个榜样和范例，的

确先去预备地⽅。我们需要跟从耶稣基督，承受祂的诸般情形，直到我们与祂

同钉。那时祂就真的在我们里面成为⾁身了，是以⼀种奥秘的⽅式。然后祂就

带着⼈⼀起。祂把这⼈藏在祂里面之后，祂也成形在她里面，出⽣在那里，相

信直到永恒荣耀的完美日⼦。然后祂就引导她到祂自⼰这里，于是她就永远和

祂⼀起在祂所在之处，不在另⼀个地⽅。 

 

14:4 我往哪里去，你们知道；那条路，你们也知道。” 

 

知道路和跟随路之间有巨⼤的差异。许多⼈或许知道耶稣基督，但很少有

⼈⾏在这道路中。使徒们已经与耶稣基督同⾏，并效法了祂的榜样。这就是为

什么他们不只是凭光，⽽且是凭亲身经历，真知道这道路。但他们尚⽆法去祂

要去的地⽅，因为耶稣基督尚未成形在他们里面。 



 

 155 

 

14:5 多马对他说：“主啊，我们不知道你往哪里去，怎么知道那条路呢？” 

 

多马不知道耶稣基督如何带领处于各自灵程的使徒们。有时，灵性导师们

需要让他们指导的⼈忽略自⼰的灵程，尤其是那些蒙召得⼤恩典并且很有勇⽓

的⼈。若是他们不太有勇⽓，我们就⽆法期望他们能达到⾼程度的完全。我们

不得不告诉他们，他们还好，以便鼓励他们继续跟随。但对其他⼈，他们必须

对他们的灵程绝对⽆知。有两类⼈。⼀类⼈太清楚自⼰满意于自⼰灵程中的良

善和确定性。他们太明白自⼰饱⾜和满意。这些⼈是亮光之⼈，受诸般恩赐和

非凡事物的引导。灵性导师们需要对他们多有跟进，因为他们有亮光和把握，

就会遮蔽许多过失。他们必须被紧紧追赶并湮灭死⼰，暴露出隐藏的过错。这

是针对亮光的对策。然⽽，另⼀类⼈非常⽆知。他们被⼀种强烈的⿊暗引导，

⽆法相信这条道路是好的。对这样的⼈，我们必须温柔鼓励并扶持他们，同时

也不要对他们太讨喜，⽽是要让他们知道：这道路比亮光道路更荣耀神。多马

因此以为自⼰不晓得引⼈到耶稣基督那里并永和祂同在的道路。他不晓得，尽

管他自⼰已经⾛在这路上，⽽且是耶稣基督亲自引导他。为这缘故： 

 

14:6 耶稣说：“我就是道路、真理、生命；若不借着我，没有人能到父那里去。 

 

耶稣基督说：“我就是道路，到你这里来，好叫我不失去你。世⼈应当跟从

我的道路，惟有效法我在地的⽣活⽅式才能跟随这道路。我就是你们跟随的道

路。我就是这真理。作为「道」，我是真理，教导凡听的⼈，好叫她消失在我

的真理里。我忠诚彰显我⽗，我怎能不是真实的呢？我引领别⼈进⼊对⽗的完

全认识，因为我就是光和真理。” 

因此，我们在效法耶稣基督的为⼈⽣活过程中，就进⼊了「道」的真理。

可我们如何进⼊呢？在于听，正如⽗教导我们的：这是我所⽣的爱⼦，我所喜

悦的，你们要听祂。祂是真理，为神代⾔。能听祂是多么⼤的益处！⼈⼼接受

「道」的真理，就是接受圣灵的感动。首先，我们倾听「道」。⼈⼼的功能就

只在于听所赐给它的「道」。 

⼈⾏⾛在为⼈的耶稣基督的道路上之后，她就进⼊耶稣作为「道」的真理

中，得到⼀个⽣命的新动作。然后，耶稣基督的⽣命就成形在她里面，并带来

⼈如同神的情形，在耶稣居住的⼈里面赐予这⼈神性。这⼀切都必须从灵意上

理解，正如先前多次提到的。然⽽，若非藉着⼦，⼈不可能到⽗那里。若不跟

随耶稣，我们就⽆法获救。 

 



 

 156 

14:7 你们若认识我，也就认识我的父。从今以后，你们认识他，并且已经看见

他。” 

 

耶稣基督是⽗的完美形像，但形像绝不亚于原版。在祂与神圣本质的联合

中，祂是祂的神⼈素质的源头，因此⽗绝不比祂多出什么。⼀切都刻印在⼦

里，⼦与⽗平等。凡认识⼦的，就认识⽗。凡认识⽗的，就认识⼦。 

耶稣为何说 “从今以后，你们认识他，并且已经看见他”？见到⼦，他们的

确已经看见了⽗，只是他们那时还不明白这点，因为他们那时不理解神的联合

本质。 

 

14:8 腓力对他说：“求主将父显给我们看，我们就知足了。” 

 

从腓⼒提出的问题可以看出，使徒们那时不是很明白神圣三⼀的三个位格

中本质的合⼀。魂有时忙于和耶稣基督的联合，并与祂的⽣命保持⼀致。魂也

被吸收到神圣联合中，不知道，也分辨不出这点。耶稣基督的回答是奇妙的。 

 

14:9 耶稣对他说：“腓力，我与你们同在这样长久，你还不认识我吗？人看见了

我，就是看见了父，你怎么说‘将父显给我们看’呢？ 

 

耶稣基督教导了神圣三⼀作为三个位格，在本质上是联合的，以及看见了

⼦，就是看见了⽗。⼦并非自然界里代表神的那个形像，⽗和⼦实际上是同⼀

位。 

 

14:10 我在父里面，父在我里面，你不信吗？我对你们所说的话，不是凭着自己

说的，乃是住在我里面的父做他自己的事。 

 

耶稣基督描述了神圣三⼀的三个位格之间的本质联合和奇妙关系。你不信

吗？我在⽗里面，持续消失在祂的所是里。⽗在我里面，因祂完全是在我里面

交通传输。我在祂里面，因祂持续不断产⽣我。祂在我里面，并在⼀种联合的

⼤爱中流⼊我。我对你们所说的话，不是凭着自⼰说的，这指的是永恒的诞

⽣，这构成了⽗的话。乃是住在我里面的⽗做祂自⼰的事，因为⼀个完全的联

合是没有分裂的。⽗和圣灵总是与耶稣基督同在。当神呼召⼀个⼈进⼊与祂联

合时，内在保持了⼀种完全的联合，⽽外在却可以用许多不同⽅式忙碌。 

 

14:11 你们当信我，我在父里面，父在我里面；即或不信，也当因我所做的事信

我。 



 

 157 

14:12 我实实在在地告诉你们：我所做的事，信我的人也要做；并且要做比这更

大的事，因为我往父那里去。 

14:13 你们奉我的名无论求什么，我必成就，叫父因儿子得荣耀。 

 

耶稣基督教导他们如此重要的真理后，祂问他们是否相信，因为这些真理

不是用来明白的，⽽是用来信的。交通是藉着信来的。 

耶稣基督提到两种信，⼀个纯洁⽽赤裸的信，另⼀个是有扶持的信。祂

说，即或你们不信我的话，你们的信现在不够单纯，也当因我所做的事本身和

我用来扶持你们信⼼的神迹奇事⽽信我。 

然后祂又说，“我实实在在地告诉你们：我所做的事，用纯洁的信来信我的

⼈也要做；并且要做比这更⼤的事。”似乎使徒们做的事比耶稣做的事更超凡，

耶稣用⼼劝别⼈相信祂留在⼈里面产⽣的果效。祂在地上⽣活时，祂的同在被

⼈知晓，他们寻找祂。祂的话语有⼀种特殊的吸引⼒。⽽且，耶稣基督希望被

⼈效法，因此祂过着非常普通的⽣活。祂⾏的神迹更多是为了坚固使徒们，⽽

非别⼈的信⼼，因为祂声名狼藉的死表面上减少了祂以往教导所产⽣的好。然

⽽这却是⼀颗⽣命的胚芽，⼀粒将来要结果实的种⼦，使徒们有朝⼀日会收割

果实。耶稣基督说，我差你们去收你们所没有劳苦的。(约 4:38)但若要做成这些

⼯，就必须要有纯洁的信⼼。耶稣基督住在⽗里面，同时在⼈里面作⼯，藉着

⼈结果⼦。有些⼈里面有纯洁和简单的信⼼在持续运⾏奇迹，只是他们自⼰没

察觉到。这些⼈⽆论求什么，都得到，因为耶稣基督在他们里面作⼯，答应他

们的请求，叫⽗因⼦得荣耀。 

 

14:14 你们若奉我的名求什么，我必成就。 

 

耶稣基督接着上面的话，继续说，祂成就奉祂名所求的，奉祂的名指的就

是藉着祂灵的感动。 

 

14:15 你们若爱我，就必遵守我的命令。 

 

爱的真正标记就是遵⾏神的旨意，遵守祂的命令。很多⼈以为自⼰爱神，

因为他们觉得祈祷时有种温暖的感觉，但他们若不遵⾏神的旨意，遵守祂的命

令，这感觉是不够的。 

我们知道圣经里提到神的两种旨意：⼀种公开的旨意，还有⼀种是隐藏的

旨意。我们外在的⽣活必须遵循神公开的旨意，我们里面要弃绝自⼰给神隐藏

的旨意。有些⼈相信自⼰跟从某些直觉，直觉赐给他们自由，可以违背神的诸

般命令。但神不会自相⽭盾，因此我们不能⾛上⼀条违背神命令的路。这是每



 

 158 

个⼈都应该遵循的⼤原则。神有⼀个本质的旨意，带着祂绝对的权柄，是⼈⽆

法撼动挪去，也⽆法抵挡或胜过的。⼈当坚守这公开的旨意，用守住这意志来

献给神⼀个见证。 

 

14:16 我要求父，父就另外赐给你们一位保惠师，叫他永远与你们同在， 

14:17 就是真理的圣灵，乃世人不能接受的，因为不见他，也不认识他；你们却

认识他，因他常与你们同在，也要在你们里面。 

 

当赐下保惠师，我们就不会失去耶稣基督那明显和可感知的同在（是藉着

恩典，不是藉着罪）。保惠师是个注⼊灌输的灵，用⼀种普遍的、宁静的爱充

满魂并吸收魂，这爱只有藉着运⾏在魂里面的平安才能被辨认出来。这圣灵用

真理的灵充满魂，藉着使⼈湮灭死⼰和失去⼀切在神里面，⽽使⼈与神合⽽为

⼀。保惠师不再离开她，除非因着这⼈⿊暗和可怕的不忠才会离开。 

真理的圣灵，乃这个犯罪和罪恶的世界所不接纳的。世⼈不认识祂，这圣

灵怎能被接受呢？世⼈看不见祂，也不品尝祂，因世⼈是直接与祂为敌的。世

⼈满了骚动吵闹和忧愁苦恼，⽽圣灵住在平安里。世⼈满了谎⾔和复杂，⽽圣

灵是真理和单纯。神圣救主继续对祂的门徒们和忠于祂的所有⼈说，但为了你

们，真理的灵有⼀天会来，你们认识祂。祂不是藉着亮光和图解，⽽是藉着你

们的经历，祂必永远与你们同住。为了拥有你们，祂必要在你们里面。哦，我

们若⼗分确信神住在我们里面，我们就会满⾜，并用和祂⼀样的仁爱与内住在

我们里面的这位圣灵同在！ 

 

14:18 我不撇下你们为孤儿，我必到你们这里来。 

14:19 还有不多的时候，世人不再看见我；你们却看见我，因为我活着，你们也

要活着。 

 

当我们的主似乎最撇下我们之时，也是祂用⼀种特殊⽅式与我们交流的时

候。祂说，我不撇下你们为孤⼉，尽管你们从感觉、感知上失去了我。我正以

⼀种更完全和更亲密的⽅式到你们这里来。尽管其深度不许可你以明显的⽅式

发现它，这同在的果效却是如此巨⼤，不容置疑。 

世⼈不再看见耶稣基督，因为世界完全敌对祂。但你们这些被引到我这里

做门徒的必看见我，你们必活着，因你们认识我，并经历了我在你们魂里的⼯

作。但对世⼈，我是个陌⽣⼈，他们不认识我。 

 

14:20 到那日你们就知道我在父里面，你们在我里面，我也在你们里面。 

 



 

 159 

到了⼀定时候，魂清楚知道神住在她，不再需要别的。她知道⽗如何在魂

里诞⽣祂的「道」，⽗如何在⼦里面，⼦如何在⽗里面。魂也清楚她里面三个

神圣位格的圣灵流出（procession）。如此这般认识了「道」以后，我们岂能怀

疑造物主和祂软弱受造物之间的亲密联合呢？因祂亲自向她保证过，祂在她里

面，她也在祂里面，正如祂在祂⽗里面。⽆法⾔喻的幸福啊，每个⼈都能，也

必须立志得到这样的幸福，因⼈受造本是为此啊！她接受了。有⼈视之为不可

能，为愚昧。然⽽，这是基督徒信仰的目标。耶稣基督来到世上，为我们成就

了这恩惠：住在我们里面，好叫我们也在祂里面。 

 

14:21 有了我的命令又遵守的，这人就是爱我的；爱我的必蒙我父爱他，我也要

爱他，并且要向他显现。” 

 

忠⼼遵守神的命令，这是我们能向神展示的最⼤的爱。凡说“主啊，主

啊！”的⼈不能都进天国，惟独遵⾏神旨意、遵守祂命令的⼈才能进天国。（太

7:21）我们岂能说自⼰爱神，却违背祂的法则？神的所有命令都是阶梯，因⼈

迈向首要⽽独特的诫命：用⽆限的爱和仁爱，全⼼爱神。随着⼈逐步升⼊最纯

洁的爱，神的各种命令显出了她成长的程度，也显明这爱的各种果⼦和果效。

就像雅各的梯⼦。神的仁爱是这梯⼦的扶持，也在这梯⼦上，我们到神那里，

逐渐消失并湮灭在祂里面。于是全律法都被⼀种过多的爱和纯洁仁爱，即神自

⼰，所超越。然⽽，律法是被超越，⽽非被违反。 

有⼈滥用⼀切最好、最圣洁事物，因为他们尚未明白，爱是律法的完成。

律法不是为义⼈设立的，乃是为不法和不服的，（提前 1:9）但我们并不违背律

法，假装声称自⼰已经向着律法自由了。还有⼈想要坚守律法的字句，却不进

⼊律法的精意，这真是稀奇。保罗描述得好：律法是我们训蒙的师傅，引我们

到基督那里。(加 3:24)但等我们到了耶稣基督那里，我们就不需要训蒙的师傅

了。保罗在此处说的是古律法，这严苛的律法引我们到神和纯爱里。但当⼈达

于完全的仁爱，我们就用我们过多的爱超越了律法，但我们并没有违背律法。

保罗说得好，弟兄们，你们蒙召是要得自由，只是不可将你们的自由当做放纵

情欲的机会。（加 5:13）因此超越律法和违背律法之间是有云泥之别的。耶稣

基督在这段话里放了⼀个仁爱的命令：有了我的命令。起头就是，我们欢喜快

乐地收到神的各种命令。这些⼈是爱神，并用⼀种更完全的仁爱显出他们爱

神。爱我的必蒙我⽗爱他。这是⼈和⽗之间相互的爱。⽗为祂所有仆⼈设立了

⼀个法则，这法则关乎祂当得的尊重，祂希望我们向祂表达这样的尊重。⼦是

⾼过律法的，然⽽⼦⼀点也没有违背律法，反⽽更完全地遵守了律法。祂的爱

使祂更完全地遵守了律法，并用祂的爱和忠诚给律法加冠。耶稣又说，我也要



 

 160 

爱他，并且要向他显现。⽗把自⼰向⼦显现并显明，透露祂的诸般奥秘给⼦。

然后就是神和⼈之间难以⾔表的交流！神使⼈知道⼀种纯洁的服事⽅式，是她

从前不晓得的。她若放下自⼰所有⼰利，就会像众天使⼀样快乐了。 

 

14:22 犹大（不是加略人犹大）问耶稣说：“主啊，为什么要向我们显现，不向

世人显现呢？” 

14:23 耶稣回答说：“人若爱我，就必遵守我的话（直译），我父也必爱他，并且

我们要到他那里去，与他同住。 

 

耶稣基督对犹⼤的回答是可赞的。耶稣基督说，我要向使徒们和所有爱我

的⼈显现。⼈若爱我，就必遵守我的话。凡爱我的，就接受并忠⼼遵守我的

话，并遵⾏神⼀切旨意。我们有内在和外在两种⽅式听到神的话，⽆论哪⼀

种，神的话都必须被听见、接受并遵守。 

听见神在自⼰里面说话的⼈接受这内在的话语。她是靠持续关注神⽽听见

的。正如⼤卫所说，我要听神耶和华所说的话。（诗 85:8)听见并接受神的话

后，就需要遵守这话。像这样的爱是所有恩典中的恩典，赐予⼀种亲密、持久

和永恒的联合。耶稣基督在此处说到⼀种永恒持久的居住，这不在是暂时的居

住。 

 

14:24 不爱我的人就不遵守我的道，你们所听见的道不是我的，乃是差我来之父

的道。 

 

我们若不爱祂，就发现不了祂的「道」。我们爱祂的标记就是遵守祂的

「道」。耶稣基督承诺，你们所听见的道不是我的，乃是差我来之⽗的道。我

是说的⼈，但这些话不是我说的。 

 

14:25 我还与你们同住的时候，已将这些话对你们说了。 

14:26 但保惠师，就是父因我的名所要差来的圣灵，他要将一切的事指教你们，

并且要叫你们想起我对你们所说的一切话。 

 

当这些话对⼈说时，⼈不明白。这话是爱的触摸，能点活⼈，让⼈喜悦，

充满⼈，但只让⼈察觉到⼀种深深的平安。但当仁爱的完成来到时，保惠师就 

进⼊魂，圣灵的光和热啊！祂揭示并显明从前隐藏和奥秘的事物。于是⼈知道

并明白以往用深沉的话语对她所说的⼀切话，这些话以往她并不明白。 

 

14:27 我留下平安给你们，我将我的平安赐给你们。我所赐的，不像这世界（另

译）所赐的；你们心里不要忧愁，也不要胆怯。 



 

 161 

 

耶稣基督说了祂的话之后，我留下平安给你们。因为祂的话是平安的话，

这话进⼊⼀个魂时，总是带来平安，⽽且只能用平安来鉴别出是祂的话。 

耶稣基督赐给祂的门徒们⼀个恒久的平安，他们不会失去这平安。因此祂

说，我留下平安给你们，也就是说，⼀个慷慨和永恒的平安。我所赐的，不像

这世界所赐的，因为这世界只能给⼀个表面上的平安，并不持久，取决于⼈⽣

境况。耶稣说，这不同于我深深的、亲密的平安，因我的平安并不依赖于任何

受造事物。这平安只存在于我里面，⽽且就和我⼀样是永恒不变的。你们⼼里

不要忧愁，因为我们被圣灵坚立后就必再⽆忧愁。也没有惧怕，因为你们必穿

上完全的爱，把⼀切惧怕驱除。 

 

14:28 你们听见我对你们说了，我去还要到你们这里来。你们若爱我，因我到父

那里去，就必喜乐，因为父是比我大的。 

 

耶稣基督教导祂的使徒们纯洁⽆私的爱，以及灵命进深之⼈和别⼈的区

别。耶稣基督说，你们若爱我，超过你们爱自⼰，如果你们永远脱离了自私自

利，就必因我到⽗那里去⽽喜乐。我还要以另⼀种⽅式到你们这里来。如今我

的⼈性最吸引你们，可我必须回到我⽗那里。⽗比我⼤，这是我的益处，⽽且

是我必须为之奋⽃的唯⼀目标。你们若爱我，就必看重我的荣耀，过于你们自

⼰的各种益处。 

 

14:29 现在事情还没有成就，我预先告诉你们，叫你们到事情成就的时候，就可

以信。 

14:30 以后我不再和你们多说话，因为这世界的王将到，他对我毫无权柄（另

译）； 

14:31 但要叫世人知道我爱父，并且父怎样吩咐我，我就怎样行。起来，我们走

吧。 

 

我们看见事情被预⾔，后来发⽣了，与预⾔相符，就看见这事是真的。这

就是为什么预⾔是最可靠的神迹。然⽽，魔鬼可以伪造各种神迹奇事，散布许

多谎⾔谬论。魔鬼把谎⾔和真事掺混在⼀起，使⼈相信。因此我们不要⽌步于

超凡事物，⽽只看那支撑信仰的。这样我们就会⾼兴地看到耶稣基督对使徒们

所说⼀切话中的⼀致性。祂照着圣经说话，为着建立祂的教会。祂的话语有其

果效。当祂如今对⼈说话时，祂仍引用圣经，⽽且想着教会。如果有话语和预

⾔与圣灵相反，或与教会的话语相反，就不是出于耶稣基督的话。耶稣基督再

次对祂的门徒们说，以后我不再和你们多说话，因为这世界的王将到，他对我



 

 162 

毫⽆权柄。耶稣基督把祂的身体交给世界之王的恶毒。祂这样做是因着祂对⽗

的爱，为神的荣耀⽽献祭自⼰。⽗怎样吩咐我，我就怎样⾏，因为⽗神想让我

牺牲，我和⽗神想法⼀致，我也想牺牲自⼰。最后，为了给世⼈祂慷慨热烈之

爱的标记，祂说，起来，我们⾛吧，奔赴折磨和死亡。 

 

 

约翰福音第⼗五章 
 

 

15:1 我是真葡萄树，我父是栽培的人。 

15:2 凡属我不结果子的枝子，他就剪去；凡结果子的，他就修理干净，使枝子

结果子更多。 

 

耶稣基督是真葡萄树，我们与祂联结，祂的⽗是栽培祂葡萄树的⼈。但有

⼀件奇特事，凡不⽣在耶稣基督里的果⼦都被剪去。⼈哪，你结出徒有其表的

果⼦，乃是愚昧！凭自⼰结出的果⼦往往是骄傲和爱自⼰荣耀的产物。但真果

⼦是产于耶稣基督里，因此耶稣基督是源头。很少有⼈只看耶稣基督的荣耀！

我们在神的教会里，像许多枝⼦联于祂美丽的葡萄树。但作为教会的⼉⼥，如

果我们的果⼦不是在耶稣基督里结的，不以耶稣基督为其源头和目标，那就不

⾜以说明我们真信耶稣的话。因此在有效祈祷里，我们让神的灵作⼯，好叫我

们因祂有果⼦。耶稣基督的这比喻如此美丽。枝⼦若不从母藤领受，就得不到

任何东西。枝⼦从外界得到的任何东西都必是流于表面。 

同样，我们唯有藉着耶稣基督才有⽣命的灵和赋予⽣⽓的灵交通传输给我

们。通过我们自身努⼒得来的⼀切都是异物。就像雨淋湿，似乎能让植物葱

茏，可植物却烂掉了，因为谁不是从里面传输的。我们注意到，葡萄树对枝⼦

的滋养是潜移默化的，我们只知道这事正在进⾏中，因为枝⼦是绿⾊的。如果

枝⼦停⽌接受传输，枝⼦就枯⼲了。「道」在魂里面的赐⽣命运作也是如此。

这些简单和自然的运作只能由交通传输给魂的某种秘密活⼒辨识出来。相反，

「⼰」的运作是外在的，只成就肤浅表面的事物，毫⽆益处。 

每个在耶稣基督里不结果⼦的枝⼦就被绝对地剪下来并扔出去。但那些在

耶稣基督里结果⼦的枝⼦，这位可称颂的栽培者会如何对待呢？祂用⼗架、患

难和可怕的诽谤不断地修剪他们。这就是葡萄园的⽗亲对待祂枝⼦的⽅式。被

这般修剪，枝⼦做什么呢？她哭泣，感觉自⼰失丧了。可最终，她从葡萄树得

到了极⼤的丰富。奇妙的对比！这就是使她多结果⼦的⽅法。但从葡萄树结出

的果⼦会怎样呢？这果⼦只会被放⼊酒榨压碎，活着只会承受损失。过程中，



 

 163 

真果⼦从耶稣基督里诞⽣，更为有用，因它已被迅速压垮、破碎和毁坏。葡萄

⼲和其它⽔果之间的差别就是，葡萄⼲的好来自于它的毁灭：它损失中的健

康，它死亡中的不朽，⽽且改变了它的本性。它失去了自⼰的所是，得到了⼀

个⽆限的⽣命，比原来它这个⽆活⼒⽆味的果⼦⾼贵得多。它从它的湮灭得到

了上好的美酒，蒙保守不会腐坏。我们也是如此。这对比如此清晰，⽆需赘

述。 

 

15:3 现在你们因我讲给你们的道，已经干净了。 

 

耶稣基督的道讲给⼈的⼼底，实在洁净了魂。这是教导、安慰和能洁净的

话。 

 

15:4 你们要常在我里面，我也常在你们里面。枝子若不常在葡萄树上，自己就

不能结果子；你们若不常在我里面，也是这样。 

 

耶稣基督说，藉着我炼净的话语，你们如今是洁净的。但要达到完全的洁

净，就需要常在我里面，正如我常在你们里面。我的神，这些话很美，意义明

确，也容易明白！常在神里面！何为魂在神里的居所？当魂已经在相当程度上

脱离自⼰，以致于她逐渐进⼊神。但要进⼊神，我们就必须脱离「⼰」。何为

不再是自⼰？全世界都致⼒于建立「⼰」，没⼈想要进⼊神，尽管神亲自邀请

他们进⼊神；凡渴慕我的，进到我里面。（便西拉智训 14:26）住在神里面；我

们应当从不离开神，去看自⼰或任何其它受造物。何为神住在⼈里面呢？哦，

这是幸福的极致！神住在⼈里面，⼈住在神里面。祂作为⾄⾼者⾏动并治理，

祂频繁莅临⼈，然后才恒久居住在⼈里面。但当祂住在那里，⼈就进⼊神，留

在那里，好消失并完全湮没在神里面，如同⼀个空瓶⼦在海里，装满了海⽔。

魂被神包围，满了神，被包裹在神里面，但并不明白神。 

可是这魂消失在神里面的时候做什么呢？她似乎看起来什么也不做吗？

哦，正是这阶段她才结出真正的果⼦！接下来耶稣基督就说了这个美妙的比

喻：“枝⼦若不常在葡萄树上，自⼰就不能结果⼦；你们若不常在我里面，也是

这样。”葡萄树和枝⼦之间的联结是什么？这是⼀种亲密的联合，使葡萄树和枝

⼦成为⼀体。奇妙的联合！经历这事的⼈必明白。正是在这圣洁的联合中，枝

⼦没有自⼰的动作或⽣命，枝⼦结果⼦，但果⼦如此佳美和丰富，让所有品尝

的⼈都欢喜。 

 

15:5 我是葡萄树，你们是枝子；常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结

果子。因为离了我，你们就不能做什么。 



 

 164 

 

耶稣基督重复这些话，好让这些话更深印在他们⼼里。因此，祂又说，我

是葡萄树，你们是枝⼦。这样住在我里面的⼈就多结果⼦，果实累累，因为离

了我，你们就不能做什么。然⽽，即使最好的⼈做起事来，也仿佛什么都仰仗

他们，虽然耶稣基督告诉我们，我们什么也做不了。 

 

15:6 人若不常在我里面，就像枝子丢在外面枯干，人拾起来扔在火里烧了。 

 

有两种⽅式住在神里面。普通的⽅式就是藉着普通恩典住在祂里面，作为

祂教会的⼀员⽽与耶稣基督联结。还有⼀种⽅式，之前说过，是藉着信⼼⽽住

在神里面。 

也有两种⽕，⽕里的⼈是照着他们的光景和灵程⽽燃烧。我们若与耶稣基

督分离，失去第⼀种联合，也就是藉着恩典的联合，就必在地狱的⽕中燃烧。

我们若失去第⼆种联合，就会在炼狱的⽕中燃烧。 

 

15:7 你们若常在我里面，我的话也常在你们里面；凡你们所愿意的，祈求就给

你们成就。 

 

    我们若常在神里面，⾏祂的旨意，也就是遵守祂的话，凡我们所求的，祂

都给我们成就。因为除了祂的感动，我们没有别的感动；除了祂的旨意，我们

没有别的意志，我们只要祂想给的。如果⼈⼀直留在神里面，不为「⼰」⽽⾏

动，就会发⽣上述情况。 

 

15:8 你们多结果子，我父就因此得荣耀，你们也就是我的门徒了。 

 

    你们以这种⽅式多结果⼦，神就因此得荣耀。只有在耶稣基督里结的果⼦

会荣耀神。我们成了耶稣基督的门徒，也就是说，我们遵守祂的话，效法祂的

榜样。 

 

15:9 我爱你们，正如父爱我一样，你们要常在我的爱里。 

 

    耶稣基督把祂对门徒的爱比作⽗对祂的爱。这⼴⼤⽆限的爱如此深厚，以

致于祂为⼈类牺牲。祂只求⼈类认识到祂⽆限的爱，好叫我们住在祂的爱中。

然⽽⼈类不想这么做。可怕的忘恩负义！当我们恳求并认可祂爱的时候，我们

就有福了。这是祂赐予我们的怜悯和恩典中的恩典。 

 



 

 165 

15:10 你们若遵守我的命令，就常在我的爱里；正如我遵守了我父的命令，常在

他的爱里。 

 

    耶稣基督给了我们⼀个从外在和内在都可以效法的榜样。从外在，祂要我

们遵守祂的命令，并遵守⽗的所有旨意，像祂做的那样。从内在，不做别的，

只住在祂的爱里。住在祂爱里是什么意思？从里面看，我们住在祂恩典和仁爱

里，接受里面爱的各种运⾏，没有别的。从外面看，我们爱，并效法耶稣基

督，尽自⼰的本分。从里面看，爱；从外面看，照着神的旨意⾏动。 

 

15:11 这些事我已经对你们说了，是要叫我的喜乐存在你们心里，并叫你们的喜

乐可以满足。 

 

    耶稣基督告诉门徒，祂的喜乐必存在他们⼼里，不是属世的欢乐，⽽是祂

的喜乐。凡住在神纯爱中的⼈都有神⽆可⾔喻的喜乐。因此，这爱把神的喜乐

赐给⼈。可耶稣为何加上⼀句，并叫你们的喜乐可以满⾜？这表明我们的满⾜

就是拥有神的喜乐。我们的悲伤经常来自看见并认识到我们没有能⼒爱或⾏

动。耶稣基督说，当我们住在祂的爱里，那就⾜够了。如果我们⽆法⾏动，让

我们满⾜于住在祂的爱里，这是最⾼贵的⾏动，比任何⾏动都更完全。这样，

神的喜乐就住在我们里面，所有喜乐就必被神的喜乐完全、完成和超越。 

 

15:12 你们要彼此相爱，像我爱你们一样，这就是我的命令。 

 

    耶稣基督命令我们彼此相爱。祂想让我们彼此相爱，像祂爱我们⼀样。祂

并没有说，只爱那些可爱的。否则这爱就算不得什么。但我们要像祂爱我们⼀

样去爱，这样就延伸了律法。这不是建议，⽽是命令。在我们没有任何魅⼒和

美德吸引祂来爱我们的情况下，耶稣基督还是爱了我们；当我们还是祂最⼤仇

敌，满了过失和不堪的情况下，祂爱了我们；当我们用傲慢得罪了祂，祂爱了

我们；当我们藐视祂的良善，祂爱了我们。祂要我们爱别⼈，就像祂爱我们⼀

样，用如此真诚的友谊，乐意为我们最⼤的敌⼈付出⽣命。 

 

15:13 人为朋友舍命，人的爱心没有比这个大的。 

 

    耶稣让⼈知道祂希望我们的爱是基于祂自⼰的爱之后，就说出了⼤爱意味

着为朋友舍命。可神啊！你所做的更超越⼤爱。你不仅为朋友舍命，⽽且为众

仇敌和罪⼈舍命。唉！你是为仇敌舍命，⽽我们甚⾄对朋友都连番羞辱并丢

弃？如果我们的朋友不经意间对我们犯了错，我们就把他当成仇敌。 



 

 166 

 

15:14 你们若遵行我所吩咐的，就是我的朋友了。 

 

    ⽆法⾔表的福分！被抚养成神的朋友，并有祂真友谊的所有益处！但我们

必须遵⾏神的旨意，不仅遵守祂律法的命令，还包括祂的建议，否则就得不到

这恩慈。 

 

15:15 以后我不再称你们为仆人，因仆人不知道主人所做的事；我乃称你们为朋

友，因我从我父所听见的，已经都告诉你们了。 

 

    友谊的真实特征就是敞开⼼扉，当我们对朋友⽆所隐瞒时，我们的⼼就连

接在⼀起。神和⼈之间的奇妙友谊！神让这⼈知道祂所有旨意，向这⼈启示祂

的诸般奥秘，在她的⼼里扩展祂的⼼。⼈若不失去自⼰在神里面，就⽆法了解

神！神和祂⼼爱之⼈的友好交往啊！若不亲身经历，谁能懂呢？这是真朋友和

祂仆⼈们之间的区别。正如我们伟⼤的朋友已经证实的，神赐圣灵是没有限量

的（约 3:34）。神⼼里发⽣的事只有神的灵知道。由于神赐圣灵是没有限量

的，神的诸般奥秘被启示出来也是没有限量的。 

 

15:16 不是你们拣选了我，是我拣选了你们；并且分派你们去结果子，叫你们的

果子常存，使你们奉我的名，无论向父求什么，他就赐给你们。 

 

    但为了让我们不以为我们的福分标志着我们凭自⼰的长处或努⼒，以耶稣

基督为中⼼，从⽽配做祂的朋友，祂补充说：“不是你们因看见并考虑到我的恩

慈良善和我的身份，⽽拣选了我。不是你们凭自⼰的选择和能⼒⽽拣选了我。

⽽是我凭着⼀个好到不可能的优点⽽拣选了你们。我拣选你们不只是为了我自

⼰，并且分派你们去别⼈那里，在所有⼼里结果⼦，使他们认识并爱我。但是

要让这果⼦出于我，好叫果⼦即使遭受奇特的逼迫也能常存。为了那些你们为

神赢得的⼈，你们奉我的名，⽆论向⽗求什么，祂就赐给你们。哦，我们⽆法

相信从所有与神联合之⼈⽽来的益处，他们将为神赢得多少颗⼈⼼！由于他们

结果累累，魔鬼竭尽全⼒逼迫那些教导别⼈内里⽣命道路的⼈。 

 

15:17 我这样吩咐你们，是要叫你们彼此相爱。 

15:18 世人若恨你们，你们知道恨你们以先，已经恨我了。 

 

    耶稣基督又强调了弟兄仁爱和相爱的命令。这命令与祂的⼼最为相近，却

较少被实践。凡是想要与耶稣基督同在的⼈都必遭受世⼈最奇特的迫害。世⼈

恨恶你们，并逼迫⾛内里⽣命道路的⼈，他们甚⾄让好⼈来定罪并谴责内在之



 

 167 

⼈。耶稣啊！你是公正圣洁的，但你支持⼈们对内在之⼈的敌对、忿怒和责

备。世⼈在恨你们以先，已经恨我了。耶稣基督被当做罪犯处死在⼗字架上。

你尚且被如此对待，你的朋友们也被如此对待有何稀奇呢？我们正在跟随神道

路的最⼤标记就是针对跟随耶稣之⼈的逼迫。⼈们用千百个谎⾔诽谤他们，以

最残酷的逼迫对待他们。 

 

15:19 你们若属世界，世界必爱属自己的；只因你们不属世界，乃是我从世界中

拣选了你们，所以世界就恨你们。 

 

    在世上，荒淫和罪恶的⼈不受逼迫，反被认为是诚实的⼈。⼈⼈试着讨他

们欢喜。为什么？因为他们属于世界，世界就爱他们、赞赏他们。相反，⼀个

⼈践⾏美德，凭圣灵⾏事为⼈必遭遇最奇特的逼迫。⼈们归罪于他们，仿佛他

们是浪荡⼦。真有德⾏的⼈被谴责，⽽真浪荡⼦却受欢迎、被合理化，被谅

解。许多种迫害临到神仆⼈身上。世界与神仆⼈的仇敌和睦共处，却⼀直对神

仆⼈们怒⽓冲冲。更让这些逼迫奇特之处在于，逼迫者常有好名声。这让逼迫

越发糟糕。因为逼迫者若有好名声，就使逼迫显为公正。没⼈怀疑控告的真实

性，逼迫者以为他们是在服事神。这⼀切发⽣是因为，神用特殊⽅式拣选了这

些⼈，把他们从世界中拉出来。 

 

15:20 你们要记念我从前对你们所说的话：‘仆人不能大于主人。’他们若逼迫了

我，也要逼迫你们；若遵守了我的话，也要遵守你们的话。 

 

    但为了让圣徒们不惊讶于将要受的奇特逼迫，耶稣基督想让他们被如此对

待。仆⼈不能⼤于主⼈，祂的仆⼈们必也这样受逼迫。耶稣基督说，他们必逼

迫你们，因为我是你们的主，我是圣洁和公义的。你会因被待如我⽽抱怨吗？

他们若逼迫了我，也要逼迫你们。毫⽆疑问，耶稣基督的确受了逼迫。因此除

了逼迫以外，别指望任何别的事。然⽽，凡遵守耶稣基督话的⼈，也要遵守门

徒们的话。凡拒绝藐视祂话语的⼈，也必藐视拒绝祂门徒们的话。耶稣基督的

话对三类门徒宣讲。第⼀类接受话，但并不遵守话。第⼆类不想接受，并藐视

话。⽽第三类喜乐地接受话并忠⼼地遵守话。 

 

15:21 但他们因我的名要向你们行这一切的事，因为他们不认识那差我来的。 

 

    神的仆⼈们在患难中必然会得的安慰就是，他们是因神的名⽽受苦。那些

逼迫者并不晓得，神仆⼈是被神差遣来圣别他们，并教他们当⾛之路的。 

 



 

 168 

15:22 我若没有来教训他们，他们就没有罪；但如今他们的罪无可推诿了。 

 

    耶稣基督用话语和榜样来告诉他们祂最纯洁的原则。因为如此，所以他们

的罪⽆可推诿了。他们不听，也不跟从祂教导的路。他们的瞎眼使他们傲慢地

攻击朗若白昼的事物，苛待有史以来最纯洁的爱。 

 

15:23 恨我的，也恨我的父。 

15:24 我若没有在他们中间行过别人未曾行的事，他们就没有罪；但如今连我与

我的父，他们也看见也恨恶了。 

 

    不爱耶稣基督，就不可能爱神。我们爱耶稣基督，就不可能不爱祂所有原

则、建议和榜样。但那些恨恶福音，⽆法忍受祂严厉的⼈，就不爱耶稣基督。

然⽽，当祂对⼈有特殊要求时，会伴随着神迹奇事。祂若对⼀个⼈有超乎平常

的某种要求，就会用恩典充满这⼈。这就让⼈⽆可推诿，使⼈显为有罪。因⼈

已经尝了神的良善和甘甜，却还回避神的要求。他们喜爱安慰的愉悦感，却恨

恶⼗字架和苦楚，要认识耶稣基督就会伴随这些。他们恨恶耶稣基督，恨恶做

祂所喜爱的事；他们恨恶祂的⽗。他们必说，我们爱神。我们恨恶的不是神，

⽽是⼗字架和痛苦。他们喜爱神友好的部分，却恨恶受苦。这是滥用。 

 

15:25 这要应验他们律法上所写的话，说：‘他们无故地恨我。’ 

 

    糟糕的基督徒⽆故地恨恶耶稣基督！他们⼗分恨恶祂，若是能，恨不得毁

灭祂，好叫他们能有更多自由去犯罪。他们⽆法忍受祂的正直公义。他们很清

楚祂会惩罚，但他们对罪恶的喜爱叫他们藐视祂的良善，并恨恶祂的公正。他

们⽆故地恨神，因为神做最好的事时，他们却恨恶祂。 

 

15:26 但我要从父那里差保惠师来，就是从父出来真理的圣灵，他来了，就要为

我作见证。 

15:27 你们也要作见证，因为你们从起头就与我同在。 

 

当神的安慰，恩典和爱的圣灵进⼊⼀个⼈⼼里，祂来了，就要为耶稣基督

作见证。这是真理的圣灵，驱散⼈⼼里错谬的⿊暗。这时，我们所恨恶的⼗

架、苦楚、委屈、逼迫、不幸、关于制欲的教导，才显为恩慈和神圣。于是这

⼈开始爱这些曾经惧怕的事物。这是真理的灵已经进⼊⼈里面的标志。她爱以

往所恨恶的，她寻求以往所逃离的，她想要以往所惧怕的。于是这圣灵就在⼈

⼼底见证耶稣基督的真理，⼈就痛恨自⼰认识这爱太迟了。她越发感受到她爱



 

 169 

的热烈，因为她清楚看见自⼰的错误和愚昧。她像奥古斯丁那样说，“既古又新

的美啊，我对这美相见恨晚！其良善美好我爱得太迟！”（《忏悔录》） 

但耶稣基督为何要对使徒们说，“你们也要作见证，因为你们从起头就与我

同在”？这真理不仅是为着使徒职分，也伴随着那些被圣灵膏抹的⼈。因为当神

想要改变⼀个⼈，祂就派⼀个见证给⼈，让这⼈对外宣讲这见证。同时，恩典

在里面流动，这是使徒职分的双重见证。除此之外，还有⼀个见证，就是我们

看见恩典在被改变之⼼中的诸般果效。我们尝过、感受过之后，就忍不住作见

证。我们看见新⽣命在那些已经经历这点的⼈身上，因此我们抓住机会为耶稣

基督在⼈里面掌权⽽作见证。凡长期经历这情形的⼈就更有能⼒宣扬耶稣基督

在⼈⼼里的掌权。耶稣基督对他们说，“你们从起头就与我同在，你们知道、尝

过，并经历过我的良善，伴随了我所有⾏动，见证了我的神迹奇事，我的诸般

恩典在你们身上丰富涌流。你们在我的诸般患难中跟随了我，你们长长久久从

我的同在中得⼒。要不要向别⼈作我的见证，取决于你们。” 

 

 

约翰福音第⼗六章 
 

 

16:1 我已将这些事告诉你们，使你们不至于跌倒。 

16:2 人要把你们赶出会堂，并且时候将到，凡杀你们的，就以为是事奉神。 

 

    耶稣基督警告使徒们将要发⽣的事，使他们不⾄于跌倒。祂希望跟随祂的

⼈相信神遇见并握住⼈的⽅式是良善的，好叫祂能成功宣扬真道，有见证作为

扶持。⽽当圣洁之⼈被那些拿着科学钥匙、本当扶持他们的⼈所苛待并谴责

时，他们经常就会以为这是愚昧。我们惧怕⼀个被全世界定罪和攻击的教导。

于是别⼈就反感所教导给他们的真理。在逆境中，他们离弃了曾在顺境中扶持

他们的神的道路。这就是为什么耶稣基督预先对门徒们说，他们将会做什么，

他们必然要受的⼀切苦，好等事情发⽣的时候，他们清楚看见祂的预⾔。在对

圣徒的逼迫中更严酷的⼀点是，逼迫者相信自⼰是在献祭给神，这让他们越发

热⼼。他们让自⼰笃信这点，于是越发热衷于逼迫。 

 

16:3 他们这样行，是因未曾认识父，也未曾认识我。 

16:4 我将这事告诉你们，是叫你们到了时候，可以想起我对你们说过了… 

 



 

 170 

他们的粗暴⾏径是出自他们里面的⽆知。耶稣基督说，将要受苦的⼈必得

安慰，也可以想起耶稣基督对他们提前说过这些事了。 

 

16:4…我起先没有将这事告诉你们，因为我与你们同在。 

16:5 现今我往差我来的父那里去，你们中间并没有人问我：‘你往哪里去？’ 

 

    耶稣基督过去以可感知⽅式与他们同在的时候，祂并没有把他们要受苦这

事告诉他们。祂还与他们同在的时候是⼀段欢乐和甜美的时光，没有受苦。那

时与祂⼀起承受最⼤的⼗字架也是愉悦的。可⼀旦祂离开，唉！就只有悲伤和

苦楚⽽已，里外都是如此。离开前，祂告诉我们将要为祂承受的⼗字架。祂提

醒⼈那些⼗字架，⽽这⼈全⼼愿意接受，因为耶稣基督此时与她同在。与祂⼀

同受苦是个祝福。但是直等到祂离开，受苦才来。这时她感受到了自⼰的损

失，却⽆可救药。当耶稣基督用⼀种可感知的⽅式离开她时，祂预备她承受这

损失。因此她把自⼰丢弃给这损失。但她没想着要问耶稣，“你往哪里去？”，

或者问，“你是不是要离开很长时间？”⼈哪，你若知道耶稣的不在会让你付出

怎样的代价，就不会主动愿意牺牲你自⼰了。然⽽，神征求了她的同意，她同

意了，没有多去注意神向她要的是什么，以及她要跟随祂到哪里去。 

 

16:6 只因我将这事告诉你们，你们就满心忧愁。 

 

尽管她没想什么，却仍满⼼忧愁。⼼感受到某种程度的痛苦，使她陷⼊深

深的疑惑不安。她分辨不出什么，除了知道自⼰强烈的痛苦仍是⼀种平静的痛

苦。我们若问这样的⼈她有什么或想要什么，她会说不出来。 

 

16:7 然而我将真情告诉你们，我去是与你们有益的。我若不去，保惠师就不到

你们这里来；我若去，就差他来。 

 

尽管耶稣基督的这剥夺令她苦恼和荒凉，她仍觉得这是有用的。因为若是

没有这荒凉的灵程，她就不会进⼊另⼀个于她有益的灵程。耶稣基督的剥夺必

须产⽣死亡，圣灵才能来点活她，用丰富和持久的恩典充满她。然⽽，多数⼈

不接受这位神圣的保惠师，因为他们不想被夺去耶稣基督可感知的同在。我们

总想抓住我们起初认识耶稣基督的⽅式，但我们绝不该这样做。我们要满⾜于

被剥夺的状态，⽆论它持续多长。我们必须经历这点，否则保惠师就不到我们

这里。我们如果不离开默想，就不会进⼊默观。多数⼈想要进步，达到最后的

⼏个灵命历境，却不愿离开起步阶段。我们想要成长，却不愿失去任何事物。

这就是为什么我们什么也得不到。 



 

 171 

 

16:8 他既来了，就要叫世人为罪、为义、为审判，自己责备自己。 

16:9 为罪，是因他们不信我； 

16:10 为义，是因我往父那里去，你们就不再见我； 

16:11 为审判，是因这世界的王受了审判。” 

 

当圣灵开始祂对魂的神圣注⼊，祂产⽣三种不同果效，这也是祂降临到使

徒们身上时曾产⽣的。祂必证实世⼈有罪，因他们不信耶稣基督。同样，祂也

让祂⼊住的⼈知罪，因她里面虽然已经有了神圣运作，却仍未相信这些运作。

于是她知道了自⼰的罪，⽽且她的过失似乎⼀直是她所有困境弊端、失去美物

的原因。 

祂也启示她真理，让她明白义在于让耶稣基督回到⽗那里，不试图挽留

祂。也就是说，让凡事都回归神这源头。这样，随着凡事回归源头，就实现了

公义，凡事回到了本来的位置。⽆有仍是⽆有，愿意被夺去⼀切美物。这样就

实现了公正。魂安歇于彻底的赤裸中，神取⾛本属于祂的，⽽她仍确信神造了

她。凭这确信，她进⼊神的权益，并为此喜乐。但直到耶稣基督回⽗那里，才

赐下这光。 

第三种果效就是履⾏对这世界的王的审判。凡属于亚当之罪的，都被定罪

和审判，都被⽆怜悯地摧毁。这三个果效就是耶稣基督在魂里的真实运作。 

 

16:12 我还有好些事要告诉你们，但你们现在担当不了。 

 

耶稣基督告诉祂的门徒们，这三件事的解释如此重⼤，倘若现在就告诉他

们，他们担当不了。需要⾜够强壮，才能理解和支持这些事！⽽另外，那些⾜

够有福，可以承受神公义的⼈，必得安慰，因为他们听见这应许：这世界的王

已经受了审判！⼀个已经被夺去⼀切，完全湮灭，并把⼀切属于神的东西都归

还给神的⼈，魔鬼在这样的⼈身上没有权柄。凡事上，没有什么可以拿⾛。不

出离“⽆有”状态的⼈是⽆法惧怕魔鬼的。魔鬼害怕并逃离她。 

 

16:13 只等真理的圣灵来了，他要引导你们明白一切的真理，因为他不是凭自己

说的，乃是把他所听见的都说出来，并要把将来的事告诉你们。 

 

当⼈被置于真理中，真理的圣灵就被交通传输给她。那时，她就被最纯粹

的光所开启！祂向她揭示她⼀直以来不知道的那些最纯洁的奥秘。祂不是凭自

⼰说的，因祂出于⽗和⼦。 

 

16:14 他要荣耀我，因为他要将受于我的告诉你们。 



 

 172 

16:15 凡父所有的，都是我的，所以我说，他要将受于我的告诉你们。 

 

耶稣基督说起神圣位格的圣灵流出。由于圣灵是来自⽗和⼦，所以祂只会

给出这些神圣位格所交通传输给祂的。于是耶稣基督说，祂从⽗领受⼀切，并

把⼀切都交通传输给圣灵，但祂并不从圣灵领受任何事物27。作为所有交通传输

的源头，圣灵是神圣三⼀对外所有神圣交通的执⾏者（term）。所有对⼈类的

交通传输都是圣灵做的，因为当与神的内部交通结束时，圣灵是所有外部交通

传输的源头。为这缘故，「道」成⾁身是由圣灵来运作的。马利亚是靠着圣灵

从「道」和⽗领受⼀切，是圣灵使「道」成形在她身体和⾎里。 

为这缘故，⼼的祈祷是必要的。尽管圣灵对全魂都有权柄，像⽗与⼦对⼈

的全魂有权柄⼀样，但圣灵的独特运作是在⼈的意志里。这样，所有交通传输

给⼈类的，由耶稣基督成就的恩典，都是交通传输给⼈的意志。所有非必要性

恩典和启示赐给⼈，都是为了预备好⼈的意志，便于接受那些必须交通传输给

⼈的恩典。因此有必要让意志顺服，并实⾏对意志的准则操练。我们必须把⼼

的所有欲望都转向神。神吸引我们转向祂，并用祂自⼰充满我们的魂。 

这也是为什么耶稣基督被提到天上以后，圣灵降下是必要的。圣灵若不

来，耶稣基督的死和复活就会⽆用，这并非因为缺少价值或遗漏了什么。⽽是

因为只有圣灵能应用耶稣基督所成就的⼤⼯，圣灵来到世上，把耶稣基督在凯

旋中带到天上的⽆限成就分给⼈类。耶稣基督把祂成就的所有恩典都交到⽗⼿

里，好分给⼈类。 

耶稣基督把祂⼀切成就都交给⽗，⽗与⼦差遣圣灵把这些成就应用到⼈类

身上。哦，把我们的⼼向圣灵敞开，吸引爱的神，我们就必有神圣三⼀的同

在。 

 

16:16 等不多时，你们就不得见我；再等不多时，你们还要见我。” 

16:17 有几个门徒就彼此说：“他对我们说‘等不多时，你们就不得见我；再等

不多时，你们还要见我’；又说‘因我往父那里去’，这是什么意思呢？” 

 

很少有⼈明白这些话的含义，只等他们向祂敞开⼼扉。这话难住了使徒

们，迫使耶稣对他们说了下面这番话。 

 

16:19 耶稣看出他们要问他，就说：“我说‘等不多时，你们就不得见我；再等

不多时，你们还要见我’，你们为这话彼此相问吗？ 

 
27 盖恩夫人注：我们知道这是祂神圣位格和祂神圣运作的法则。否则就会有回流现象：父与子从圣灵领
受祂们交通传输给圣灵的事物。 



 

 173 

16:20 我实实在在地告诉你们：你们将要痛哭、哀号，世人倒要喜乐；你们将要

忧愁，然而你们的忧愁要变为喜乐。 

 

为了启发他们，耶稣基督告诉他们关于失去祂外面和里面同在的事。祂让

他们知道祂隐藏不见产⽣的果效，以及耶稣基督返回⼈魂里产⽣的果效。祂

说，⾄于你们，如今我的同在是你们可感知的扶持，当你们失去我同在，你们

将要痛哭、哀号，郁郁不乐如同可怜的孤⼉，像⽺没有了牧⼈，像忍饥挨饿没

有食物的⼈。相反，世⼈倒要喜乐，因他们不会为失去祂同在⽽痛苦。他们从

未尝过祂同在的甘甜。当不懂祂上好的世⼈在喜乐，⽽你们被夺去这上好，必

感到痛苦，因为虽然你们拥有这上好，却不晓得，因为失去了对这上好的清晰

感知。但将来到了时候，你们就会明白这情形的真相。到时，你们的忧愁要变

为喜乐，⽽且是持久的极⼤喜乐。那时你们就必明白，⼈所以为的剥夺乃是乐

事。什么都不如亲身经历更能明白内里⽣命的各个灵命历境。有极⼤的痛苦、

焦虑不安和患难，超过⼈所能述说的。但这痛苦要变为喜乐，痛苦的⼤小与喜

乐的⼤小成正比。为了重申自⼰所说的，耶稣基督用了世上最恰当的⼏个比

喻： 

 

16:21 妇人生产的时候就忧愁，因为她的时候到了；既生了孩子，就不再记念那

苦楚，因为欢喜世上生了一个人。 

 

的确，⼈经历的诸般痛苦乃是⽣产之痛。这些是奇特的剧痛，让⼈只能想

着现在的险恶，⽆法想着随后必有的美好。当果⼦隐藏，我们就只感受到痛

苦，经常感受到死亡的危险。既⽣了孩⼦，就忘了所有痛，只想着为⼈母的快

乐。同样，耶稣基督在⼗字架上⽣了我们所有⼈，带⼀个新⼈脱离我们败坏的

旧⼈。我们也必同样经历所有这些事。这就是为何耶稣基督说了这个普遍性的

比喻之后，对使徒们说了下述具体的话。 

 

16:22 你们现在也是忧愁，但我要再见你们，你们的心就喜乐了；这喜乐也没有

人能夺去。 

 

你们现在也是忧愁，因为你们即将进⼊⼀个完全的剥夺。我必以⼀种可感

知的⽅式与你们分离，但我要再见你们。我必把自⼰永远地给你们，好叫你们

再也不会失去我，你们的喜乐也将满⾜。这喜乐也没有⼈能夺去。只存在于受

造物中的欢乐⽆论多尊贵，却总是会失去。因为欢乐若是被⽅法所支撑，如果

⽅法没了，欢乐也就消失了。但那只基于神的喜乐，就像神⼀样不会变，当万

事都缺失的时候也继续存续。 



 

 174 

 

16:23 到那日，你们什么也就不问我了。我实实在在地告诉你们：你们若向父求

什么，他必因我的名赐给你们。 

 

于是⼈什么也不问了，也⽆法渴慕任何直视，因为她已经完全拥有知识。

她被有效地置于真理之中。她不再感到⽆知，因为她所想知道的⼀切，已经都

赐给她了。她所渴望知道的，都赐给她了。这时候，求什么，都得着。这⼈去

求什么，都赐给她。 

 

16:24 向来你们没有奉我的名求什么，如今你们求就必得着，叫你们的喜乐可以

满足。 

 

要理解这话，就必须知道这不可能是耶稣基督对祂使徒们的责备话，“向来

你们没有奉我的名求什么,”有⼈以为⼈必须总是求，尽管有时是不可能做到

的。耶稣基督对祂的使徒们说的是，他们以前已经经历了没有能⼒求的阶段。

⽽当我们已经失去了所有的求、以及⼀切求的能⼒，耶稣基督就带来⼀个新阶

段：我们有完全的自由去求，⽽且求就必得着。没有什么不是立刻赐予的。那

时，⼈的喜乐可以满⾜。 

 

16:25 这些事，我是用比喻对你们说的；时候将到，我不再用比喻对你们说，乃

要将父明明地告诉你们。 

 

只要信⼼的道路持续，这是条寓⾔和解谜的路。⼈只藉着影⼉和亮光看事

物。她没有确据。因为尽管信⼼本身非常确定，对信⼼所引领的⼈⽽⾔却满了

不确定。这里我们说的不是神学上的信⼼，⽽是这灵程里运⾏⼀个祈祷所需的

信⼼。我说，自我引导的⼈有不确定性、怀疑、惧怕，并持续盲目。正因如

此，她不让信⼼用⼀种⽆法感知的隐藏⽅式来扶持她，她总是渴望盲目把自⼰

交于这⽆法辨明的作为，这作为对她⽽⾔变得残忍。但过了这段时间，我们看

见这严苛对⼈是有用的，使⼈向自⼰的感觉和观念死。于是，祂不再用比喻说

话。⼀切都敞开明说，永恒开始了。 

 

16:26 到那日，你们要奉我的名祈求；我并不对你们说，我要为你们求父。 

16:27 父自己爱你们，因为你们已经爱我，又信我是从父出来的。 

 

这灵程把⼈放在怎样⾼升的地步！耶稣基督保证，祂必替你们求，用她每

天得到的见证，让她对神的良善极为有把握，好让她不可能怀疑。于是信⼼将



 

 175 

被神⽆限的爱所奖赏，神对这可怜受造物的爱还要更⼤，因为她曾在鲜有扶持

和盼望的时候却有信⼼。 

 

16:28 我从父出来，到了世界；我又离开世界，往父那里去。” 

 

⼦神啊！什么使你离开你⽗的怀抱去进⼊世界？是爱。⼦神啊！什么使你

回到你⽗那里？是爱。你来世上，为让⼈知道去天上的路。你回到天上，为要

开门，并把我们带⼊天上。你告诉我们，我们是从你⽽出，必须回到你那里，

正如你回到你⽗那里，你本是从⽗出来的。为此，我们有必要离开自⼰，正如

你离开世界。 

 

16:29 门徒说：“如今你是明说，并不用比喻了。 

16:30 现在我们晓得你凡事都知道，也不用人问你，因此我们信你是从神出来

的。” 

 

⼀个在诸般见证和确据上尚未很好地湮灭死⼰的⼈里面，会发⽣⼀件奇怪

的事。信⼼竭尽所能领⼈⾛另⼀条路。这件事为什么当诸般见证过去后，确定

性也消失了。⽽当⼀个见证回来，确定性也同时苏醒。有多少次门徒们有关于

耶稣基督真理的见证，多于祂刚告诉他们的这些简单的话？祂的神迹奇事本身

就已经向他们说明，祂是从神出来的。信⼼扶持见证，但即使当确定性失去，

见证也失去，也只会再次唤醒同样的见证。神之「道」的简单显现则不同。神

的话越简单，就越确定。神的话客观洞察⼀切，并提供证据，让⼈⽏庸置疑。

神的话不是以清晰话语的⽅式被听见，⽽是⼀个简单的话语被显明并刻印在魂

里。这话被显明为⼀个动作（verb）。这就是为什么使徒们说，因此我们信你

是从神出来的。 

 

16:31 耶稣说：“现在你们信吗？ 

16:32 看哪，时候将到，且是已经到了，你们要分散，各归自己的地方去，留下

我独自一人；其实我不是独自一人，因为有父与我同在。 

 

初次清晰的显现通常会被⼈紧紧跟随。主啊，让魂知道她有上千个弱点，

⽽且必将为此受苦，岂不残忍？只是软弱本身造成这局面，并非是你得罪了你

的跟随者。你用这点来湮灭可怜的受造物，让她死于痛苦。不过，这魂若有任

何扶持，其受的苦就算不得什么。可是，唉！有个彻底的分散。⽆⼈⽆物留下

来。更奇特的是，是她抛弃了她良善的主。她看见，是她抛弃了主，留下祂独

自⼀⼈。她不看自⼰的错，⽽是想找到祂，全⼒奔向祂。唉，⼀切努⼒皆是徒



 

 176 

然。祂不在。她若见到祂，这会更让她痛苦。在她想象着祂的时候，看见祂死

于忧愁和爱。她明白，是她的不忠导致了祂⼀切忧愁。可怕的打击！她若少蒙

光照，这打击就不会这么严酷。可是，唉！以如此特殊的⽅式认识了祂，如今

却因自⼰的错失去祂，这是最不可思议的事。 

 

16:33 我将这些事告诉你们，是要叫你们在我里面有平安。在世上你们有苦难，

但你们可以放心，我已经胜了世界。” 

 

耶稣基督说了这些事，好叫⼈不指望从任何受造之物得平安，⽽是单单在

祂里面找到平安。仰仗于任何受造物的平安，⽆论看着多么崇⾼升华，总是会

离去。但只存在于神里面的平安，独立于万事万物，不需要任何事物来支撑。

因此这平安是⽆法撼动的，众使徒和所有弃绝自⼰给神之⼈拥有的就是这种平

安，这平安绝不会搅扰他们，反⽽越发使他们平静镇定。因为他们的平安是在

于神，是藉着失去所有别的⼀切⽽得以加强。惟有神自⼰能赐予这完全完美的

平安。 

但我们怎样才能得到这平安呢？是藉着⼗架、患难、悲惨、藐视、困惑、

诽谤，⼀切看似是损失的，实则坚立这魂。受苦和信靠是必要的。但我们信靠

谁？是我们的美德或勇⽓吗？不。信靠为神做的⼤事吗？不。每件事都可能毁

灭我们的平安。我们需要把信⼼放在神身上，神已经胜了世界。祂必征服并摧

毁我们里面的世界，以及⼀切依赖于世界的事物，还有任何拦阻这完全平安的

障碍。因此我们不需要来自受造物和我们自⼰的可感知恩典，好叫我们的平安

⽆法撼动，因这平安只立基于神自⼰。我是说，神赐予⼈，并被⼈接受的诸般

恩赐、恩典和恩惠，都成为⼈这受造物的⼀部分。然⽽我们的平安不依赖于这

些事物，⽽是有赖于失去事物。神的平安是立基于神，只与神相和谐，与我们

或任何受造物都⽆关。这平安在于失去万事，只能在神自⼰里面才能找到这平

安，这平安是已经胜了这世界的耶稣基督为我们成就的。 

 

 

约翰福音第⼗七章 
 

 

17:1 耶稣说了这话，就举目望天说：“父啊，时候到了，愿你荣耀你的儿子，使

儿子也荣耀你； 

 

神圣救主啊！你向⽗求的是什么荣耀呢？你说时候到了。的确时候到了。

但指的是什么样的时候？是⼀个声名狼藉之⼈遭受藐视、困惑和最极端悲伤的



 

 177 

时候。这是你求的荣耀，用来荣耀⽗吗？没错，是这荣耀，但这荣耀只有耶稣

基督能懂，也是为着那些与祂联合，被变化成祂形像的⼈。耶稣基督是⼈，也

是神。祂作为⼈和神说话。作为⼈，祂得到的最⼤荣耀就是耻辱、丢脸，恶名

和折磨。祂的神性和⼈性完全位格合⼀，从⽽祂里面的天性承受的羞耻比所有

其余⼈类承受的羞耻加起来还要多。因为羞耻是唯⼀的真荣耀，所以耶稣基督

以这种⽅式所得的荣耀远比所有其他⼈多。祂是⼈类的耻辱和污名，正如耶利

米哀歌 3:30说的。祂受的羞辱极⼤，超过其他⼈。祂是⾍，不是⼈，⽽是所有

⼈类的耻辱。所以我们说，⼈类与神相和谐能得到的最⼤荣耀，就是有份于祂

的羞耻和恶名，并被祂的受苦所压倒。这是耶稣基督曾拥有的唯⼀荣耀。这就

是为什么福音书作者记载，祂对⽗神说话时举目望天，表明⼈必须被举升，才

能明白真荣耀在于什么。在这举升中，我说，祂对⽗说，时候到了。这是我为

你受苦的荣耀时刻。荣耀你的⼉⼦这个⼈。赐给祂最极端的受苦，这是为着祂

的尊荣，使⼉⼦也荣耀你。祂对神说了这话，因为神能得到的最⼤荣耀就是看

到⼀个神在神之下，⼀个神在神面前被湮灭，⼀个受苦的神，被藐视卑屈，恶

名昭著。祂遭受这些，仅仅因为祂是个⼈。因为祂若没有成为⾁身，不是⼈

类，祂就不可能受苦或被羞辱。只有藉着「道」成⾁身，披上时间里的易逝属

性（a passing nature），才有可能受苦或被羞辱。这是祂能给祂⽗神的最⼤荣

耀，祂的⽗从祂接受了这荣耀，这也是祂作为⼀个⼈能得到的最⼤荣耀。 

 

17:2 正如你曾赐给他权柄，管理凡有血气的，叫他将永生赐给你所赐给他的

人。 

 

神圣救主啊！你⽗是如何赐给你权柄，管理凡有⾎⽓的⼈？你忍受过的羞

辱、⼗架和恶名必所有其他⼈加起来还多。这里，耶稣基督的权柄已经被坚

立。是如何以这种⽅式坚立的呢？祂将永⽣赐给你所赐给祂的⼈。但永⽣只能

藉着受苦⽽实现，藉着效法耶稣基督的见证：基督这样受害，又进⼊他的荣

耀，岂不是应当的吗？（路 24:26）但⼈⼦若用这种⽅式进⼊祂的荣耀，祂进⼊

荣耀只是为着给我们开门；很明显，我们绝不可能通过旁门左道进⼊荣耀。我

们必须看见祂受苦的必要性，我们若不受苦就假装自⼰能进天国，那就是轻慢

祂。 

 

17:3 认识你独一的真神，并且认识你所差来的耶稣基督，这就是永生。 

 

认识神这位独⼀真神，独⼀圣洁伟⼤，独⼀充满万有的神，这才是唯⼀真

正的永⽣，魂的⾄⾼福分，同时也是最纯洁之爱的果⼦和根基。神必须单独在



 

 178 

我们里面。神哪！你何时才能是我里面独⼀的真神？我的神哪！需要花时间才

能领会，神必须藉着耶稣基督，独自在魂里面，其余⼀切都必须消亡并离去。

⽣命啊，永恒的，⽽非时间里的，你胜过所有其他⽣命！花多⼤代价也要买

你！只有藉着失去其余⼀切，才能得到你。 

 

17:4 我在地上已经荣耀你，你所托付我的事，我已成全了。 

 

耶稣基督在地上已经荣耀⽗，因为祂已经完成了救赎⼈类并教导⼈类的⼯

作。祂已经教导了他们。祂尽了⼀个使徒的职分。但有必要为这⼯作加冠，这

⼯作更是属天的，⽽非属地的。这⼗字架的⼯作是为着神荣耀的⼯作，也是救

赎⼈类的⼯作。需要给他们这伟⼤的救赎⽅式，就像个封印，把其它的⽅式都

封上。耶稣基督把这个服事的⽅式立为我们的榜样。耶稣基督不需要救恩，祂

最小的作为就⾜以救赎⼈类，但这⼗字架对于向⽗神展示荣耀是必要的，也是

给⼈类的榜样，⼀种我们得救恩绝对必要的⽅式。但因着耶稣基督想要为全⼈

类开路，因此他们需要跟随祂的脚踪，⼗字架是神能藉着耶稣基督得到的最必

不可少的荣耀。祂欢然接受⼗架，以此为⼈类做榜样。仿佛祂说，“遵循⼭上给

你们展示的样式。”这样式就是：耶稣基督被钉⼗架。 

耶稣基督的这⽅式对⼈类是绝对必要的。我说过，活着并获得救恩的所有

⼈，都必须有所受苦。救恩的最⼤标记就是受苦。⽆望受救赎的⼈，他们的标

记就是不用受苦。由于有许多小孩⼦和清洁之⼈都没有受苦⽽死，耶稣基督的

⼗架和祂成就的救恩是藉着洗礼应用到他们身上。这样，耶稣基督已经为那些

在尚不能受苦的年龄就逝去的⼈受了苦。因此⼗架是救恩的必不可少⽅式。这

就是为何我们称基督徒为⼗架⼉⼥。耶稣基督在⼗架上肋旁被打开的时候，诞

⽣了我们所有⼈。 

⾔归正传，⼗架是使徒⼯作的冠冕，是神能从耶稣基督得到的最⼤荣耀。

⼀旦我们看明这是耶稣基督奉差遣职事的完成和冠冕，就容易明白，众使徒是

如何用牺牲他们自⼰的性命来为他们的使徒职分加冠。今天亦是如此。事实上

我们没有夺去使徒们天然的⽣命。可是，唉！使徒们遭受了何等的⼗架和迫

害？⼈们炮制何等凶恶的毁谤要摧毁好⼈？这些逼迫带给耶稣基督最⼤的荣

耀；这已经得到了证实。这⼯作是天⽽来，为着神自⼰，并为着地上这冠冕。

这就是为什么耶稣基督被悬于天地之间钉⼗架，因⽽显明了祂已经做成的和好

⼯作。 

 

17:5 父啊，现在求你使我同你享荣耀，就是未有世界以先，我在你面前（另

译）所有的荣耀。 



 

 179 

 

但正如⼀切⼯作的完成是⼗架，⼗架的完成是魂消失在神里面。这就是为

什么耶稣基督提到祂作为⼈，渴慕的荣耀，也就是受苦，然后说到祂想藉着这

受苦回到⽗那里：⽗啊，使我作为⼈和神得荣耀，因我失去自⼰在你里面⽽得

荣耀，就是未有世界以先，我在你面前所有的荣耀。因为那时，我的荣耀就

是，要从你出来，并失去我自⼰在你里面，使万事成为合⼀。如今我渴望的荣

耀仍是不变：继续藏在你里面，并与其他⼈类⼀起消失在你里面。当万事万物

的⽣命⼀直与耶稣基督⼀起藏在神里面，耶稣基督就是万事万物的终点，正如

保罗所⾔。 

 

17:6 你从世上赐给我的人，我已将你的名显明与他们。他们本是你的，你将他

们赐给我，他们也遵守了你的道。 

 

有些⼈不平凡普通，⽽是以⼀种完全特殊的⽅式属于耶稣基督。他们真认

识神的名，耶稣基督在他们的⼼里执掌祂⾄⾼的国度。他们本是你的，神啊！

耶稣基督说，你将他们赐给我。⽗神把他们赐给耶稣基督时，也把造物主的各

种各种权利给了救赎主。耶稣基督没有说，他们遵守了祂自⼰的话，⽽是说遵

守了⽗的话。他们已经遵守了耶稣基督这位「道」。因着他们顺服祂，并接受

了「道」的灵到他们里面，他们就给圣灵权柄来⾏动并运作。这话恰恰就是⽗

的「道」，是⽗曾说了「道」，正在说出「道」，并且将要永远永远说出

「道」。因此，我们必须要总是倾听。 

 

17:7 如今他们知道，凡你所赐给我的，都是从你那里来的； 

 

耶稣基督在这里说到，使徒们对祂是神这个事实的认识和把握。可令⼈惊

讶的是，正如我们在耶稣基督自⼰的见证里看到的，使徒们的这知识虽然如此

完备，尽管他们最清楚祂是谁，却仍是跌倒，否认并丢弃了他们良善的主。只

有当他们接受了圣灵，他们的爱与他们的知识同等完全的时候，他们才停⽌否

认主。后来他们为祂献出了⽣命。的确，⼀切都取决于爱！当耶稣基督说，“如

今他们知道，凡你所赐给我的，都是从你那里来的。”祂谈及「道」的诞⽣，以

及祂如何从⽗领受⼀切。凡事都是从⽗来的，并联合在这源头的合⼀里。这是

神圣三⼀⽆法⾔喻的交流往来：⼦从⽗领受⼀切。⽗没有领受任何事物，只交

通传输源头合⼀里的事物。⽗所交通传输的⼀切都是⽗的，因祂只可能交通传

输祂自⼰。祂⽆法领受任何事物，除了在祂里面的祂自⼰。 

 



 

 180 

17:8 因为你所赐给我的道，我已经赐给他们。他们也领受了，又确实知道，我

是从你出来的，并且信你差了我来。 

 

⽽使徒们对耶稣基督的清楚认识是从何⽽来呢？因为我把话语已经赐给他

们，他们也领受了。认识信⼼和纯爱的第⼀步就是领受道。要领受，我们必须

倾听，并留意。这道是领受到里面和外面。里面是⼀种神圣的注⼊，弥漫全

魂。这是⽣命的道，⼀种赋予⽣命的话。外面可以从圣经里听到。真愿我们若

知道读圣经的益处！我很惊讶我们竟拦阻⼈读新约圣经！拦阻神⼉⼥阅读他们

天⽗的圣约！天⽗的旨意不都在圣约里记载并解释了吗？这样做拦阻了神⼉⼥

践⾏天⽗所要求的，因为他们⽆法知晓祂的旨意。祂的旨意在四福音书里有解

释。这就是为什么我们都应当用⼼认识神旨意。为什么传道者们什么都传讲，

就是不传讲福音？教会的创建宗旨总是要神⼉⼥阅读并明白礼拜仪式中的弥

撒。这就标志着教会渴望向⼉⼥解释这点，⽽且我们决不能剥夺他们的这个权

利。我说的是，那些禁⽌⼈阅读圣经的⼈意图是好的，担⼼⼈谬解圣经。可我

们需要请全世界的⼈都带着尊重和爱来读圣经。他们必得着神为他们益处⽽赐

下的⼀切亮光，并且绝不离开教会的诸多信条。 

 

17:9 我为他们祈求，不为世界（另译）祈求，却为你所赐给我的人祈求，因他

们本是你的。 

 

所有以特殊⽅式与耶稣基督同在的⼈都有这优势，就是耶稣基督持续在他

们里面为他们祈求。这意味着耶稣基督以特别的⽅式为他们祈求。我不为世界

祈求，因为世界败坏邪恶，不属于神。魔鬼是世界的王。耶稣基督不为撒但为

王的罪恶世界祈求，⽽是来征服并战胜了世界，毁灭撒但的王国。但耶稣基督

为祂的孩⼦们祈祷，为那些属神的⼈，那些正逃离这世界准则的⼈祈求。那些

不属神的⼈有祸了，因为他们不在耶稣基督的祈祷之中！那些不在耶稣基督祈

祷中的⼈是不幸的！我们需要活在世界里，却不属于世界。凡这样活的⼈，保

罗说：就我⽽论，世界已经钉在⼗字架上；就世界⽽论，我已经钉在⼗字架

上。（加 6:14)判断属不属神的标记就是不属于这世界。 

 

17:10 凡是我的都是你的，你的也是我的，并且我因他们得了荣耀。 

 

耶稣基督祈祷所蕴含的⽆限福⽓啊！终点何在？是所有魂都重新与祂联

合，祂因他们得了荣耀。神啊！在所有魂和⼼里荣耀你自⼰。可你是如何因他

们得了荣耀呢？这是因为你把他们都带到你⽗那里。你藉着救赎他们，使他们

与⽗神和好，并把他们从世界里救拔出来，好与他们联合，从⽽把他们交给



 

 181 

⽗。凡属于⽗这位造物主的，也属于⼦这位救赎主。耶稣基督在这里并没有说

起神圣三⼀和祂自⼰之间的往来交流，⽽是说与⼈类有关的事。从祂补充的话

容易看出，“我因他们得了荣耀”，因为我因他们所得的荣耀也是属于⽗神你

的。我因他们得荣耀的时候，你必将和我⼀起得荣耀。正如我藉受苦⽽得荣

耀，同样，他们也遭受责备、藐视和折磨。这是我渴望因他们⽽得的荣耀。 

 

17:11 从今以后，我不在世上，他们却在世上；我往你那里去。圣父啊，求你因

你所赐给我的名保守他们，叫他们合而为一，像我们一样。 

 

耶稣说，从今以后，我不在世上，因我已经预备好离开。他们虽然不属于

这世界，却在世上。我往你那里去，与你联合，你是我的源头。圣⽗啊，唯有

你是圣洁的，求你因你的名保守他们，也就是说，使他们有份于你的圣洁，保

守他们免受⼀切败坏，并且愿你被他们尊为圣。叫他们合⽽为⼀，像我们⼀

样。关于所有受造物重新联合的真理是如此清晰，⽆需赘述，但我们并非致⼒

于这重新联合。相反，我们总是被举升⾄此。 

 

17:12 我与他们同在的时候，因你所赐给我的名保守了他们，我也护卫了他们；

其中除了那灭亡之子，没有一个灭亡的，好叫经上的话得应验。 

 

你是守护⼈类的主（伯 7:20）。唯有你能做到这点。主若不守，我们努⼒

守城乃是枉然。只要耶稣基督还在地上，祂护卫了祂的使徒们。⽽祂是如何护

卫他们的呢？是因神的名，也就是说，是以⼀种极为纯洁的⽅式，祂在守护他

们的时候眼里只有神。祂保守他们，单单是为着神的荣耀。祂也是用同样⽅式

护卫所有弃绝自⼰给祂的⼈。毫⽆保留把我们自⼰弃绝给祂，乃是好的，这样

我们就被很好地护卫了！祂护卫他们，直到他们与祂⼀同消失在神圣合⼀里。

那时，除了这神圣合⼀之外，就没有别的保护了，他们消失在这⽆底深渊里，

魂在这里因消失其中⽽被保护。当魂消失在这深渊，她在这里发现更多。弃绝

给神圣救主是何等有福啊！祂引导⼈时，即使似乎是要失去他们，他们也要信

任祂，为何不呢？祂告诉我们，其中除了那灭亡之⼦，没有⼀个灭亡的，灭亡

之⼦灭亡是因他自⼰的错。但事情不得不这样发展，好叫经上的话得应验。犹

⼤是个死亡和地狱之⼦，他隐藏的恶意导致了他自⼰的死亡。他用自⼰的恶意

去作恶。耶稣说凡与祂同在的，必不会起来反对祂。 

 

17:13 现在我往你那里去，我还在世上说这话，是叫他们心里充满我的喜乐。 

 



 

 182 

如果耶稣基督没对他们说这些良善的话，使徒们就会因彼得跌倒和犹⼤死

亡⽽经历荒凉。他们见过了犹⼤因持续藐视违抗⽽⾛向灭亡的命运。但耶稣的

话“凡赐给我的⼈，其中除了那灭亡之⼦，没有⼀个灭亡的”，必然让使徒们充

满喜乐和信任，使他们不担⼼这灭亡会临到他们。另外，耶稣基督告诉他们，

他们的⼼里要充满祂的喜乐，⼀种不被惧怕和违抗所败坏的喜乐。 

 

17:14 我已将你的道赐给他们。世界又恨他们，因为他们不属世界，正如我不属

世界一样。 

 

当⼀个⼈进⼊使徒职分阶段，必然遭受全世界的逼迫和憎恨。我们要留意

耶稣基督的用词，祂说的是使徒职分阶段。所有别处祂说的是，他们领受了你

的道，指的是所领受的内在的话，正如祂已经解释过的。⽽这里提及的是使徒

⽣命阶段，祂说，我已将你的道赐给他们，仿佛耶稣是说，“我使他们成为你话

语的存储库，好分给其他⼈。”⼀旦被赐予使徒职分的话语，我们必然遇到许多

类型的逼迫，因为当我们攻打这世界的诸多准则，那些属世界的必然竭尽全⼒

攻击宣讲福音的⼈。他们不属世界，正如耶稣基督不属世界⼀样。既然不拥护

追随世界，就没有什么能拦阻他们被谴责。但我们在哪⼉能找到只寻求神权益

的传道者呢？ 

 

17:15 我不求你叫他们离开世界，只求你保守他们脱离那恶者。 

 

如果这些⼈⽣命成熟后，被带⾛离开世界，那么谁来帮助灵魂呢？因为⼀

个能结果累累并帮助灵魂的⼈，必须既是⾛内在道路的⼈，又是个灵命成熟的

⼈。如果神把这样的⼈都提⾛离开世界，唉！世界将会怎样？祂把他们留下，

保守他们脱离那恶者，以及世界的败坏，还有⼈类的作恶。然⽽世界的恶意并

不能⼀直随⼼所愿。神使两类⼈灵命成熟。⼀类是神让他们变成熟，为他们自

⼰，并不是为着帮助别⼈。他们成熟了，被提⾛离开世界。还有⼀类⼈是神命

定用来服事其他灵魂的。祂让他们活着，耶稣基督不叫他们离开世界，⽽是保

守他们脱离那恶者，以及使徒职分面临的各种极端危险。 

 

17:16 他们不属世界，正如我不属世界一样。 

 

⽽当这些处于使徒⽣命阶段的⼈被曝露在世界中，他们并不属世界。他们

在世界上，与世界有来往，但并不属世界，正如耶稣基督不属世界⼀样，尽管

祂也曾身在世界中。 

 



 

 183 

17:17 求你用真理使他们成圣，你的道就是真理。 

 

神啊！惟有你的真理能使⼈分别为圣。也就是说，⼈被放在“神是万有，⼈

是⽆有”的真理中，从⽽魂被分别为圣，圣洁⽽⽆罪。魂看见「⼰」的湮灭和不

堪，她明白所有的圣洁都在神里面。她满⾜于自⼰的湮灭，欢喜于只有神才圣

洁。这是真正的成圣。所有其他的成圣都是篡夺神的圣洁：⼈声称有些事物不

是神的，好让自⼰显为圣洁，可实际上她并未被圣别。神用注⼊的话来圣别

⼈，因为这话是真理，把肯听的⼈放在真理里。 

 

17:18 你怎样差我到世上，我也照样差他们到世上。 

 

这节经⽂指的是使徒⽣命阶段。耶稣基督被差到世上，传讲并活出道。同

样，祂也差遣祂的使徒们到世上传讲并活出道。 

 

17:19 我为他们的缘故，自己分别为圣，叫他们也因真理成圣。 

 

我的神啊，这些美丽的话语！谁能懂这些话表达出的⼒量？⽻⽑悬浮在它

们所包含的⼒量中。耶稣基督说，我自⼰分别为圣，叫他们也因真理成圣，因

为我要成为他们的圣洁和成圣。耶稣基督啊！你是弃绝之⼈的圣洁，你为我们

被圣别，你有圣洁和优点，是为着我们。这让我们在最艰难的困境中有完全的

喜乐，因我们知道，你在我们里面并为着我们，乃是圣洁的。你为我们缘故的

成圣乃是彻底的分别为圣，正如你的优点是完全的优点。我们对你的爱如此多

⽽纯洁，以致于我们因他们的不堪⽽满⾜，因为我们在他们的圣洁中发现了

你。耶稣啊！永远做我的成圣！但耶稣基督如何为我们的缘故自⼰分别为圣

呢？圣洁只存在于神里面，这是必要的，没有神的圣洁，我们的圣洁就只会是

⼀种圣洁的想像和圣洁的表象⽽已，⽽并非实际的成圣。只有在神自⼰里面的

圣洁才是真圣洁，其余不是。 

 

17:20 我不但为这些人祈求，也为那些因他们的话信我的人祈求， 

 

这祈祷不仅是为着使徒们，也是为着那些因使徒们的话信耶稣基督的⼈。

耶稣基督解释了这件事，不容置疑地指明，所有基督徒都蒙召达到这样⼀个崇

⾼的成圣地步。但这从何⽽来？来自耶稣基督的灵，祂赐给圣灵⼀个在他们里

面流动的地位。然⽽有些⼈并不接受耶稣基督为他们创造的成圣，这成圣是基

于祂的优点长处，对他们来说是⽆限充⾜的。祂的优点是给所有⼈的，但因着

⼈的不愿意，这些优点并没有应用到每个⼈身上。有些⼈怀疑拒绝「⼰」、放



 

 184 

下「⼰」和把自⼰弃绝给神⼿中的成圣之法。这是我们能进⼊因真理，即耶稣

基督自⼰，⽽成圣的唯⼀道路。否则，就只有圣洁的表象⽽已。 

 

17:21 使他们都合而为一。正如你父在我里面，我在你里面，使他们也在我们里

面，叫世人可以信你差了我来。 

 

这些话本身就⾜以使我们相信，神呼召全⼈类都合⽽为⼀，并与神合⽽为

⼀。我们转离引我们到合⼀的路径，乃是不寻常的事。这路径引到⼈的幸福和

福祉，⽽我们却把它当做有害。这是魔鬼的诡计。魔鬼用虚假的理由为幌⼦拦

阻⼈⾛这条路。那些最温和中庸之⼈同意这路是好的，却仍说只有最非凡之⼈

才能⾛这路。他们因假谦卑⽽⽆法进⼊，并且拦阻别⼈进⼊。我觉得这事发⽣

是因为，我们忽略了作为⼀个基督徒的⾼贵性，我们并不领会基督教的恩典

（grace of Christianity）。若我们懂，就会看见所有其它恩典都更次要，并取决

于这恩典。基督教的恩典使我们亲密地与神联合，是恩典中的恩典。这非凡的

恩典迈向终点，就是使我们亲密地与神联合，神赐这恩典本是为此。 

耶稣基督预知了魔鬼的恶意。祂用谦卑遮蔽我们，使魂转向与神圣三⼀联

合的⾄福。正如祂所⾔，这祈求不只是为着使徒们，⽽是为着所有基督徒。神

圣救主啊，你在这祈祷中求什么呢？在仁爱的彻底完成中使我们都合⽽为⼀，

使基督徒们都达到⼼的合⼀和⼀个身体。祂祈求了基督徒的合⼀后，又祈求神

和⼈之间的完全合⼀。祂不只是为了少数⼈求，⽽是为所有⼈求。 

但祂藉着基督教恩典，用什么样的合⼀来尊荣祂可怜的受造物？祂想让⼈

有份于耶稣基督和⽗神之间的合⼀。怎么做呢？正如⽗在⼦里，⼦在⽗里，使

⼈也在神里，神在⼈里。为了让神在⼈里面，⼈的魂必须倒空。为了让⼈在神

里，⼈必须放下「⼰」，消失在神里面，与神成为⼀。 

 

17:22 你所赐给我的荣耀，我已赐给他们，使他们合而为一，像我们合而为一。 

 

耶稣基督赐给基督徒们什么样的荣耀，预备他们达到这奇妙的合⼀？耶稣

基督把⽗赐给祂的荣耀赐给了基督徒们。耶稣基督从祂⽗得到了两类荣耀，祂

把这两类荣耀交通传输给基督徒们，好让他们有份于⽗与⼦之间的这合⽽为

⼀。第⼀类荣耀是⽗⼦关系，祂用这荣耀尊荣基督徒们，正如保罗在加 4:5 所

⾔。第⼆类荣耀是受苦、耻辱和⼗架。耶稣基督从⽗神领受了这两类荣耀，并

赐给基督徒们。这两类荣耀逐渐把基督徒们带进完全的合⼀。我的神啊！奇怪

的是，⼏乎所有基督徒都活在对恩典的⽆知中。他们忽略他们的尊贵和身份。

他们不晓得自⼰亏⽋耶稣基督什么，耶稣基督为他们成就了什么。他们活在卑



 

 185 

贱光景里，不配自⼰的出身，他们以羞耻为荣耀。同时藐视轻贱本当视为⾼贵

志向的事物。 

 

17:23 我在他们里面，你在我里面，使他们完完全全地合而为一，叫世人知道你

差了我来，也知道你爱他们如同爱我一样。 

 

耶稣基督在我们里面，正如祂⽗在祂里面，祂用这种⽅式与我们联合，好

使我们完完全全地合⽽为⼀。但祂是以什么⽅式在我们里面呢？藉着祂的圣灵

以及祂自⼰流进我们里面。⼈的⼀切益处和成全都在于给「道」之灵⼀个流进

我们魂里的地位，正如马可福音第九章所说的。⽗如何持续不断产⽣并流⼊祂

的「道」，同样，「道」也持续不断地产⽣并流⼊倒空了其余⼀切的魂里。⽗

持续流⼊「道」里，「道」持续流⼊魂里，就形成了魂和神之间完全彻底的合

⽽为⼀。「道」在这样流⼊的过程中，湮灭、摧毁并完成了魂。当魂被成全完

毕，就与神合⽽为⼀了。 

耶稣基督说完这个合⼀后，又说，叫世⼈知道你差了我来。仿佛祂说，“我

与你合⽽为⼀是我使命的最⼤见证，我希望全世界都知道，我呼召所有⼈达于

这合⽽为⼀。我来到地上，是为了在我的合⼀里成全他们。我也希望每个⼈都

知道，⽗爱你们，正如⽗爱我⼀样。也就是说，⽗用爱⼦的爱，同样地爱⼈

类。⽗对⼦的爱是⼀扇门，就是把⼀切赐给祂，并把⼀切交通传输给祂的门。

藉着⼦，爱被赐予⼈类。” 

 

17:24 父啊，我在哪里，愿你所赐给我的人也同我在那里，叫他们看见你所赐给

我的荣耀。因为创立世界以前，你已经爱我了。 

 

耶稣基督的祈祷就是，祂渴望所有被赐给祂的⼈也和祂⼀同被湮灭，并消

失在神里面。神圣救主啊！属于你真好！你愿意你的⼉⼥拥有你所拥有的东

西。他们必看见我的荣耀，就是⽗从永恒以来祂自⼰里面的荣耀，好叫他们看

见并有份于威严的神圣三⼀之间⽆法⾔喻的交流往来。 

 

17:25 公义的父啊，世人未曾认识你，我却认识你，这些人也知道你差了我来。 

 

最确定的是，公义的⽗啊，世⼈未曾认识你，否则我们会热爱你的公义。

然⽽世⼈恨恶你的公义。我神的公义啊，我想要成为你的倡导者，为你发声。

罪⼈们恨恶你，因为你恨恶罪和不公，这些与你的公正是相敌对的。但好⼈爱

你，因他以你为乐。只有自爱与神的公义争吵。纯爱没有惧怕，没有自利地献

上自⼰。因为纯爱的唯⼀兴趣或权益是神，所以她进⼊神圣公义的诸般权益



 

 186 

中，于是把亏⽋神的给神。公义的⽗啊，世⼈未曾认识你！他们若认识你，⾏

事为⼈就会不同。耶稣说，我却认识你。这让我把自⼰彻底交给你的神圣公

义。我希望神圣公义执⾏在我身上，达到最完全的地步，不让公义放过我。我

想要彻底为公义⽽活。耶稣基督成为⼀个⼈，把自⼰交于死地，好满⾜公义。

公义啊，我说什么才好呢？你以残忍待我，可我爱你的残忍，胜过爱你怜悯中

所含的⼀切甘甜。神的怜悯啊，请原谅我这么说。公义的⽗啊！请以公义待

我。不要看我里面属⼈的利益，只看你自⼰的荣耀。耶稣基督认识神的公义，

⽽世⼈不认识。但使徒们和忠⼼之⼈知道，神已经差了耶稣基督来满⾜这神圣

公义，因为所有⼈都⽆⼒偿还罪债。耶稣基督还了所有⼈亏⽋的。 

 

17:26 我已将你的名指示他们，还要指示他们，使你所爱我的爱在他们里面，我

也在他们里面。” 

 

还有什么比这段话更富有积极含义，证实作为⼀名基督徒的优势，并证实

神和⼈之间⽆法⾔喻的交流往来？耶稣基督以纯洁的⽅式将⽗的名指示他们，

⼈只有在有需要时才能分辨出这知识。⼈们所说的⼀切都像乞丐，毁⽗的名。

正如圣经所⾔，但我们是有基督的⼼了。（林前 2:16）这话可以理解为，主的

⼼思注⼊凡配得上祂的⼈。 

耶稣基督总是让有祂内住的⼈认识神。但切勿以为这认识是通过突然⽽来

的知识和亮光传达了神的⼴⼤泱莽。不是这样的，魂被置于⽆法看见或辨明的

知识中，因为这知识⽆限⼤于魂本身。魂里对神的这知识安歇在魂的本质里，

其⽅式与魂相宜。神在这魂里被认识，这知识产⽣神爱自⼰的爱。这层意思本

段经⽂已经解释得很好。「道」用奥秘成⾁身的特殊⽅式进⼊这魂。神必然以

祂爱⼉⼦的爱来爱这魂，因为祂在这魂中找到祂所喜悦的爱⼦。如今这魂里不

再有任何不讨神喜悦的事物，因她不再活着，⽽是耶稣基督在她里面活。 

 

 

约翰福音第⼗⼋章 
 

 

18:1 耶稣说了这话，就同门徒出去，过了汲沦溪，在那里有一个园子，他和门

徒进去了。 

18:2 卖耶稣的犹大也知道那地方，因为耶稣和门徒屡次上那里去聚集。 

 

耶稣基督说了这些祂爱的完全和极致的话，用⼀种前所未有的语⾔对他们

说了话之后，就出去把自⼰交给别⼈，好成就祂应许过的诸般恩典。祂的出去



 

 187 

有奥秘含义。祂出去不太是为犹⼤，犹⼤本可以轻易在祂所在的原地让⼈捉拿

祂。祂出去是为着向门徒们显明，⾄⼤的美福中有两件事发⽣。第⼀，魂必须

出离她自⼰。第⼆，她经过汲沦溪，要喝路旁的⽔（诗 110:7），好叫她被举升

到这样⼀个⾄⼤福分里。 

 

18:3 犹大领了一队兵和祭司长并法利赛人的差役，拿着灯笼、火把、兵器，就

来到园里。 

 

福音书作者为何要费⼯夫描写这些看似⽆用的场景呢？是为了让我们揣摩

并明白这些事。凡记载的都是为着教导我们。所有这些情形都加增了耶稣的痛

苦，标志着对众圣徒的逼迫中会发⽣什么。首先，总是⼀个朋友，⼀个看似热

诚可靠的⼈来背叛。这⼈被地⽅法官、⾼位神职者，还有别的⼈联合支持。他

们被推⾄此，以为他们有从神来的亮光，由这里所说的灯笼、⽕把所预表。他

们以世上最似是⽽非、华⽽不实的理性为兵器。 

 

18:4 耶稣知道将要临到自己的一切事，就出来对他们说：“你们找谁？” 

18:5 他们回答说：“找拿撒勒人耶稣。”耶稣说：“我就是！”卖他的犹大也同他

们站在那里。 

18:6 耶稣一说“我就是”，他们就退后倒在地上。 

 

耶稣基督把自⼰交于死地。祂想要赴死，去见背叛祂之⼈并问他们所有

⼈，“你们找谁？”祂很清楚答案，但这样问是为了让他们在捉拿祂这件事上，

不抓错⼈。祂说了自⼰是谁。当耶稣基督说出自⼰奇妙的名字，对罪⼈们如此

甘甜的名字，他们就退后倒在地上。 

 

18:7 他又问他们说：“你们找谁？”他们说：“找拿撒勒人耶稣。” 

18:8 耶稣说：“我已经告诉你们，我就是。你们若找我，就让这些人去吧！” 

18:9 这要应验耶稣从前的话，说：“你所赐给我的人，我没有失落一个。” 

 

他们倒地后，祂让他们站起来，又说，“我就是。”⽽随着祂把自⼰交于死

地，祂关⼼那些信赖祂的⼈。祂说，“我就是。捉拿我吧。我认了，也愿意如

此。但让这些⼈去吧！”福音书作者约翰加了⼀句，这要应验耶稣从前的话，

说：“你所赐给我的⼈，我没有失落⼀个。”哦，主啊！当我们把自⼰给你，你

就很好地照顾我们。 

 

18:10 西门彼得带着一把刀，就拔出来，将大祭司的仆人砍了一刀，削掉他的右

耳，那仆人名叫马勒古。 



 

 188 

 

彼得不应该用⼑，⽽是应该只用神的话，这话维系耶稣基督的权益并为之

争战。这就是为什么耶稣基督对彼得说： 

 

18:11 耶稣就对彼得说：“收刀入鞘吧！我父所给我的那杯，我岂可不喝呢？” 

 

仿佛耶稣基督说，不要用你的武器。你若用⼑，必不能拦阻我受苦或不喝

我⽗所给我的那杯。“我⽗所给我的那杯，我岂可不喝呢？”这句话标志着耶稣

当时义愤填膺，仿佛是针对⼀个拦阻祂得福的⼈⼀样。这与马太福音 16:23节

相呼应，那里耶稣对彼得说：“撒但，退我后边去吧！你是绊我脚的，因为你不

体贴神的意思，只体贴⼈的意思。”这里祂充满着同样的热忱说：“我⽗所给我

的那杯，我岂可不喝呢？”我叹息热望这事，仿佛这将是极致的福分快乐。哦，

不会是这样的。这些经⽂表明了耶稣基督强烈的义愤和祂极其渴望受苦。 

 

18:12 那队兵和千夫长并犹太人的差役就拿住耶稣，把他捆绑了， 

 

祂来拯救全⼈类脱离罪的暴虐统治和捆锁，释放我们脱离奴役，自⼰却被

那些祂想释放的⼈捆绑了。有多少⼈捆绑耶稣基督，拦阻照着祂旨意⾏事？耶

稣啊，只有在弃绝自⼰给你的⼈里面，你才能作为他们的主宰来引导并吩咐，

⽽在别的⼈里面，你自⼰却被捆绑并被掳。 

 

18:13 先带到亚那面前，因为亚那是本年作大祭司该亚法的岳父。 

18:14 这该亚法就是从前向犹太人发议论说“一个人替百姓死是有益的”那位。 

 

必要审判全世界的这位却在⼀个将来要被审判的法官面前受审。那些审判

祂的⼈要定祂死罪，并建议别⼈杀死他。这是⼀种奇特的瞎眼。他们知道⼀个

⼈必要为拯救百姓⽽死，因此，这⼈必是他们的救主。他们承认祂是救主，却

弃绝祂，他们就是承认自⼰是忘恩负义、杀自⼰救主的叛逆者。因为祂为救全

⼈类⽽死，必定是比所有⼈都更良善。 

 

18:15 西门彼得跟着耶稣，还有一个门徒跟着。那门徒是大祭司所认识的，他就

同耶稣进了大祭司的院子， 

18:16 彼得却站在门外。大祭司所认识的那个门徒出来，和看门的使女说了一

声，就领彼得进去。 

18:17 那看门的使女对彼得说：“你不也是这人的门徒吗？”他说：“我不是。” 

 



 

 189 

彼得曾想要和耶稣基督同死，曾率先用⼑对抗⼠兵来护卫耶稣基督，显得

满了勇⽓和热⼼，要维护他主⼈的权益。如今他却对使⼥用⼀句话否认了主。

这是⼈类的弱点。我们的主显现之后，热诚这样的天然情感必须转换成⼒量的

果效，否则我们遭遇第⼀个打击就跌倒了。哪里能找到⾜够忠诚，逼迫中也不

离不弃的朋友呢？那些对祂不离不弃的⼈当中，多少⼈会由衷开⼝表明自⼰拥

护祂呢？怯懦和惧怕背叛友谊。 

 

18:19 大祭司就以耶稣的门徒和他的教训盘问他。 

18:20 耶稣回答说：“我从来是明明地对世人说话。我常在会堂和殿里，就是犹

太人聚集的地方教训人，我在暗地里并没有说什么。 

18:21 你为什么问我呢？可以问那听见的人，我对他们说的是什么；我所说的，

他们都知道。” 

 

耶稣基督有从天上来的教训，祂被盘问和祂的教训和祂的门徒有关的事。

祂回答了该亚法的问题，让我们知道凡传讲或教导纯洁福音的⼈会遭遇什么。

起初，⼈们鼓掌，所有⼈跟随；接下来这同样的事物就会带来定罪责备。起初

让⼈愉悦着迷的这些事物，很快被视为不好，被谴责。然后⼈们⼤声疾呼，“钉

他⼗字架！”这些⼤声疾呼的⼈正是过去曾喊着“奉主名来的是应当称颂的！”那

群⼈。 

 

18:22 耶稣说了这话，旁边站着的一个差役用手掌打他，说：“你这样回答大祭

司吗？” 

 

当耶稣基督或祂的⼉⼥们受逼迫时，迫害者相信，违背⼀切常规，待他们

如同最邪恶罪犯，乃是公义之举。即使邪恶的罪犯也从⾏刑者⼿中得到同情，

⾏刑者会试着减轻严苛刑罚的滋味。但对耶稣和祂众仆⼈，他们击打凌辱，前

所未有地毫不留情。耶稣用温柔之⼼接受这击打。祂用自⼰的回应来教导使徒

们如何忍受羞辱。故此： 

 

18:23 耶稣说：“我若说得不是，你可以指证那不是；我若说得是，你为什么打

我呢？” 

 

这向我们展示，如何在支持神权益的事上有忍耐和⼒量。我们靠福音格⾔

的话来忍受别⼈的冒犯。 

 

18:24 亚那就把耶稣解到大祭司该亚法那里，仍是捆着解去的。 



 

 190 

18:25 西门彼得正站着烤火，有人对他说：“你不也是他的门徒吗？”彼得不承

认，说：“我不是！” 

18:26 有大祭司的一个仆人，是彼得削掉耳朵那人的亲属，说：“我不是看见你

同他在园子里吗？” 

18:27 彼得又不承认。立时鸡就叫了。 

 

彼得是教会的基⽯，却这样⼤⼤跌倒，的确让⼈惊讶。彼得在如此重要的

事上三次否认耶稣基督，然⽽他成了坚立耶稣基督真理的那⼀位，并让全世界

知道这事。我们是否会对最圣洁的圣徒们的软弱⽽感到惊讶呢？奇怪的是，⼀

个⼈跌倒的时候，鬼魔就用诡计并诽谤敬虔本身。⽽神许可祂的仆⼈们犯这些

错，为了让他们死⼰湮灭，并让他们看见惟有神才是圣洁的。我们认识到受造

物的软弱，可这乃是⼀个呼召，引我们信任神并更信赖祂。我们支持敬虔，因

为那些不敬虔的⼈跌倒的次数远远比敬虔⼈多。然⽽，有些⼈用彼得的跌倒来

批评教会的根基是软弱的，并说其建筑什么也不是。这是不敬虔的。尽管彼得

本身是软弱的，可是当彼得联于活⽯耶稣基督并被祂扶持的时候，彼得就变得

极为强壮。 

 

18:28 众人将耶稣从该亚法那里往衙门内解去，那时天还早，他们自己却不进衙

门，恐怕染了污秽，不能吃逾越节的筵席。 

 

如此看重外在仪⽂，却不进⼊吩咐这些事之神的灵意，实在是奇怪。他们

强烈渴望遵守⼀个简单的外在礼节，却不怕犯了最严重的罪。他们怕进衙门，

却不怕谴责⼀个⽆辜者犯了祂没犯的罪，并流祂⽆辜的⾎⾄死。因此，他们杀

害了公正本身。这就是公正被待的⽅式。我们害怕损失我们的社会地位，却不

怕忽略了我们邻舍的权利，于是做了最不公正的事。我们不用信⼼来欢迎新的

⼀天；用比喻来说，我们不畅饮新的⼀天。相反，我们制定计划要伤害邻舍。 

 

18:29 彼拉多就出来，到他们那里，说：“你们告这人是为什么事呢？” 

18:30 他们回答说：“这人若不是作恶的，我们就不把他交给你。” 

 

合理的指控是以事实为依据。相反，他们说：“这⼈若不是作恶的，我们就

不把他交给你。”这指控显明了控告者的恶意和被告者的⽆辜。他们本应说明犯

了什么罪，是怎么犯的。 

 

18:31 彼拉多说：“你们自己带他去，按着你们的律法审问他吧！”犹太人说：

“我们没有杀人的权柄。” 

18:32 这要应验耶稣所说自己将要怎样死的话了。 



 

 191 

 

犹太领袖们说，“我们没有杀⼈的权柄。”但他们以为自⼰可以毫⽆顾忌地

诬告祂并杀害祂。只表面敬虔的⼈会这么做。即使他们自⼰也不相信这些指控

是真的，他们却强迫别⼈指控，并安排假证⼈。 

 

18:33 彼拉多又进了衙门，叫耶稣来，对他说：“你是犹太人的王吗？” 

18:34 耶稣回答说：“这话是你自己说的，还是别人论我对你说的呢？” 

 

为何耶稣说：“这话是你自⼰说的，还是别⼈论我对你说的呢？”耶稣基督

很明白事情原委，却让彼拉多回答，好让他受教。仿佛耶稣基督是说，“是有光

赐给你，还是别⼈告诉你我是谁？” 

 

18:35 彼拉多说：“我岂是犹太人呢？你本国的人和祭司长把你交给我，你做了

什么事呢？” 

 

他们把耶稣当做被指控的罪犯带到彼拉多面前，并请求判罪，然⽽被告并

不知道指控内容。审判官说祂有罪，却不知道祂到底犯了什么罪。这些对神仆

⼈们惯常的控告。控告者把最⿊暗罪名强加在神仆⼈们身上，指控他们，仿佛

他们是世上最邪恶的⼈。 

 

18:36 耶稣回答说：“我的国不属这世界。我的国若属这世界，我的臣仆必要争

战，使我不至于被交给犹太人；只是我的国不属这世界。” 

 

耶稣基督有两种国，⼀个是在天上的国，⼀个是在地上的国。⽽在地上的

国不属这世界。耶稣基督并不在这世界掌权，因为世界拒绝祂的法则，宣布与

祂为敌。但祂在正直⼈⼼里掌权。只有在这些⼈⼼里，祂才作为⾄⾼者在指挥

吩咐，但这国只被那些亲身经历这国的⼈知晓。 

 

18:37 彼拉多就对他说：“这样，你是王吗？”耶稣回答说：“你说我是王，我为

此而生，也为此来到世间，特为给真理作见证。凡属真理的人就听我的话。” 

 

彼拉多问耶稣：“这样，你是王吗？”耶稣借机说出，祂的确是天上的王，

说，“我为此⽽⽣。”祂成为⼀个⼈，也为此来到世间，要在⼈们⼼中真正掌

权。祂给真理作见证，就是见证祂的身份和祂在⼈⼼里做什么。除非藉着耶稣

基督，否则没有⼈能在真理上受教。凡爱真理的⼈并想要受教的⼈，必须听耶

稣基督的话。 

 



 

 192 

18:38 彼拉多说：“真理是什么呢？”说了这话，又出来到犹太人那里，对他们

说：“我查不出他有什么罪来， 

 

彼拉多问：“真理是什么呢？”然后他离开了，没听也没学。假如彼拉多⾄

少听听耶稣基督说话，彼拉多的⼼就会被完全夺去，就会有勇⽓不定罪耶稣基

督。我们看见了这真理的话留给他的印象，因为他尽管不知道其含义，却去告

诉⼈们，他查不出这⼈有什么罪来。然⽽鬼魔迫使彼拉多出去，造成了⼀个冲

击，拦阻了彼拉多归信耶稣。他的确相信耶稣⽆罪，尽管他没被摸着或归信，

他后来的提议也印证了这点。 

 

18:39 但你们有个规矩，在逾越节要我给你们释放一个人，你们要我给你们释放

犹太人的王吗？” 

18:40 他们又喊着说：“不要这人，要巴拉巴！”这巴拉巴是个强盗。 

 

⼈们嫉妒耶稣，因此没有接受彼拉多的提议。彼拉多渴望救耶稣，从⽽这

样提议，(神许可)这提议引发了对耶稣基督最残酷的当众侮辱，⼈们宁要强

盗，也不要耶稣。当神想要把⼀个⼈钉⼗字架，使他受苦时，神就用似乎能救

这⼈脱离压迫的事，来把这⼈压得更低，加增他的羞耻和凌辱。 

 

 

约翰福音第⼗九章 
 

19:1 当下彼拉多将耶稣鞭打了。 

19:2 兵丁用荆棘编作冠冕戴在他头上，给他穿上紫袍， 

 

他们本当相信⼀个清洁⽆罪的⼈，并宣布祂是这样的⼈。相反，他们却羞

辱耶稣基督。他们把祂当做罪犯来对待，用鞭刑羞辱祂，待这位荣耀的王如同

⼀个邪恶⽆耻的奴⾪。接着，他们用荆棘编作冠冕戴在祂头上，表明祂对⼈类

的王权乃是痛苦的王权。神啊！你是荣耀的王，你的王权是⼀股让⼈愉悦的激

流。你是地上的王，你的王冠是⼀股折磨的激流！荆棘作祂的冠冕，祂已经让

自⼰失去了所有属天愉悦，同时把祂的欢乐都给了⼈类，我并不惊讶他们给祂

戴荆棘冠冕的同时，又给祂穿上紫袍。耶稣基督为⼈类穿上了基督的仁爱，这

仁爱导致祂戴上痛苦的冠冕。神圣救主啊！你的爱让你的身体如今鲜⾎淋淋。

难道⼀定要这样吗？紫袍证实了你披上⾁身为要救赎罪⼈的⼤爱。你对⾏刑者

们也抱有同样的仁爱，用最勇敢的⽅式接受刑罚，为那些取你性命的⼈⽽死。 

 



 

 193 

19:3 又挨近他说：“恭喜犹太人的王啊！”他们就用手掌打他。 

 

他们攻击耶稣基督用爱统治的国。魔鬼从创世之初就敌对耶稣基督的国。

因着天上的叛乱，他们不想顺服神所造的⼈。魔鬼鼓动亚当悖逆神并想要像

神。今天，魔鬼仍鼓动许多基督徒受牠引导，不受耶稣基督引导，好叫耶稣基

督不能在⼈里面掌权。这就是为什么魔鬼竭⼒反对“弃绝自⼰给神”的做法，声

嘶⼒竭地敌对有耶稣基督在里面掌权的弃绝⼰之⼈。 

 

19:4 彼拉多又出来对众人说：“我带他出来见你们，叫你们知道我查不出他有什

么罪来。” 

19:5 耶稣出来，戴着荆棘冠冕，穿著紫袍。彼拉多对他们说：“你们看这个

人！” 

 

彼拉多啊，你只想要定罪这位来驱逐罪恶的⼈。这位本质就是公正的⼈岂

能⾏出不义吗？这位来到世上就是为了带来真理，并终结错谬和虚谎这样的传

染病。既然彼拉多认出耶稣基督是这样的⼀位，他怎么有胆量定耶稣基督为有

罪？祂似乎以痛苦为冠冕，以仁爱为衣。仁爱导致痛苦，痛苦加增仁爱。这种

情形下，彼拉多说，“你们看这个⼈！”但这是什么⼈？痛苦和爱的⼈。这⼈降

世就是为了重塑⼈性，使⼈变成初造时的样⼦。这位神⼈是个完全⼈，⽽⼈类

却失去了为⼈的素质，变成野兽了。⼈哪，你们看这个⼈！如果你们想要成为

⼈，就必须效法祂。 

 

19:6 祭司长和差役看见他，就喊着说：“钉他十字架！钉他十字架！”彼拉多

说：“你们自己把他钉十字架吧！我查不出他有什么罪来。” 

 

但反对⼈类幸福的仇敌们（⼈类）就像凶猛的野兽，没有⼀点⼈性，他们

喊着说：“钉祂⼗字架！”这独特的⼈忍受最后的折磨并死去，失去了⼀切。我

们看见彼拉多⼀边说祂的死，罪不在自⼰，⼀边使祂死，然⽽彼拉多因着杀害

了这位义⼈，⽽做实了自⼰的罪。因为耶稣基督里面只有良善，祂本⼈就是对

罪恶和罪犯的活⽣⽣的定罪。罪⼈们恨恶好⼈，因为他们在好⼈身上看见自⼰

被定罪。他们⽆法忍受会责备他们混乱⽣活的另⼀种⽣活的存在。他们竭尽全

⼒要玷污那美善⽣活，从⽽藉着定罪美德，他们可以把罪恶⾼举为奖杯。这些

邪恶的罪⼈们假装⽆辜。所有罪⼈，或者骄傲并有瑕疵的信徒们，就是这样⾏

事为⼈。他们谴责全世界都是邪恶的，然⽽他们以为自⼰是义⼈，不想被谴

责。若他们被羞辱，他们就惊恐。他们原谅不可原谅的事，因为美德只有藉着

仁爱才能被看见。因为良善、单纯和真诚的⼈⽆法相信别⼈所做的伤害，他们



 

 194 

不认为别⼈在作恶。相反，别⼈是根据自⼰在判断世⼈，以为最⽆辜的基督徒

们有恶意。轻易定罪通常是⼀个有罪良⼼的标志，正如仁爱是纯洁⽆罪良⼼的

标志。 

 

19:7 犹太人回答说：“我们有律法，按那律法，他是该死的！因他以自己为神的

儿子。” 

19:8 彼拉多听见这话，越发害怕。 

 

要定罪，总要就着律法的某⼀点有⼀些基本的说法。犹太⼈知道自⼰需要

⼀位救主，他们该做的不是定罪祂，⽽是查验祂的道德品⾏。如果祂的品⾏⽆

可指摘，他们岂能不把祂视为圣洁呢？祂的圣洁从祂所⾏的那些神迹和非凡之

事不就能看出来了吗？他们的怀疑不可思议。他们自愿变成瞎眼，想要定罪祂

被公认的圣洁品⾏。最后，为了判良善为邪恶，我们在良善的源头里寻机定祂

为有罪。彼拉多听见犹太⼈这话，越发害怕：神的⼉⼦；这仿佛⼀道闪光，启

发他明白耶稣身份的奥秘。 

 

19:9 又进衙门，对耶稣说：“你是哪里来的？”耶稣却不回答。 

 

彼拉多问耶稣基督的问题表明他相信并知道⼀些事。不可能看不见这⼈的

神性，因为祂根本没有败坏的天性。祂里面没有混乱，有的是美好的井然有

序。祂令⼈震惊的威严赢得了尊重。此刻，彼拉多遭受死亡的惊厥，因为他害

怕下这个判语。我的神啊！拒绝神的恩典和感动，这使我们有罪。耶稣被问

到：“你是哪里来的？”耶稣却不回答。仿佛耶稣用沉默回应：“你已经有⾜够多

的见证让你相信我的神性。我再说什么对你没有意义。” 

 

19:10 彼拉多说：“你不对我说话吗？你岂不知我有权柄释放你，也有权柄把你

钉十字架吗？” 

19:11 耶稣回答说：“若不是从上头赐给你的，你就毫无权柄办我，… 

 

彼拉多啊，你以为自⼰对这位已经被赐予天上地上⼀切权柄的耶稣有权

柄，乃是⼤错特错！你只拥有耶稣基督亲自赐给你的权柄。没有⼈能夺去祂的

性命。是祂自愿并自由地舍弃了⽣命。看到耶稣基督的坚定和⽆畏。祂没有显

出有任何软弱，⽽是毫不抵挡地承受苦难。 

 

19:11…所以把我交给你的那人，罪更重了。” 

 



 

 195 

耶稣基督说起犹⼤，犹⼤被接纳在祂身边陪伴，并得到了许多恩惠。犹⼤

远比不认识耶稣的彼拉多有罪。然⽽彼拉多还是有罪，因为他对耶稣基督有⼀

定了解。他得到的关于耶稣基督⽆罪的亮光使他⽆可推诿。得到的知识越多，

罪越⼤。这就是为什么那些从神得了许多恩惠，后来放弃的⼈远比那些对此毫

⽆知识的⼈更罪恶。⼀个朋友所做的引⼈愤怒的⾏径，比⼀个敌⼈的⾏径更严

重。⽽且，基督徒们对耶稣基督的羞辱远远比异教徒所带给耶稣基督的羞辱更

⽆可推诿，⽽且会得到更厉害的惩罚。 

 

19:12 从此彼拉多想要释放耶稣，无奈犹太人喊着说：“你若释放这个人，就不

是凯撒的忠臣。凡以自己为王的，就是背叛凯撒了。” 

19:13 彼拉多听见这话，就带耶稣出来，到了一个地方，名叫铺华石处，希伯来

话叫厄巴大，就在那里坐堂。 

 

彼拉多定罪耶稣基督，好保住自⼰的名声。彼拉多相信耶稣基督是⽆辜

的，并多次这么说。然⽽，⼀旦犹太⼈说他不是凯撒帝王的朋友，彼拉多就从

想要释放耶稣变成想要定罪祂了。⾏事不公正，定⽆辜之⼈的罪，强迫⼈表明

意愿，是件可怕的事。假如凯撒知道这事，想必不会赞成“⼈为了取悦凯撒⽽治

死耶稣基督”的做法。如果我们如实禀告君王们，君王们必定对我们公正做事很

满意。但君王们肯定不赞成我们出于害怕君王不⾼兴，⽽做出不公正的残暴⾏

径。 

 

19:14 那日是预备逾越节的日子。约有午正，彼拉多对犹太人说：“看哪，这是

你们的王！” 

19:15 他们喊着说：“除掉他！除掉他！钉他在十字架上！”彼拉多说：“我可以

把你们的王钉十字架吗？”祭司长回答说：“除了凯撒，我们没有王！” 

 

神经常从谎⾔之⽗⼝中引出真理，那些敌对真理的⼈经常被迫承认真理。

耶稣基督名正⾔顺是犹太⼈的王，可是祂不被犹太⼈接纳或认识。这就是为什

么他们说，“除掉祂！”我们不想要祂的国。坏基督徒今天也是⼀样。他们想要

甩掉耶稣基督甘甜的轭。他们喜爱受制于罪的暴虐统治，以此为他们的王。“除

掉他！钉他在⼗字架上！”祂的确在他们里面被钉了⼗字架，⽽且他们受折磨更

甚于犹太⼈。 

 

19:16 于是，彼拉多将耶稣交给他们去钉十字架。 

19:17 他们就把耶稣带了去。耶稣背着自己的十字架出来，到了一个地方，名叫

髑髅地，希伯来话叫各各他。 



 

 196 

19:18 他们就在那里钉他在十字架上，还有两个人和他一同钉着，一边一个，耶

稣在中间。 

 

创造⽣命的主被交于死地。耶稣基督来摧毁死亡的国。他们钉他在⼗字架

上，旁边还有两个罪犯和祂⼀同钉着。这是全世界救主的结局。神啊！这是你

传道的结束吗？声名狼藉⽽死。何等美丽的⼀个⽣命，却冠以如此怪异的死

法！为何你的诞⽣需要那么璀璨，还需要所有那些神迹奇事来使⼈确信你的教

导，⽽你的结局却以这种⽅式来临？这样岂不是彻底毁坏了你来建立的事物

吗？这仍是神带领祂特别拣选之众仆⼈的⽅式。起初有许多亮光，结局却有很

多耻辱和不体面。前⼏个世纪，圣徒们显于神为他们并藉着他们做的超凡之

事，由此可以辨认出是圣徒。如今，他们显于恶名昭著、羞辱、诽谤中伤和彻

底毁灭！由此可以辨认出他们是圣徒。神圣救主啊！其它世纪用来彰显你的⼒

量、伟⼤、神迹奇事，来坚立你的教训。本世纪必须用来尊荣你的羞辱、软

弱、不体面和落魄被弃。殉道者们亲身展示了你受的诸般苦难。本世纪的圣徒

们有份于你的落魄被弃和不体面。直到你所有话语都应验，世代才会过去。因

此直到⼀切特征，甚⾄耶稣基督这位神圣原版的最微小细节都被⼈遇见，世代

才会过去。 

 

19:19 彼拉多又用牌子写了一个名号，安在十字架上，写的是：“犹太人的王，

拿撒勒人耶稣。” 

19:20 有许多犹太人念这名号，因为耶稣被钉十字架的地方，与城相近，并且是

用希伯来、罗马、希腊三样文字写的。 

19:21 犹太人的祭司长就对彼拉多说：“不要写‘犹太人的王’，要写‘他自己说

我是犹太人的王’。” 

19:22 彼拉多说：“我所写的，我已经写上了。” 

 

耶稣为何想让这名号这样写呢？看似完全自然，不假思索的，却是极为奇

妙的天意使然。耶稣死，为要统治并征服所有的⼼。⼈类的反叛导致了祂的死

亡。由于祂想要的，⽆非是给⼈类祂爱的证据，显明祂从他们想得到什么，祂

把祂是王的牌⼦安在⼗字架上。祂作为王⽽死，但祂这王却被⼦民忽视、不认

识并恶待。我们若被祂的死略微触动，就必须让祂在我们⼼里绝对掌权，以此

来证明我们被触动了。犹太领袖们想要把祂的国伪装成⼀个篡位夺来的国，并

想要改变牌⼦上写的，但彼拉多当时被神的灵所占据，说：“我所写的，我已经

写上了。”仿佛他是说，“这不是我写的。是更有能⼒的⼀位吩咐这样写的。牌

⼦上的名号必须保留，并让所有⼈知道，祂是犹太⼈合法的王。”祂的百姓还没

接受，祂呼召所有将来要信祂的⼈进祂的国度。犹太⼈不接受的，扩展到全⼈



 

 197 

类，正如经上所记，“凡接待他的，就是信他名的⼈，他就赐他们权柄，作神的

⼉⼥。”（约 1:12）后来，耶稣基督就被赐予权利，在他们里面作王。祂呼召他

们所有⼈，有份于祂曾被拒绝的国度。 

 

19:23 兵丁既然将耶稣钉在十字架上，就拿他的衣服分为四份，每兵一份；又拿

他的里衣，这件里衣原来没有缝儿，是上下一片织成的。 

19:24 他们就彼此说：“我们不要撕开，只要拈阄，看谁得着。”这要应验经上的

话说：“他们分了我的外衣，为我的里衣拈阄。”兵丁果然做了这事。 

 

那些钉你⼗架的⼈分你的财物，因为他们代表全⼈类，全⼈类都促成了你

的死。全⼈类都是你的⾏刑者，因为全⼈类的罪恶钉死了你。由于所有⼈都有

份于分你的衣服，他们有份于你的死和由此⽽来的救赎。由于衣服是完整的，

因此兵丁们分你的衣服。要留意，衣服分为四份，仿佛是预表，世界的四部分

分了耶稣基督的衣服，并有份于祂救恩的果效，这救恩扩散到全⼈类。这件里

衣原来没有缝⼉，是上下⼀片织成的，⽆法分割，标志着教会的合⼀，由许多

基督徒构成。这许多⽆法分割的点被神命定的旨意⽆误地引领。这样做，是为

要应验经上关于那些始于旧约、引进新约的事物。 

 

19:25 站在耶稣十字架旁边的，有他母亲与他母亲的姊妹，并革罗罢的妻子马利

亚和抹大拉的马利亚。 

 

在极度痛苦中站立，显明了极为强烈的爱和完全的湮灭。马利亚满了纯

爱，这是只有在⼀个纯洁受造物中才能找到的，她首先顾念的是神的公义，神

的权益。她只想着神因她⼉⼦的死⽽得到的荣耀。她强烈⽽完全的母爱沉溺在

造物主的爱中，她尽⼒用她的爱来承受痛苦。我们知道她天然的痛苦很深，正

如西面预⾔的：“你自⼰的⼼也要被⼑刺透。”（路 2:35）但她⼉⼦爱的宽厚和

⾼贵在这些打击中给予了她⼒量并扶持她。她就像纯净的铜，回响并得到她⼉

⼦得到的所有击打。⽽在她接收祂所受⼀切击打的同时，她与祂保持了⼀种内

在的和谐。这同样的爱扶持并成就了他们。马利亚啊，你有份于你⼉⼦所受折

磨乃是必要的。当祂把自⼰交于死时，你把这痛苦强加在自⼰身上。当母亲与

孩⼦的罪⾏有某种共谋关系的时候，母亲或妇⼈会在孩⼦受惩罚时和孩⼦在⼀

起。马利亚对她⼉⼦的诸般⾏动提供了帮助，因她有份于祂的爱，并提供祂可

以献祭被杀的身体。她有必要在祂受苦的时候与祂同在。尽管神和⼈之间只有

⼀位中保，马利亚却是罪⼈与她⼉⼦之间的中保28。马利亚满了痛苦和爱！哪个

 
28 译注：新约中似乎没有这句话的依据。 



 

 198 

罪⼈会不指望你⼉⼦所赐的你的保护？你陪伴祂受苦，最终获得了这受苦产⽣

的⽆限果效的溢流。 

 

19:26 耶稣见母亲和他所爱的那门徒站在旁边，就对他母亲说：“母亲，看，你

的儿子！” 

19:27 又对那门徒说：“看，你的母亲！”从此那门徒就接她到自己家里去了。 

 

奇妙的亲属关系！奇特的变化！不再是约翰，是耶稣，因为耶稣已经进⼊29

约翰里面，约翰已经进⼊耶稣里面。靠在耶稣胸膛⽽形成的这⽆可⾔喻的联合

中，由⼼⽽发⼀种奇妙的转变。约翰不再活着，⽽是耶稣在约翰里面活着，因

为约翰只住在耶稣里面。可约翰啊，比起你主⼈给你的关于祂母亲的这个宝贵

礼物，你还指望从祂得到爱的更⼤见证吗？你的确很清楚自⼰是耶稣⼼尖上的

门徒，你是祂所爱的门徒。所有其他门徒都是领受教导和耶稣之灵的门徒。⽽

你，你是祂⼼尖上唯⼀的门徒。你安息在祂胸膛，受祂教导。其他门徒是被祂

可爱之⼼流出的话语所教导。⽽你，爱的门徒，你是从⼼里被教导。你的⼼不

⽌息地从耶稣的⼼倾听并接受，耶稣扩展到了你的⼼里。祂的⼼说什么？这是

个⽆法⾔说的秘密，只有你和祂的母亲知道。谁能告诉我们，接受⼦用祂的见

证给你的这珍贵宝物之后发⽣了什么？你总是与她同在。毫⽆疑问，耶稣的⼼

常常对你说话，正如你经常对你的主说话。如今你不尽别的功用，只遵守这位

圣母的话。她是你的使徒，你是她的翻译。但你的幸福若是⽆与伦比，她的痛

苦也⽆可比拟，因为你的存在会⼀直让她想起你为祂所做的⼀切。但这位圣洁

的母亲已经死⼰湮灭，她⽆法渴想现状以外的事物。神的旨意对她来说，和做

神的母亲这件事同等重要，甚⾄更重要。 

 

19:28 这事以后，耶稣知道各样的事已经成了，为要使经上的话应验，就说：

“我渴了。” 

 

耶稣的渴是祂对完成⼈类救赎的渴望。祂希望⼀切都照着经上的话应验。

祂渴望回到⽗那里，祂热诚希望祂⼀切⼯作都有果效，好叫⼈类⽆障碍地获得

祂⼯作果效的应用。祂已经完成祂这⼀面对⼈类的救恩。祂渴望⼈类在祂为他

们所做的⼀切上与祂合作，好叫救赎的果效在他们身上能完全成就，正如祂已

经为他们完成了救恩。 

 

19:29 有一个器皿盛满了醋，放在那里，他们就拿海绒蘸满了醋，绑在牛膝草

上，送到他口。 

 
29 译注：pass into 或可译为 “逐渐变成”、“进入”。 



 

 199 

19:30 耶稣尝了那醋，就说：“成了！”，便低下头，交出他的灵（直译）。 

 

要解他主⼈渴的⼈却只把醋和苦递给祂，以忘恩负义报答耶稣基督的良

善。他不仅没有解祂的渴，反⽽用他给的醋加增耶稣的渴。 

耶稣尝了那醋，就说：我这面“成了！”，我只须回到我所出之地。说了这

话，祂便交出祂的灵，回到祂的⽗和祂的神那里，回到祂的源头和终点。那

时，⼀切⼯作中最伟⼤的⼯作完成了。这⼯作把所有其它⼯作都带进祂里面。 

 

19:31 犹太人因这日是预备日，又因那安息日是个大日，就求彼拉多叫人打断他

们的腿，把他们拿去，免得尸首当安息日留在十字架上。 

19:32 于是兵丁来，把头一个人的腿，并与耶稣同钉第二个人的腿都打断了。 

19:33 只是来到耶稣那里，见他已经死了，就不打断他的腿。 

19:34 惟有一个兵拿枪扎他的肋旁，随即有血和水流出来。 

19:35 看见这事的那人就作见证，他的见证也是真的，并且他知道自己所说的是

真的，叫你们也可以信。 

 

没有必要打断那位因爱并藉着爱⽽死之⼈的腿。这圣体的双腿没有断，因

为祂可称颂的⾁身是纯洁⽆罪的，本当没有骨折。但为着⼈⼼，这圣体被扎

破，为要显明祂的爱完全纯洁。藉此，耶稣基督钉⼗架给祂⼉⼥们祂在⼗架上

所忍受的⼀切，诸般疼痛和反对。这是⼀扇进⼊祂的门。这被扎的肋旁向⼈类

启示了祂仁爱的深⼴，流⼲了祂残余的⾎，并倒空了祂极度的爱。⽽且，随即

有⾎和⽔流出来，因为不再有⾎可流了。这⾎是⼈类的赎价，⽔洁净他们。从

祂身体和⾎管里流⼲了所有⾎之后，⼼脏的⾎也流⼲并倒空了。从⼼脏来的⾎

是掺混着⽔，这是祂更想要的。众目也看到这⼀幕，以及祂倒出祂的痛苦和祂

的爱。我们看到祂对⼈得罪这样⼀位和蔼可亲的神⽽感到痛苦，这痛苦也带着

祂爱的甘甜。 

这在⼼里造成同样的果效。我们必须倾倒眼泪，为我们的罪悲哀，为耶稣

对我们的爱⽽哭泣，这爱让祂流出⼼脏的⽔。圣洁救主，带着由祂⾎所预表的

祂神性的能⼒，也带着由⽔和这奇妙混合物所预表的⼈性的软弱，运⾏对⼈类

的救赎。强烈的爱啊！神太多的仁爱！你赐下的⽕，对⼼如此炽热，都把⽔从

⾎液中蒸馏出来了。爱的门徒使⼀切变得不同，并活出这不同。所有其它眼睛

却⽆法分辨。约翰知晓祂爱的热烈果效。因为他亲自安歇在祂的⼼脏上，祂的

⼼脏就像⼀个炽烈的⽕炉，他已经燃烧、熔解并液化。⼈类不知感恩的⼼啊，

对这位⽆限友善和可亲的神没有多少爱！如此美丽的⼀团⽕尚且未能软化那拥

有从耶稣之⼼来的蒸馏⽔的冰⼼，看见这事，你难道不会⼗分痛苦吗？罪⼈

哪，我们⼼里的冰是钻⽯的属性，遇⽕不但不熔化，反⽽变得更刚硬。 



 

 200 

 

19:36 这些事成了，为要应验经上的话说：“他的骨头一根也不可折断。” 

19:37 经上又有一句说：“他们要仰望自己所扎的人。” 

 

这应验了之前说过的，祂的骨头⼀根也不可折断。但祂的肋旁被扎开，流

出散播祂的爱。 

耶稣基督很仔细地要全部经⽂都应验在祂身上，如果耶稣基督有⼀个特征

没有记载在圣经里，我们如何相信祂有灵命历境是没写⼊圣经的呢？有什么历

境是耶稣基督没有的？耶稣基督已经圣别了所有历境。因此，如果耶稣基督的

所有历境都包含在圣经里，那么，若有⼈说，有些灵命历境很有名，却没包含

在圣经里，这种说法岂不荒唐？莫不如承认，凡这么说的⼈是没发现⽽已，因

为他们不明白圣经。 

 

19:38 这些事以后，有亚利马太人约瑟，是耶稣的门徒，只因怕犹太人，就暗暗

地作门徒。他来求彼拉多，要把耶稣的身体领去。彼拉多允准，他就把耶稣的

身体领去了。 

19:39 又有尼哥德慕，就是先前夜里去见耶稣的，带着没药和沉香约有一百斤前

来。 

 

公开表明自⼰是耶稣基督门徒的⼈都是没有学识和声望的穷⼈。只有不多

⼏个博学之⼈或法利赛⼈跟随耶稣，仿佛他们是盲目的。然⽽也有因为出身⽽

博学的约瑟和尼哥德慕。但他们如何与耶稣基督共情？是以⼀种隐秘和隐藏的

⽅式。他们太骄傲，以致于⽆法公开表明自⼰跟随耶稣，因此他们暗中跟随。

还有许多⼈也是如此，有太多骄傲，以致于⽆法公开表明自⼰信神，为福音感

到难为情。尽管约瑟和尼哥德慕曾暗暗这样做，但如今，当别的很多⼈都抛弃

信仰的时候，他们却冒着被逮捕的风险，⼤⼤⽅⽅公开自⼰的信仰。⼀个⼈出

身⾼贵的话，就容易做出勇敢的举动。 

 

19:40 他们就照犹太人殡葬的规矩，把耶稣的身体用细麻布加上香料裹好了。 

19:41 在耶稣钉十字架的地方有一个园子，园子里有一座新坟墓，是从来没有葬

过人的。 

19:42 只因是犹太人的预备日，又因那坟墓近，他们就把耶稣安放在那里。 
 

这位赐给全⼈类不朽之种的，这位持续的智慧，这位只维护众⼈灵魂和身

体的主，却被加上香料防腐，仿佛祂需要这些东西似的。祂当然不需要。但这

位神圣救主许可祂死后⼈们这样做。祂许可⼈们在祂死前伤害祂，死后为祂防



 

 201 

腐。⼀个死亡的魂也是如此。这魂平等⽆异地接受⼈们想要对她做的所有坏事

和好事。她在神和众仇敌的⼿中，像个死⼈⼀样⽆法自卫，毫⽆抵抗。 

耶稣基督选了⼀座新坟墓，是从来没有葬过⼈的，这是向我们显明我们情

感的初熟果⼦是如何讨祂喜悦。离神向物的⼈⼼因爱受造物⽽悲惨不堪，他们

若知道把自⼰的⼼早点献给神能带来怎样的益处，晚了给神会如何，就会不顾

⼀切把自⼰奉献给神。因为我们早早地养成美德的良好习惯，这些对我们来说

就会变得容易和自然。对那些晚奉献给神的⼈，他们就需要⼤费周章才能改掉

从世界养成的与良善对立的那些习惯。这不只是⾏善⽽已，⽽是要去掉坏习

惯，彻底改头换面。⽽那些没有有幸从出⽣起就与神同在的⼈，看见良善的神

乐意让他们的败坏被折辱并湮灭，就当聊以自慰。他们不是因自⼰的努⼒或纯

洁⽽得到救恩，⽽是纯粹因着神的良善⽽得了救恩。 

 

 

约翰福音第⼆⼗章 
 

 

20:1 七日的第一日清早，天还黑的时候，抹大拉的马利亚来到坟墓那里，看见

石头从坟墓挪开了， 

20:2 就跑来见西门彼得和耶稣所爱的那个门徒，对他们说：“有人把主从坟墓里

挪了去，我们不知道放在哪！” 

 

抹⼤拉的马利亚太爱耶稣，⼀刻也不想拖延，天没亮就来找耶稣。抹⼤拉

的马利亚啊，安息日是个让你极其为难的⼀天，因为安息日不能寻找你神圣的

主。你在神旨意中找到的安息使你平静下来，安息日的律法拦阻你出去。因

此，马利亚平静地度过了安息日，内⼼却充满悲伤。安息日⼀过，她的爱见神

的旨意已经同意了她去尽责，她就跑去，却找不到主。她反抗和嫉妒的爱寻找

她⼼所爱的。强烈的爱都有类似的反抗。她去找使徒中为首的，因她的痛苦⽆

法释怀。但因她的爱和反抗没得到满⾜，她就去找耶稣所爱的那个门徒，寻找

这位和她同为耶稣爱侣的⼈。她觉得约翰知道这秘密的答案，能说出她的神如

今在哪⼉。即使他不知道，他也必然和她⼀样着急去找耶稣。因着约翰是爱的

门徒，和她⼀样，所以他们容易合拍。蒙爱的门徒啊，我觉得你赞美和告诫得

好。你说“耶稣所爱的那个门徒”，你能不能说的比这更⾼⼤上和有优势呢？“所

爱的”这个词其实包含了所有其它的内容。因祂把你当做祂爱的目标，所以祂把

吸引祂爱的所有素质都放在你里面。可我在说什么呢？祂已经把祂自⼰放在这

蒙爱的门徒里面。因祂必然爱祂自⼰，所以祂爱你。⼤受眷顾的门徒啊，⼼和



 

 202 

爱的门徒！所罗门说过，佳偶的最⼤痛苦就在于被她所爱的那位忽略，⽽最⼤

的幸福就是讨她所爱的那位喜悦。确知自⼰是耶稣所爱的门徒，该是多么幸福

和满⾜！这是超过⼀切恩惠的恩惠！ 

 

20:3 彼得和那门徒就出来，往坟墓那里去。 

20:4 两个人同跑，那门徒比彼得跑得更快，先到了坟墓， 

20:5 低头往里看，就见细麻布还放在那，只是没有进去。 

 

爱给与翅膀。约翰已经在爱里和仁爱里被彻底转变，他先到了坟墓。爱的

热忱帮助他跑在了彼得前面。他低头往里看，看见细麻布。但他出于对彼得的

尊重，没有进去，因他把彼得视为尊长。我不晓得什么才是最可称羡的：是他

爱的热忱呢，还是这爱的克制。神的仁爱有个特点，这爱虽丰盛，却谨⾔慎

⾏。纯爱⽆法做任何违背本分的事，也不会不顺从。的确，爱的感觉和爱的完

全之间有这个差别。情绪感觉给得充⾜有余，因为用来蒸发的⽕没有限制。⽽

爱的完全则不同，它并不造成⼈里面的充⾜有余。佳偶有这双重经历，爱的完

全被爱的感觉所强化。新郎赐给他爱的完全，祂使我里面的仁爱井然有序（歌

2:4另译）。你把这赐给我，我的爱啊！这仁爱如此纯洁和井然有序，同时其香

⽓不断加增，不使⼈脱离本分和各种束缚。理由是明显的。爱的感觉就像⼀团

⽆界之⽕，燃烧发光，使每样事物都明如正午。凡想阻⽌这⽕的，只会带来更

多伤害和负面影响。但爱的完全之⽕没有冲动。这⽕在纯洁的完全中，在美好

的次序中安息。 

不懂这区别的⼈，看见⼀种冲动却不完全的爱，就⾼度评价这爱。他们错

了。谁会反驳马利亚的爱？她没有什么不完美的失败，⽽是因着她爱的完全，

⽽处于⼀种很强的安宁平静状态。 

 

20:6 西门彼得随后也到了，进坟墓里去，就看见细麻布还放在那， 

20:7 又看见耶稣的裹头巾没有和细麻布放在一处，是另在一处卷着。 

20:8 先到坟墓的那门徒也进去，看见就信了。 

 

这些幸运的门徒有幸进⼊他们主的坟墓。进⼊时⼏乎要死，后来却强有⼒

地活着。耶稣基督的坟墓是用来作你奥秘之死的坟墓，你在耶稣基督里获得新

⽣。彼得和约翰进坟墓的⽅式不同，因为约翰在主的怀里找到了他的死亡和⽣

命，就像凤凰从自⼰死亡的灰烬中重获新⽣。⽽彼得没有约翰的优势，彼得是

在这圣坟墓中找到了他的⽣命。这就是为什么福音书作者并没有说：“彼得看见

就信了。”因为这样的话，彼得的经历就是⼀个超越彼得信⼼的信⼼了。当圣约

翰说到他自⼰，就说：“他看见就信了。”约翰并不是讲信耶稣基督的神性，因



 

 203 

为他早就在耶稣怀里，并靠近⼗架，明白耶稣的神性了，他所懂的比他能说出

来的更多。⽽在坟墓里，他又被赐予新的亮光，对未来有深远影响。他说自⼰

看见就信了，并非是为了显明他此前信⼼上的不⾜，⽽是为了显明他被赐予⼀

个信⼼的见证，信⼀切被揭示出来的。约翰的信⼼和多马的信⼼之间区别在

于，多马不相信他眼见的重要事物。约翰没有看见就相信，但当他看见时，他

的信⼼被加强和更新了。他⼗分钦佩赞美地继续相信神揭示给他的⼀切。 

 

20:9 因为他们还不明白圣经的意思，就是耶稣必要从死里复活。 

 

这段话证实了前面所说的⼀切。 

 

20:10 于是两个门徒回自己的住处去了。 

20:11 马利亚却站在坟墓外面哭，哭的时候，低头往坟墓里看， 

 

约翰啊，这对你不是⼀种莫名的残酷吗？抹⼤拉的马利亚这位忠实的佳

偶，告诫你说，她相信有⼈取⾛了她的主。你知道她的爱，也看见了她的悲

伤。尽管你看见她哭成那样，你却撇下她独自⼀⼈。但你，爱的神啊！你知道

你佳偶的悲伤，现在你如何让她知道真相？这是爱的巧计。祂让她痛苦加增，

好加增她的喜乐。祂假装隐藏自⼰，却是为着显现时带给她更⼤益处。爱的神

啊！这些是你的游戏！你把佳偶削减到极致，好叫他们因你得到新⽣命时，有

更⼤的喜乐。悲伤的程度等同于满⾜的程度。 

 

20:12 就见两个天使，穿著白衣，在安放耶稣身体的地方坐着，一个在头，一个

在脚。 

20:13 天使对她说：“妇人，你为什么哭？”她说：“因为有人把我主挪了去，我

不知道放在哪里。” 

 

天使啊，你们有能⼒除去马利亚的悲伤，却没这样做。这位忠实的佳偶

说，我哭是因为有⼈把我主挪了去，主是我唯⼀的爱，祂在我里面掌权。我苦

苦寻觅祂，却不知道⼈把祂放在哪里。 

 

20:14 说了这话，就转过身来，看见耶稣站在那里，却不知道是耶稣。 

 

马利亚没有⽌步于天使，⽽是继续寻找。她没有寻求天使，天使⽆法满⾜

她的爱。这就是为什么福音书作者们说，她说了这话，就转过身来，像个受惊

的佳偶寻找她苦苦寻觅的那位。可是，抹⼤拉的马利亚啊，你为何不问这些天

使，你⼼所爱的在哪里？唉！我做我该做的事。那拥有我的爱就是我的理由。



 

 204 

她转过身来就看见。哦，忠诚的佳偶，不会停留在其他任何受造物身上，甚⾄

不⽌于天使！她只是在他们身边掠过，像《雅歌》中的配偶，只为了找到她⼼

爱的。她看见耶稣，看是看见，却没认出祂。这是爱的⾏为，只能逐渐显明。

这样做是因为受造物的脆弱，它们⽆法在经历极⼤的痛苦后承受如此过度的喜

悦。但愿所有⼈都忠⼼地前进不⽌步，直到达于耶稣自⼰！那时他们就会拥有

抹⼤拉的马利亚的优势！⽌步于⼈或天使，异象或启示，或者别的⼀切，都是

不合宜的。只要我们像抹⼤拉的马利亚那样，持续前⾏，不⽌步于任何事物，

我们必将像她那样很快找到⼼里所爱的祂。 

 

20:15 耶稣问她说：“妇人，为什么哭？你找谁呢？”马利亚以为是看园的，就

对他说：“先生，若是你把他移了去，请告诉我你把他放在哪里，我便去取

他。” 

 

什么是爱的盲目？马利亚问耶稣，祂是不是看园的，把她救主移了去，请

告诉她在哪⼉，她便去取祂。抹⼤拉的马利亚相信，在爱里凡事皆有可能。马

利亚，你岂能扛得动这可称颂的圣体吗？她说，对我来说不是负担。相反，对

我是种宽慰。唉！祂的圣体是可亲的财宝，我会因此满⾜。 

 

20:16 耶稣说：“马利亚！”马利亚就转过来，用希伯来话对他说：“拉波尼（拉

波尼就是夫子的意思）！” 

 

甘甜的话语！马利亚经常听见祂说话，不可能辨认不出祂的声音。这位爱

侣回应: “夫⼦，”仿佛她在说：“主啊！你教导了我，你想要我做什么？”马利亚

这个名字的意思是爱和甘甜。“我的主，夫⼦！这句话是⼀颗贫穷之⼼发出的呼

唤。我的主绝对完全地拥有我，我终于找到你了！你想要我做什么？”我们留意

到，约翰这位福音书作者花了很长篇幅讲抹⼤拉的马利亚。他和马利亚的⼼有

共鸣。这就是为什么他乐意描述抹⼤拉的马利亚的美好经历。他想让我们知

道，如果我们不对我们的爱设限，耶稣基督就不会对我们施予恩惠设限。 

 

20:17 耶稣说：“不要紧抓不放我（另译），因我还没有升上去见我的父。你往我

弟兄那里去，告诉他们说：我要升上去见我的父，也是你们的父；见我的神，

也是你们的神。” 

 

耶稣基督从前许可马利亚触摸祂，是为了满⾜她的爱，因为爱让万物平

等。如今马利亚急切想告诉祂，她认出了祂，并亲吻祂，并且俯伏在祂脚前。

耶稣告诉她，不要紧抓不放我。然⽽这并不是耶稣的拒绝或离弃。仿佛耶稣是



 

 205 

说：“现在不是迎合你爱意狂热的时候。你必须给我的弟兄们传话。我要立你为

这些使徒们的使徒。但我要升上去见我的⽗。那里我们就会有闲暇见面，并且

满⾜。”或者换⼀种说法，耶稣基督想要教抹⼤拉的马利亚，尽管她失去了祂身

体的同在，却会有祂去⽗那里的益处，她会拥有祂，就像我们在地上⼀样真

实。耶稣说：“不要紧抓不放我，因我还没有升上去见我的⽗。”这话是祂对她

真实的应许，将来还要把这些益处再次给她。祂说，你往我兄弟那里去，就是

那些与我有亲属关系的⼈，我已经使他们成为我⽗亲的养⼦。告诉他们说：我

要升上去见我的⽗，也是你们的⽗。因为我藉着死为你们取得了这权利，成为

⽗神的⼉⼥。见我的神，也是你们的神。因为我与祂做的和好，祂已经实实在

在成为你们的神，正如祂是我的神。我的神充满仁慈和良善。 

 

20:18 抹大拉的马利亚就去告诉门徒说：“我已经看见了主！”她又将主对她说的

这话告诉他们。 

20:19 那日（就是七日的第一日）晚上，门徒所在的地方，因怕犹太人，门都关

了。耶稣来站在当中，对他们说：“愿你们平安！” 

 

抹⼤拉的马利亚是复活的使徒，她的话很快被耶稣的出现所证实。祂进⼊

关了门的房间。祂也以同样的⽅式进⼊⼈⼼。祂进⼊⼈⼼所给的标记是什么？

唯有这⼀个标记：愿你们平安！祂带来平安。⼈⼼尝到不可思议，⽽且不能改

变的平安。这就是祂同在的标记，正如搅扰是祂远离的标记。 

 

20:20 说了这话，就把手和肋旁指给他们看。门徒看见主，就喜乐了。 

 

耶稣用平安充满⼈⼼之后，就把祂自⼰向他们显明，正如祂当初对使徒们

所做的。祂在⼈里面给⼈更清晰的知识，使⼈认识祂是谁，从外在给⼈展示祂

受的各种苦。这恩惠使⼈充满喜乐满⾜，以及祂爱的启示。 

 

20:21 耶稣又对他们说：“愿你们平安！父怎样差遣了我，我也照样差遣你们。” 

20:22 说了这话，就向他们吹一口气，说：“你们受圣灵。 

20:23 你们赦免谁的罪，谁的罪就赦免了；你们留下谁的罪，谁的罪就留下

了。” 

 

耶稣基督不光满⾜于赐他们平安，祂还在他们里面稳固这平安，然后加增

这平安。祂赐给他们圣灵，以及使徒职分，这职分具有救⼈脱离罪恶的权柄。

这段话支持神⽗听取忏悔。我们必须注意，他在赐予平安，并使他们有稳固的

平安之后，才会授予使徒的职分，因为我们必须拥有内⼼的平安才能成为真正

的使徒。 



 

 206 

 

20:24 那十二个门徒中，有称为低土马的多马，耶稣来的时候，他没有和他们同

在。 

20:25 那些门徒就对他说：“我们已经看见主了。”多马却说：“我非看见他手上

的钉痕，用指头探入那钉痕，又用手探入他的肋旁，我总不信。” 

 

在社区中，没有什么比偏袒更值得恐惧的了。神以诸多群体⽅式将祝福赐

予社区。如果圣托马斯没有与使徒们保持距离，并且与他们在⼀起，他就能够

分享他们所享有的好处，那就是目睹耶稣复活。他却失去了这好处，因他自愿

失去这神圣的陪伴。这只是他⼀⼈的过失，却变成了不易相信。“我非看见并摸

到，我若没有亲身经历，我总不信。”这是基于见证的信⼼，依赖于他自⼰的想

法和知识。这种信⼼并不纯洁，⽽且受制于诸多欺骗。这种信⼼不是基于神自

⼰，并以神的话为依据，⽽是以可能虚假或伪造的见证为依据。这是基于虚荣

⼼的信⼼。倒莫不如相信教会的话，教会因众使徒⽽合⼀，众使徒确保了复活

的真理，并以圣经中的见证为依据。相反，这种信⼼以摸得着为依据，触觉乃

是五感中最误导⼈的感觉。这是异端、虚荣之⼈和灵性失当者的错谬，他们执

着于虚荣的见证，不进前追求⽆误的真理。 

 

20:26 过了八日，门徒又在屋里，多马也和他们同在。门都关了。耶稣来站在当

中说：“愿你们平安！” 

 

这次多马比别的时候更有福，因为他有其他门徒的陪伴，他就分享了他们

的福分。他得到平安，这是他曾因不信⽽失去的平安。神许可祂的使徒犯这样

的错，好向我们显明受造物的软弱，以及我们多么需要信赖神。我们只有通过

对自⼰软弱的致命经历，才能确信自⼰的软弱。然⽽，这是⼀种非常有利的经

历，因为它摧毁了我们的自傲。 

 

20:27 就对多马说：“伸过你的指头来，摸我的手；伸出你的手来，探入我的肋

旁。不要疑惑，总要信！” 

20:28 多马说：“我的主，我的神！” 

 

当多马得知复活的真相时，他的怀疑对教会是有益的，因为确实神能从最

邪恶的事情中带来好处。祂不仅能从邪恶中带来好处，⽽且当邪恶发⽣时，我

们必须满⾜于神为祂的荣耀或灵魂的益处⽽从邪恶中带来⼀些好处。多马从前

的不忠有多深，如今的这股强烈信⼼就有多深，他借机把不忠变为更强的信⼼

了。于是他喊着说：“我的主，我的神！”他说，我的信⼼没有⽌步于依赖触觉

的见证，我过去这样求是出于软弱。但如今我超越了所有这些，看见⼀个⼈的



 

 207 

时候，我信⼊了神。当我看见⼀个复活之⼈身上仍带着祂受苦受死的印记，却

没有把自⼰的神性与⼈性分离，或⼈性与神性分离，我就信了永⽣神。我的

主，我的神，你是神⽽⼈者，全然有能⼒却受苦，不朽却死了，永恒却复活

了！ 

 

20:29 耶稣对他说：“你因看见了我才信，那没有看见就信的有福了！” 

 

耶稣藉这句话说明了两种信⼼的区别：明亮的、被眼见30所扶持和维持的信

⼼；以及⼀种赤裸的，被剥夺了⼀切眼见的信⼼。 

第⼀种信⼼相信眼见，他们的信⼼甚⾄超越他们所得的亮光。但那些被赤

裸信⼼所引导的⼈，虽然没有扶持和见证，却⽆限地相信。尽管他们的晦暗与

日俱增，但他们的信⼼如此纯洁赤裸，是以神为其根基和扶持，因⽽他们确实

是有福的，也更幸福。 

 

20:30 耶稣在门徒面前另外行了许多神迹，没有记在这书上。 

20:31 但记这些事，要叫你们信耶稣是基督，是神的儿子，并且叫你们信了他，

就可以因他的名得生命。 

 

关于耶稣基督的记载对于维系我们的信⼼并教导我们是绝对必要的。毫⽆

疑问，耶稣基督所⾔所⾏，许多事只有亲眼见过的使徒们，还有⼀些得启示的

好⼈知道。但还有许许多多事，即使使徒们也忽略了，只有在永世里才能被⼈

知道。我们若稍加留意我们所知道的，谁能不极其乐意爱祂、感激和强烈想要

向这个可爱的原创者倾诉呢？谁能不愿在⼀切事情上顺从祂呢？ 

 

 

 

约翰福音第⼆⼗⼀章 
 

 

21:1 又向门徒显现。他怎样显现记在下面： 

21:2 有西门彼得和称为低土马的多马，并加利利的迦拿人拿但业，还有西庇太

的两个儿子，又有两个门徒，都在一处。 

21:3 西门彼得对他们说：“我打鱼去。”他们说：“我们也和你同去。”他们就出

去，上了船，那一夜并没有打着什么。 

 

 
30 译注：testimony直译“见证”，这里意译为“眼见”。 



 

 208 

夜里打鱼，⽽且在没有耶稣的情况下打鱼是件⽆果的⼯作。我们为自⼰作

⼯和为别⼈作⼯之间有个区别。为自⼰作⼯，在夜间更好，因为同在的耶稣，

我们知道祂越少，祂作⼯越多。祂把自⼰的⼯作向我们隐藏，好叫我们⽆法偷

窃祂的荣耀，不能拦阻祂的作为。⽽那些处于使徒⽣命阶段，为别⼈作⼯（由

打鱼所预表）的⼈则不同。他们需要在白天作⼯，在真理的亮光中作⼯。神通

常医治他们，是为了有效地帮助别⼈，⽅法是藉着把他们放在真理的亮光中。

祂赋予他们使命，⽽他们并不挂虑自⼰。因为他们没有打着什么，所以神是为

了教导彼得⽽许可他们打鱼徒劳⽆功。 

 

21:4 天将亮的时候，耶稣站在岸上，门徒却不知道是耶稣。 

21:5 耶稣就对他们说：“小子！你们有吃的没有？”他们回答说：“没有！” 

21:6 耶稣说：“你们把网撒在船的右边，就必得着。”他们便撒下网去，竟拉不

上来了，因为鱼甚多。 

 

天将亮的时候，也就是使徒阶段，耶稣基督显现，祂赋予使命，吩咐他们

撒⽹在鱼多的地⽅。神啊！惟有你能使⼈捕到这么多鱼！⼈只是你⼿中卑微的

器⽫，你想让⼈知道这点。你想让⼈从经历明白，⼈和你在⼀起什么都不是。

⼈若照你吩咐做了什么，⼈⽋你⼀切的荣耀，⼈该把自⼰视为⽆用的。你乐意

使用她，⽽她除了从使她⾏动的⼿借来的⼀切，她本身没有什么长处。 

 

21:7 耶稣所爱的那门徒对彼得说：“是主！”那时西门彼得赤着身子，一听见是

主，就束上一件外衣，跳在海里。 

 

耶稣所爱的的那门徒更多是用内⼼的体会，⽽不是眼见，来懂他的主⼈。

这颗⼼感受到祂就是他所爱的那位，也就是温柔爱他的那位。这就是为什么约

翰告诉彼得：“是主！”那时耶稣基督没有让⼈知道祂是谁，凭眼睛⽆法发现

祂。是约翰的⼼感受到了他主⼈的⼼，就像⼀块磁⽯吸引着他。圣约翰啊！你

过去在你主⼈的胸前，与祂交通，真是美好！然⽽这么做，是为了别⼈的益

处，为了吸引更多⼈。彼得⼀听说这是主，⼼急如焚要见祂，于是等不及船靠

岸就跳在海里。神啊！如果确定能找到你，我们愿意躺在任何深渊或悬崖峭壁

上！ 

 

21:8 其余的门徒离岸不远，约有二百肘，就在小船上把那网鱼拉过来。 

 

彼得急切要见他亲爱的主，向祂证明自⼰爱祂，所以他才会丢下辛辛苦苦

打来的鱼去找主。他这样做，表明了他内⼼的⼒量和淡泊，把神看的比世上的



 

 209 

⼀切更重要。他乐意服事别⼈的灵魂。这是所有使徒都必须具备的性情：乐意

服事，或不服事，不挂虑是否成功。然⽽，其他门徒把彼得打来的鱼拉过来。 

 

21:9 他们上了岸，就看见那里有炭火，上面有鱼，又有饼。 

21:10 耶稣对他们说：“把刚才打的鱼拿几条来。” 

 

这炭⽕是神迹。门徒们作⼯的时候，耶稣基督预备了所需的⼀切。当⼀个

⼈处于使徒⽣命阶段，只想着遵⾏神旨意，服事灵魂时，我们忘记了自⼰的利

益，只有时间从事爱的⼯作。耶稣基督仔细地点燃、烧⽕，并使⽕烧的更旺。

当我们只想着祂的荣耀，祂就作⼯，只为让我们得着益处。 

 

21:11 西门彼得就去，把网拉到岸上，那网满了大鱼，共一百五十三条。鱼虽这

样多，网却没有破。 

 

彼得应当完成他照良善主⼈吩咐⽽打鱼的事。尽管其他门徒作为助⼿帮

他，他们却不把鱼从海里拉到岸上，⽽是彼得亲自拉到岸上。鱼预表了彼得很

快要为教会做的好事，因为他成了教会的基⽯，带第⼀批⼈信主。 

 

21:12 耶稣说：“你们来吃早饭。”门徒中没有一个敢问他：“你是谁？”，因为知

道是主。 

21:13 耶稣就来拿饼和鱼给他们。 

21:14 耶稣从死里复活以后向门徒显现，这是第三次。 

 

耶稣的门徒们开始对神的良善变得熟悉，即使是在祂复活以后，还有比这

更美好的吗？祂给他们吃。祂用食物款待他们并鼓励他们。祂甘甜地和他们分

享，好让他们为必要忍受的⼗字架做好预备。祂在复活后，具有⼀个活⼈具备

的所有功能，表明祂的魂真的复活了，做任何事都没有困难。如果⼀个⼈做事

有困难，说明仍在死里，尚未复活。 

 

21:15 他们吃完了早饭，耶稣对西门彼得说：“约翰的儿子西门，你爱我比这些

更深吗？”彼得说：“主啊，是的，你知道我爱你。”耶稣对他说：“你喂养我的

小羊。” 

 

主啊，你怎么问了西门彼得⼀个你比他更清楚答案的问题？他表现出那样

的软弱后，还能对自⼰的爱看得准吗？唉！他曾表现出特别的抗争精神。可是

耶稣对他说的那些话预⾔了他事与愿违。爱和当下的爱是不同的。⼀个真正经

历过不堪和脆弱的⼈，能够不再承诺忠诚、感恩或坚持，这是⼀件可爱的事。



 

 210 

若是耶稣问彼得，你会忠诚吗？彼得会说：“唉，主啊，我内⼼没有任何东西支

持忠诚！你若把忠诚赐给我，我就必会忠诚。”可当神问：“你爱我吗？”彼得的

⼼受不了这问，即使经历了最极端的不堪，他仍禁不住说他爱。哦，神啊！这

只是唯⼀能证明⼀个灵魂处于死亡和卑微状态的见证，当他跌⼊⾕底时，似乎

感到自⼰爱着神。但可悲的是，他却不知道自⼰是爱着的。他仿佛说，我若不

爱你，我就不爱这世上任何东西，因为这样魂就被夺去了所有受造的爱。彼得

答复耶稣的⽅式，正如其它像他⼀样的⼼会答复的那样。“主啊，是的，你知道

我爱你。”耶稣对他说，“你喂养我的小⽺。”所以说，耶稣对⼀个牧⼈所要求的

就是爱和纯爱，才能来喂养祂的群⽺。所需的唯⼀品质就是纯粹的爱，这种完

美的仁爱包含了牧者所有真实的品质。因为⼀个⼈只爱神，不爱自⼰，他就只

想着满⾜这爱，舍命照顾托付给他的⽺。 

 

21:16 耶稣第二次又对他说：“约翰的儿子西门，你爱我吗？”彼得说：“主啊，

是的，你知道我爱你。”耶稣说：“你牧养我的羊。” 

21:17 第三次对他说：“约翰的儿子西门，你爱我吗？”彼得因为耶稣第三次对

他说：“你爱我吗”，就忧愁，对耶稣说：“主啊，你是无所不知的，你知道我爱

你。”耶稣说：“你喂养我的羊。 

 

爱啊！难道这样逼迫⼀颗可怜的⼼不算残忍吗？我并不惊讶彼得会感到受

伤。任谁都会啊！神啊，你似乎在激将这⼼，这⼼看见你在怀疑他的爱。尽管

彼得说自⼰爱你，可他还是怀疑自⼰并且惧怕。回答两次之后，就觉得忧愁。

“主啊，你是⽆所不知的，你知道我爱你。我说不出别的，只说我爱你。”彼得

说了三次爱主，耶稣基督就给了三倍牧⼈的素质。这值得说明⼀下。 

第⼀层爱是⾏动的爱，使牧⼈⾏动并密切看守耶稣基督的⽺群。他始终在

⾏动，包括教导、引导和管理。第⼆层爱是受苦的爱，让牧⼈乐意为耶稣基督

的群⽺受苦。第三层爱是⼀种联合的爱，使别⼈与神亲密联合，藉着赐给这⼈

的仁爱，使这⼈有份于⼀个牧⼈的素质。这就是耶稣基督有求于彼得的三种

爱，然后就赐给彼得，好叫他成为⼀个忠⼼、儆醒的牧⼈。 

我们须留意耶稣基督第⼀次是说“你喂养我的小⽺”，第三次是说“你喂养我

的⽺”。这紧随三种爱。⾏动的爱和受苦的爱是为着小⽺，小⽺代表普通信徒，

也就是普遍教会。⽽联合的爱是为着蒙拣选，成为基督配偶，内在的信徒，他

们产⽣小⽺，他们把⼈带到耶稣基督面前。当耶稣基督说，“你喂养我的小

⽺，”这是为着⼀个普通的牧⼈。但当祂说，“你喂养我的⽺。”这是为着牧⼈众

的牧⼈。 

 



 

 211 

21:18 我实实在在地告诉你：你年少的时候，自己束上带子，随意往来；但年老

的时候，你要伸出手来，别人要把你束上，带你到不愿意去的地方。” 

21:19 耶稣说这话，是指着彼得要怎样死，荣耀神。说了这话，就对他说：“你

跟从我吧！” 

 

福音书作者记载这段话的字面意思就是描述彼得的死法，因他后来像他的

主⼀样被钉⼗架。然⽽，这些话也解释说明了神命定要完美效法祂⼉⼦之⼈所

要经历的内在灵命历境。 

彼得作为教会的基⽯，多多有份于内在灵命历境。因着教会是由活的成员

组成，这些成员实在是鲜活的，因此他们必须被活的圣灵所充满，祂是⽣命之

灵，被⽗神所激励的。圣灵是「道」的灵。既然如此，那些命定要以特殊⽅式

跟随耶稣基督，经历祂所有历境，并要丰丰富富得着祂灵的⼈，确实能经历主

对彼得说的这番话：你年少的时候，在敬虔和内里⽣命的事上还是个孩童，自

⼰束上带⼦，随意往来，也就是说，你是照着你的倾向服事神，操练你想要的

美德。你照自⼰的意思做。神啊！这样⾏是容易的！我们有良好的意愿，于是

照我们的⽅式遵⾏祂的旨意，有合宜的约束，就像束上带⼦。 

可当你年老的时候，也就是养成⼀些长期习惯，并在内里⽣命上取得很⼤

进步后，别⼈，也就是全能者的⼀个强⼤和隐秘的美德，就要像腰带⼀样束上

这个意志。于是这⼈不再想要属世界的任何事物，⽆论那些事物看起来多好；

她完全漠不关⼼。甚⾄，当她不想要属世界事物的时候，她发现自⼰在万事上

都没有权柄，处于⼀种⽆助状态。这就是别⼈“带你到不愿意去的地⽅。”但

是，你越是没有天然倾向地被引到你不愿去的地⽅，也就是“你要伸出⼿来”，

你就越被置于自由之中，被奇妙地扩⼤。经历过的⼈必会明白这段话表达的含

义。 

这段话描述了在神的教会中有两种圣徒。第⼀种是活的圣徒，第⼆种是死

⼰湮灭的圣徒。第⼀种圣徒凭借各种悔罪和操练，⽽以可称羡的美好⽅式被圣

别出来，他们富有诸般恩赐、恩典和恩惠。他们过⼀种充满亮光的⽣活。他们

随意往来，因为神把他们想要的都赐给他们。神执⾏他们的意愿，这些伟⼤的

圣徒是他们所在及身后⼏个世纪的亮光。他们发光，⽽且他们的璀璨从不熄

灭。 

第⼆种圣徒则不同。神喜悦用他们的湮灭来荣耀祂自⼰。你只会看见错在

哪⼉，不堪、困惑、混乱，没有成功。若是神赐下成功，不久祂就用巨⼤的混

乱和挫败摧毁成功。这些⼈从来得不到他们想要的。但神乐意使他们充满担⼼

和疑惧地做他们不愿意的事。这些就是神的众圣徒。 

 



 

 212 

21:20 彼得转过来，看见耶稣所爱的那门徒跟着，就是在晚饭的时候，靠着耶稣

胸膛说“主啊，卖你的是谁”的那门徒。 

21:21 彼得看见他，就问耶稣说：“主啊，这人将来如何？” 

21:22 耶稣对他说：“我若要他等到我来的时候，与你何干？你跟从我吧！” 

 

约翰已经承受了奥秘之死，已经处于在神里的复活⽣命光景中，他不会遭

遇彼得将要承受的历境。⽽彼得并不清楚自⼰有多爱耶稣基督，他希望知道耶

稣所爱的那门徒是否也有份于这个。因此他问耶稣：“主啊，这⼈将来如何？”

耶稣对他说：“我在他里面死⽽复活了，对这样⼀个⼈，我想留他直到我来，因

为这个已经复活的魂⽣命没有别的需要做，只需⼀直丰丰富富地活出这个交通

传输给他的⽣命，直到耶稣基督来把他从世上带⾛。” 

 

21:23 于是这话传在弟兄中间，说那门徒不死；其实耶稣不是说他不死，乃是

说：“我若要他等到我来的时候，与你何干？” 

21:24 为这些事作见证，并且记载这些事的就是这门徒。我们也知道他的见证是

真的。 

 

使徒们从字面去理解耶稣基督的话，从⽽错误解读了祂的话。他们没有参

透其灵意。这些话所指的那门徒很清楚其含义，但他的谦卑拦阻他说出来。他

满⾜于说，耶稣基督指的并不是⾁身的死亡。相反，他说的是门徒所处的⼀种

恒定的状态，直到他死。 

 

21:25 耶稣所行的事还有许多；若是一一的都写出来，我想，所写的书，就是世

界也容不下了。 

 

这句经⽂不能从字面解读，⽽是说耶稣基督所⾏的事若是都记下来，全世

界也放不下这些书。这只意味着耶稣基督有⼤量话语、⾏动和神迹。除此之

外，可以确定的是，耶稣基督没有⼀句话或⾏为不是美好可羡的。这就是为什

么默想⽆法揭示耶稣基督。需要通过死⼰，失去神以外的⼀切，才能在神里，

才能拥有耶稣基督的真启示。另外，蒙这启示的⼈⼼醉神迷，看见⽆限里面的

⽆限。需要达到这境地，好让耶稣基督显现。但耶稣基督向谁显现呢？向小孩

⼦。 

所写的书，就是世界也容不下了。这句话可以从以下事实来解读：⼈类太

软弱，以致于⽆法领悟或想象神的诸般道路，以及耶稣基督在灵魂里面的各种

运⾏。 

 



 

 213 

----全书完---- 

 

 

 


