
 

 1 

約伯記 
 

從內在⽣命角度的釋義及啓迪 

 

 

蓋恩夫⼈著 
 

白受恩譯 

 

作者前⾔ 

 

約伯記無可爭議是聖經中最奧秘的⼀卷書。開卷我們就看到⼀個⼈，神⼀直樂意

賜給他各種豐富，拋開他個⼈⽅面，他很好地代表了那些最蒙揀選，在每個時代幾乎

是獨特的⼈；那些神賜予最上等恩惠眷顧，在所居之地最好 的⼈; 因此聖經里沒有⼀

個歷史比約伯記更自然地講述了內在⽣命的各個階段。我們在約伯記中看到，⼀個開

始⾛上內在道路之⼈的長進；神如何以各種祝福為冠冕加在他頭上；他從⾼處跌落，

內在和外在所必須經受的各種剝奪；之後，在諸般恩典中被重新堅立，遠超過去的豐

富，被剝奪和脫離⼀切居功自利的程度越深，如今純潔度越⾼。 

我無意假裝要在前⾔中解釋約伯所代表的所有層面，⽽是要談談約伯這個⼈的實

際。他曾滿披⼀切祝福；他用美好的⽅式對神的眷顧做了合宜回應；他具備正直和極

⼤的單純，這些是⼀個⾛內里⽣命道路之⼈的必要素質；極其敬畏神，唯恐神在自⼰

家中被得罪；因此當他兒⼥們以非常純正的⽅式歡聚⼀堂，他也獻祭給神，好讓兒⼥

的⼼被保守，讓⼼不得有份於那快樂：他害怕兒⼥們⼼中得罪神，在那些場合下忘記

神，不把所得到的所有美物歸榮耀於神。可以確定的是，這是在賜給⼈的所有程度的

公義和聖潔中，對⼀個公正和聖潔之⼈的最完整描繪；他被顯著的恩典所維持，蒙神

厚賜諸般恩賜和恩惠；儘管如此，這個聖潔純正的⼈還是需要被煉淨、鍛鍊和試驗，

⽽且是以如此奇特的⽅式，聖經中沒有另⼀個相似的例⼦。 

如果⼀個如此聖潔的⼈尚需這麼可怕的磨難才能被變化得能配得上神，難道我們

該為神以同樣⽅式對待祂為自⼰揀選的⼈⽽感到驚訝嗎？他們的試煉在不同程度上都

是嚴酷、巨⼤和漫長，因為神對他們有更多的計劃，也因為他們居功自利，除了對自

⼰的正直感到滿⾜之外，他們還有⼀種剛硬和收縮的素質，不願讓自⼰被剝奪從⽽完

全失去自我，因此他們沒有做好被最終毀滅的完全準備。 



 

 2 

我聲明，我提到試煉時說到，魂受制於什麼程度的苦難，我絕對排除所有類型的

自願犯罪。無論試誘多強烈，⼈絕不能自願，或者說故意犯罪。那時，⼼思的確非常

昏暗，在⼈看，似乎他願意⾏出他⼼裡想著的所有罪惡，但事實遠非如此。 

要留意，約伯只把他遭受的⼀切歸於神；他從神的⼿領受了⼀個完全的順服；他

說，既然我們從耶和華的⼿中領受美事，為什麼就不能從祂領受禍事呢？我們因神所

賜的諸般豐富憐憫⽽充滿喜樂，讓我們也因我們的諸般患難⽽喜樂。神公正地收回本

屬於祂的東西，⽽我們不知不覺已經把這些歸屬於自⼰了。祂公正對待我們，只把屬

於我們的留給我們，使我們看見自⼰的本相。如果約伯看起來不耐煩，實際上他⼀點

也沒有不耐煩。約伯的朋友們認為苦難證明瞭約伯有罪和有不道德⾏為，這激起了約

伯為神的事 跟朋友們辯白的想法。約伯說，正相反，諸般試煉恰恰是純正的最明確記

號，因為這個⼈討神喜悅，正如天使對多俾亞 說的話。那時他捍衛的不只是他自⼰⽽

已，⽽是所有公義、受試誘和受苦之⼈的事。 

因此，他並沒有想著他自⼰，因為當他似乎是在說自⼰時，卻帶著很深的謙卑，

很清楚自⼰的不堪，很明顯他是作為⼀個先知在說話。神用諸多患難壓倒他之後，似

乎仍要和他的敵⼈們站在⼀起，好反對他；但神若用這樣的⽅式加增他的悲傷，直⾄

達到滿盈的程度時，神就會罷⼿。 

事後，神把從他取去的東西加倍還給他。這是復活階段的絕佳描述。聖經用寥寥

幾句話說明這個題目；既因為達到復活階段的⼈不太需要指示，他們本身就在光中得

見光；還因為他們對復活所經歷的，多過所能告訴他們的；也因為愛神⾜夠純潔，能

經過死⼰，照著神計劃的程度被煉淨的⼈太少，罕有⼈達到復活階段。 

本書只適合給那些真⾛內在道路，⽽且靈歷進深的⼈看，好讓他們被約伯的美好

榜樣和有福結局所扶持和安慰。如果我有任何理解上的錯誤，我願意交給所有通達⼈

來更正，我只關⼼神的榮耀和聖潔之⼈的福祉，別無其它興趣。 

另外我要說的是，約伯記和聖經許多其它地⽅提到的窄路，能通過的⼈非常罕

見；但誰也不要懼怕試驗將死之愛的嚴酷。這死如此短暫，這些悲傷如此輕微（儘管

對它們的描述顯得可怕），結果卻是極⼤的祝福，如此廣⼤泱莽和無限，如果⼈早明

白，受比這糟糕百倍的苦也值了。只需⼀點勇氣和忠誠。你們這些想要純潔愛神的⼈

哪，做這樣的嘗試吧！⼈要說，殉道者們沒有經歷這靈命歷境：⽽⼀個短暫⽽慘烈的

殉道，卻保證了如今在別⼈身上成就的更漫長⽽更不可感知的殉道。保羅已經充分描

述了這殉道，好讓我們明白他自⼰也沒有免於這些苦難。 

 

蓋恩夫⼈作序 

 

 



 

 3 

第⼀章 
 

 

1:1 烏斯地、有一個人名叫約伯。這人內心單純正直，而且敬畏神 。（另譯） 

 

⼀個合神⼼意、討神喜悅，⼀個真棄絕自⼰之⼈正是具備約伯這樣的素質：單純

正直。單純很有必要。內⼼深處必須有單純，傾向於純⼀，⽽不是複雜；單純⽽沒有

迂迴、沒有狡詐，沒有巧計；不假設也不篡奪什麼；內在和外在都單純。另外，約伯

內在是正直的，他只把神當作他的目標；在萬事中看見神，不回頭看自⼰或看任何

⼈。約伯外在也是正直的，從不為了屬世的考量⽽做任何事，⽽且從不因懼怕⽽躲避

神想讓他做的事。他只敬畏神自⼰，並不為別的事掛慮。 

 

1:6 有一天，神的眾子來侍立在耶和華面前，撒但也來在其中。 

 

神最親愛的⼈們侍立在神面前，撒但竟然也來在其中，這豈不是稀奇嗎？撒但無

孔不⼊，難得有境遇是撒但不能摻混其中的，⼀直到⼈脫離了⼀切居功自傲為⽌，因

為只有神的靈才能揭露撒但。 

⼀旦我們進⼊祈禱和神同在的道路，必然有試探等著我們。 

 

1:8 耶和華問撒但說：“你曾用心察看我的僕人約伯沒有？地上再沒有人像他單

純、正直、敬畏神，遠離惡事” （另譯）。 

 

神在這段話中顯明，撒但雖然出現在所有地⽅，包括在神的兒⼥們當中，但牠不

在正直單純的⼈當中。他的確可以遠遠觀看他們，卻無法靠近他們，除非有神明確的

吩咐。 

神對撒但說，地上沒有⼈像約伯，也沒⼈比約伯更討神喜悅，因著他內⼼的單純

和正直。 

 

1:9 撒但回答耶和華說：“約伯敬畏神，豈是無故呢？ 

1:10 你豈不是四面圈上籬笆圍護他和他的家，並他一切所有的嗎？他手所做的都

蒙你賜福，他的家產也在地上增多。 

 

 



 

 4 

魔鬼這麼說是因為牠很清楚，當神所賜恩典的甘甜和祝福的豐富強有⼒地激勵著

⼈時，⼈事奉神、忠於神就比世上任何事都更容易。當我們裡外都被悉⼼守護時，避

免犯罪就成了頂容易的事。這認知讓⼤衛王渴望神把守他的嘴唇（詩篇141:3）。神在

裡面環繞這魂，用恩典的膏抹保守他；在外面用屬天智慧調整他⼀切⾏為，攔阻他天

性的各種軟弱，於是他成了⼀個封閉的泉（雅歌4:12）. 

他⼿所做的，都蒙神賜福。神似乎只想著讓愛祂的這顆⼼歡喜，雖然這⼼仍摻雜

著他自⼰的利益。 

 

1:11 但你若伸手毀他一切所有的，他必當面咒罵你。” （另譯） 

1:12 耶和華對撒但說：“凡他所有的都在你手中；只是不可伸手加害於他。”於

是撒但從耶和華面前退去。 

 

撒但勸神只需伸出祂的⼿，毀約伯⼀切所有的。彷彿牠對神說，“神啊，從他奪去

你賜給他的所有祝福吧，包括⼀切恩賜和恩典。因他擁有的很豐富，所以你這樣攻擊

他，他就立刻不耐煩了，⼼裡充滿背叛，對你產⽣敵意，⽽且會不再順從你，說白

了，他會當面咒罵你，因為抱怨你全能的旨意就是對抗你。”撒但很清楚，⼈若不在每

次被剝奪時都順從神，內⼼就會對神產⽣某種懷恨和褻瀆的意念，這就顯為⼀種怪異

的光景，事實也的確如此，但這只是由於⼈沒有在剝奪中徹底棄絕自⼰⽽產⽣的。因

為從前⼈很強壯，那時這些後果是無法出現的，除非⼈缺乏棄絕，或缺少光照。於是

神為了試驗祂僕⼈的忠誠，就許可撒但從外面碰約伯。神許可撒但從外面擊打和剝

奪，⽽神自⼰同時也從裡面剝奪約伯。 

 

1:13 有一天、約伯的兒女正在他們長兄的家裡吃飯喝酒， 

1:14 有報信的來見約伯，說：“牛正耕地、驢在旁邊吃草， 

1:16 示巴人忽然闖來，把牲畜擄去，並用刀殺了僕人；惟有我一人逃脫，來報信

給你。” 

1:16 他還說話的時候，又有人來說：“神從天上降下火來，將群羊和僕人都燒滅

了；惟有我一人逃脫，來報信給你。” 

 

雖然神可能給撒但權柄試探和折磨約伯，但神不許可撒但採用很自然⽽然的⽅

式。示巴⼈來搶劫，狂暴地擄⾛了耕地的⽜和負重的牲畜。這場剝奪很好預表了剝奪

了悔罪苦⾏、嚴格踐⾏美德，以及⼈能做的⼀切對自⼰靈魂的耕耘和勞苦⼯作。吃草

的驢預表魂較低部分在那些操練中得到的安息。勞苦和耕耘的能⼒被奪去的同時，⼈

能從這些事物中得到的安息也被奪去了。 



 

 5 

神悉⼼對待這些⾛內里⽣命道路的⼈，神不許可他們不清楚祂從他們奪去的任何

東西，無論內在的還是外在的。如果有反對他們的話或敵對他們的事，他們必須知道

⽽且明白：⼀個不為所知的誹謗是無法給我們造成任何傷害的。任何事物造成的痛苦

只在於我們對自⼰損失的認知。內在事物也是如此：如果我們對自⼰的損失不清楚，

就不會覺得什麼；所以神總是讓我們清楚。 

“從天降⽕燒滅⽺”。燒滅⽺的這⽕指的是內在的純愛，毀滅了我們對神曾有的那

些愉悅的想法，以及我們的⼼對祂溫柔的情感：神從天上降下⽕來，燒滅這⼀切，好

讓⼈以為自⼰失去了對神的愛。⼈的確失去了愛的甘甜，但並沒有失去愛本身，因為

那些只是被神的愛吞噬了，把愛的甘甜吸收進⼀種遠為更深的愛。這⽕從外面燒滅了

我們從前百般溫順地實踐的某些悔罪苦⾏和愛的⼯作，也燒滅了我們容易持續禱告的

能⼒，這⼀切都被無情的烈⽕吞滅了。燒滅這些就意味著它們不會再復原，這讓⼈感

到極為痛苦，因為若是被取去了還能再得到，可被燒滅的東西就不復存在了。 

連做這些事的願望、傾向和想法也被取去了。從前它們就像僕⼈，幫助實踐善

⼯。如今只剩下⼀個僕⼈，就是對這損失的認識，它跑來告訴⼈，讓⼈感受到⼀切苦

楚。神先是剝奪約伯許多外在的祝福，是他身外之物；隨後是剝奪約伯更貼身的事

物，神就是這樣對待⾛內里⽣命道路之⼈的。 

 

1:17 他還說話的時候，又有人來說：“迦勒底人分作三隊忽然闖來，把駱駝擄

去，並用刀殺了僕人；惟有我一人逃脫，來報信給你。” 

 

如果神沒有從內在更強有⼒地剝奪約伯，約伯所經歷的那些外在損失，對這樣⼀

個⼈中最有忍耐之⼈來說，就算不得什麼了。我們外在的受苦⼀般來說只不過是種內

在的受苦：疾病和財產損失經常伴隨著⼀種內在的受壓和悲傷。經歷眾多莫名其妙的

剝奪，打擊接踵⽽⾄，沒時間喘息和恢復，當神這樣下重⼿推動⼀個⼈往前，這正表

明神對⼀個⼈偉⼤的計劃。這些迦勒底⼈預表各種試探誘惑，同時攻擊魂的三個官

能，擄去⼀切維繫魂、使魂能安⼼⾏⾛的東西。首先是悟性變昏暗，充滿試探、褻瀆

和不敬虔；記憶充滿惡念和可怕污穢的畫面；渴想千百個不義的滿⾜感；各種罪惡和

表面上的同意：⼈此時如此盲目，不再能分得清同意和受苦，以致於雖有的受苦在他

看來都像是罪。⽽且，他還經常因內⼼的某些眷戀，還有⼀些很自然的傾向⽽苦惱，

幾乎要毀掉他所有快樂。 

 

1:18 他還說話的時候，又有人來說：“你的兒女正在他們長兄的家裡吃飯喝酒， 

1:19 不料，有狂風從曠野刮來，擊打房屋的四角，房屋倒塌在少年人身上，他們

就都死了；惟有我一人逃脫，來報信給你。” 



 

 6 

 

神對約伯的作為非常奇妙。祂不給他任何間歇。這些連續的擊打很極端，讓約伯

沒有喘息之機，最後⼀擊總是最厲害的。報信的⼈說有狂風刮來：這的確是天意的⼤

風，雖然看起來或許像是試探的狂風。這風從曠野刮來，是最極端的荒蕪之地，在最

晦暗的信⼼當中，在其餘最嚴重的剝奪之中。這狂風來，其⼒量無法預料（因這些事

是在我們最想不到的時候來臨）；“擊打房屋四角”，無處不受影響，然後徹底掀翻；

毫無憐憫、不留余跡，只留下可怕的混亂，從前有多令⼈愉悅，如今就有多可怖。 

房屋倒塌在約伯親愛的孩⼦們身上，他們就都被埋在廢墟里。要留意，神總是始

於最輕的試煉，然後才摸著⼈最容易痛的地⽅。約伯的兒⼥們很好地預表了忠⼼操練

的美德：它們在這魂里，如同在⼀座快樂的房⼦里，過去她們⼀直處於如此愉悅狀

態，後來竟格外悲傷恥辱地被湮滅。這是約伯能得到的最莫名其妙的打擊！失去諸般

美德，眼見它們在魂里被毀滅，是⼀切損失中最⼤的損失！驕傲和居功之狂風毀滅並

帶⾛了⼀切。約伯啊，經過這麼多打擊後，你如何才能忍受這麼沈重的最後⼀擊? 

 

1:20 約伯就起來，撕裂外袍，剃了頭，俯伏在地敬拜， 

1:21 說：“我赤身出於母胎，也必赤身歸回；賞賜的是耶和華，收取的也是耶和

華。耶和華的名是應當稱頌的。”（和合本修訂版） 

 

約伯被這些打擊壓倒，死氣沈沈。然後他從無精打采中起來，意識到神在這剝奪

中的旨意，默許了神所做的。他並沒有胡亂折磨自⼰，⽽只是撕裂外袍。他的魂從魂

較⾼部分的所有情感中得了釋放，由剃了頭所預表。他伏在地上，在自⼰的無有中，

在自⼰本當屬於之地，也就是他的貧窮和卑劣之⼟地，他藉著徹底的棄絕和完全順服

神旨意，用俯伏在地的⽅式敬拜神。他棄絕自⼰不光是為著已經發⽣的⼀切，⽽且也

為著神將來對他可能的要求。 

雖然聖經記載約伯的歷史可能是給了我們“忍耐所有外在事物的⼀面鏡⼦”，他也

向我們展示了內在靈程最明晰的範例，包括⼈必要經過的剝奪，以及經歷的⽅式。關

於這些，聖經中沒有哪卷書比約伯記更重要，更被忠⼼跟隨，更有啓發性。我們來仔

細考量其中的話語。 

迄今為⽌，約伯既沒有開⼝說話，也沒有抱怨受苦。如今他說了什麼呢？“我赤身

出於母胎、也必赤身歸回”。可是，富有忍耐的先知啊，你到底想說什麼？難道你真能

歸回母腹嗎？“是的，因我必然被創造⼀新，如果我不被創造⼀新，就無法進神的

國。”那麼，請教導我們這條路是怎樣的，⼀個成年⼈是否有可能歸回母腹呢？“這母

親，指的就是神和湮滅。神從⼀切居功自利的赤裸中創造我們；從赤裸的無有中賜下

所有祝福：我必須進⼊無有，並進⼊神。若不被湮滅並變為徹底赤裸—我起初也是赤



 

 7 

裸⽽⽣，我就無法進⼊神。這是我領會的真理，這讓我明白，我還要經歷許多其它的

損失。”可是，你已經損失這麼多，還能有別的損失嗎？你豈不是已經被剝奪了所有祝

福、你的兒⼥，所有外在和內在的都被剝奪淨盡了嗎？ “不管怎樣，我還要有更多犧

牲，對此我棄絕自⼰。我需要忍耐這些，好進⼊起初所出的母腹”。 

“但我對所有這些事都感到滿⾜，因為它們都在神的旨意中。是神賜下我所擁有的

⼀切。我滿⾜於讓神隨意取去，除了見祂旨意完全成就在我身上，我別無渴望。祂的

旨意比我所擁有的⼀切更有價值。因此，關於神正在做和要做的⼀切事，無論看起來

對我多麼不利，祂的名仍是應當稱頌的！這就是忍受這些剝奪的真⽅法。” 

 

1:22 在這一切的事上，約伯並沒有犯罪，也不以神為愚妄。 

 

無論事態看似如何莫名其妙，在這靈程⼈絕不可能犯罪，除非他不再棄絕，不再

順服神的旨意。但只要他保持降服順從，就無法犯罪。 

 

 

第⼆章 
 

 

2:3 耶和華對撒但說：“你曾用心察看我的僕人約伯沒有？地上再沒有人像他那

樣完全、正直、敬畏神、遠離惡事。你雖激動我攻擊他，無故吞滅他，他仍然持守他
的純正。” （和合本修訂版，下同） 

 

雖然神使我們受苦僅僅是為了我們得益處，但祂似乎並非情願讓我們受苦。可以

確定的是，神創造⼈，只是為了讓⼈無限快樂，使⼈有份於神自⼰所享受的快樂。但

那首先的⼈墮落悖逆了，那時起他就無法再享受神本想給他的快樂。為了重塑他，就

必須讓他⾛⼀條截然相反的路。悲傷和悔改就成了沿著梯⼦重新爬升到⾄⾼神那裡的

必經過程。因為罪⼈的這種悲傷對復原雖然是必要的，但卻是種無果效的悲傷，於是

⽗神的獨⽣⼦（祂本來滿了快樂），自願使自⼰承受悲傷，好使⼈的悔改變得有果

效，並教導⼈知道，犯罪後⾛向快樂的道路是⼀條受苦的路，正如在清潔無罪的情形

下⾛向快樂的路曾經是⼀條充滿喜悅的道路。 

神對撒但說起祂僕⼈約伯的時候贊譽有加，表明瞭神無限的良善，同時也說明祂

珍賞內⼼的純正和正直。神又說，約伯在諸多患難和剝奪中，仍持守他的純正。在這

靈程的⼈，雖然被各種各樣猛烈的試探包圍，卻因此只會變得更純正。 



 

 8 

神在此處說的話讓我們看明，是祂在試煉約伯，⽽且這個歷境並非是由不忠⽽

起。我們要以上述同樣⽅式看待神用患難來煉淨的所有⼈，切莫以為他們遭遇患難是

因為缺乏敬虔。 

 

2:4 撒但回答耶和華說：“人以皮代皮、情願捨去一切所有的，來保全性命。 

 

這些話有很深的含義。神甚⾄藉仇敵的⼝教導我們，無論首先發⽣的這些剝奪有

多嚴重，痛苦看起來有多深，也絕不可能和後來的剝奪相提並論。只要患難是在身

外，沒有達到魂的深處；只要盼望還在，有某種確據知道神並沒有不悅，知道⼗字架

的道路是救恩之路，⽽且我們也盼望這救恩，那麼我們就能容易地忍受諸般患難。我

們對別的⼀切都漠不關⼼，只要魂看起來安然無恙，沒有顯出疾病就⾏。 

 

2:6 但你若伸手傷他的骨頭和他的肉，他必當面咒詛你（另譯）。 

 

但撒但這個很狡猾的⿊暗之靈又說，你且碰這魂最深處，當你攻擊魂的各個官能

—這就好比傷了他的皮⾁，你剝奪了曾賜給魂之官能的所有祝福，並且使它們充滿疾

病的時候；甚⾄你傷到魂的中⼼—好比骨頭，他必當面咒詛你。撒但很清楚牠說的

話：因那時⼈雖然愛神最深，但他處於暴怒狀態，所以似乎是在咒詛他的神，這是他

最⼤的悲哀。把魂中⼼的傷痛比作骨頭的傷痛是很恰如其分的：因這當然是種滲透最

深處的痛苦。 

 

2:6 耶和華對撒但說：“看哪，他在你手中，只要存留他的性命。” 

 

這些話該怎麼理解呢？魔鬼只想索命，神給牠許可，然⽽神告訴牠要保留約伯的

性命？那就是說，神給撒但完全的許可，允許牠敗壞這⼈整個表面，然⽽，只是表面

⽽已：有罪的表象；但並非罪；這正預表了耶穌基督擔負所有罪，背負我們所有敗壞 

和悖逆的名聲，然⽽祂並沒有感染罪的惡毒。 

 

2:7 於是撒但從耶和華面前退出去，擊打約伯，使他從腳掌到頭頂長毒瘡。 

2:8 約伯就坐在灰燼中，拿瓦片刮身體。 

 

這病（參閱申命記28:36）是⼈能遭遇的最糟糕的病。像約伯這樣的⼈從頭頂—魂

較⾼部分， 到腳掌—魂較低部分，都長了毒瘡—罪的感覺(sensibility)。他的天性沒有

⼀處是健康的：變成了⼤麻風。處於這情形下的⼈發現自⼰布滿了罪的表象，⽽且滿

是罪那可怕可憎的名聲，儘管如此，這⼈實際上卻不在罪中。 



 

 9 

這靈程是可怕的。沒有哪個部分不是同時被攻擊、患病的。這靈程的⼈看見自⼰

裡面只有驕傲、不敬虔、污穢、褻瀆、暴怒和嫉妒，只有⼀種厭惡的感覺，只有忿怒

和明顯的急躁：感覺自⼰隨時會發脾氣。這是種可怕的惡臭，幾乎讓他自⼰昏厥，死

於悲傷。他身上顯⽽易見的毒瘡流出膿汁，需要每天用瓦片刮，可以緩解疼痛，卻醫

不了病。破瓦片指的是“看自⼰”，似乎能擦掉膿汁，但實際只會加增不幸。 

可約伯是怎麼忍受如此可怕境遇的呢？約伯坐在爐灰中，安息在神的旨意里，在

最令⼈憎惡的不幸中，並沒有煩惱不安。我們要留意，約伯是坐在那兒，表明他安息

於神的旨意，是神許可這些事，約伯指望神親自來搭救他。 

可安息於這樣的境地豈非錯了嗎？看見自⼰滿身惡疾，卻既不怕，也不試圖醫

治，莫非瘋了嗎？可憐的約伯！你到底在想什麼？為什麼不省思並就醫，好得醫治

呢？“不，我不那樣做。我太清楚所有救治⽅法都沒用。我都試過了。我必須等候使我

受苦的神來親自醫治我。惟有祂能醫治，現在我滿⾜於留在我的污穢和敗壞中，只要

祂喜悅，多久都可以”。“可你這樣做是不討神喜悅啊，你讓自⼰病了”。“不管怎樣，

只要神許可，我還是安於現狀。這患難臨到我是出於天意，所以我不該憑自⼰努⼒自

救。我願意形貌可怖”。“可你在自欺，臨到你的事並不是出於天意，⽽是出於你的⾁

體，它邪惡的傾向敗壞了它自⼰”。“唉，我知道，我也感覺到了。可我仍要保持棄

絕，滿⾜於我的敗壞，保持現狀，不減少也不加添”。這敗壞總是出自我們自⼰，似乎

是從我們自⼰來的，這是最令我們痛苦的，但我們必須滿⾜於現狀，像對別的事滿⾜

⼀樣。 

 

2:9 他的妻子對他說：“你仍然持守你的純正嗎？你背棄神，死了吧！” 

 

       若是約伯的妻⼦沒有參與對他的折磨，他的苦楚本來更容易忍受。她本當⼀起

擔負他的憂傷，卻反⽽用羞辱的語氣使他憂悶：她不堪悲傷重壓，終於開⼝說話了，

可她說了什麼呢？“你仍持守你的純正嗎？難道你看不出來這正是你遭殃的根源嗎？” 

“理性”就像這位⼥⼦⼀樣勸處於這歷境的⼈：“離開這道路吧，我的魂啊”，它對自⼰

說,“咒詛神，是神創造這道路，並引你⾛上這路的。死了吧，既然你已被毀，死了也

比這樣苟活強。這些建議經常會讓⼈陷⼊絕望。 

        約伯妻⼦預表像妻⼦與丈夫⼀樣與這些⼈緊密聯結的⼈，她們在對⽅遭遇剝

奪毀棄時維繫他們，相信他們屬神。但在這個腐爛和惡臭的階段，她們就憎惡他們、

無法忍受他們。她們在理性能理解的範疇內，是認可他們所受的咒詛的。然⽽當情形

開始變得讓她們覺得可怕，當她們看見那惡疾流出的腐敗，於是就質疑⼈若仍保持單

純和棄絕是否太愚蠢，質疑⼈難道不該退出嗎，棄絕這道路，當面棄掉它，然後安全

地、靜悄悄地在這種光景中死去。 



 

 10 

 

2:10 約伯卻對她說：“你說話，正如愚頑的婦人，唉！難道我們從神手裡得福，

不也受禍嗎？在這一切的事上，約伯並沒有以口犯罪。 

 

       ⽽約伯從他所受的患難中學得比從祝福中更多（因為沒有什麼比操練最極端的

棄絕更能讓我們懂何為棄絕），回答這“理性”—他的這位假朋友，雖然這是最親近他

的。他說，“你這樣說話是愚頑的。因為我們⼀直相信這道路是好的，從前這路灑滿玫

瑰，我們歡喜快樂⾛在其中，神厚賜各樣祝福給我們，那時我們從不懷疑這道路。如

今玫瑰換成了荊棘，歡樂換成了悲傷，我們難道就離棄這道路嗎？引導我們⾛這路的

神彼時使我們從祂得福滿滿，此時我們難道不該也從祂受禍嗎？否則不就是⾏事愚昧

嗎？約伯沒有因過度悲傷⽽犯罪。雖然他滿身是瘡，然⽽他雖有罪的表象，卻沒有犯

罪。 

 

2:11 約伯的三個朋友，提幔人以利法、書亞人比勒達、拿瑪人瑣法，聽說有這一

切的災禍臨到他身上，各人就從自己的地方相約同來，為他悲傷，安慰他。 
2:12 他們遠遠地舉目觀看，認不出他來，就放聲大哭。各人撕裂外袍、向空中撒

塵土，落在自己的頭上。 

2:13 他們同他七天七夜坐在地上，一句話也不對他說，因為他們見到了極大的痛

苦。 

 

約伯的苦還沒受盡，這些患難還需要被所有⼈知道，他的朋友們應當看見，並帶

著義憤仔細觀看，因為沒⼈能理解他。可憐的約伯失寵受辱的消息傳遍全地。從前聽

見他蒙受祝福的⼈們應當也聽見他如今的患難。他如今的恥辱遠比他從前的榮光更廣

為⼈知。 聽聞約伯身陷如此悲慘境地，他的三個最有愛⼼的屬靈朋友趕來安慰他，他

們是⼈中最能有感於他悲傷的朋友。可是神啊，對⼀個無所慰藉的⼈，他們能怎麼安

慰呢？既然只有加患難與約伯的神才能解除約伯的痛苦，約伯的朋友們又怎能解除他

的痛苦呢？朋友們的安慰很快就要變成責備，但此前必須靜默不⾔。 

這三個朋友的確代表屬靈⼈，分別代表有學識者、敬虔的活躍者，以及聖潔默觀

者。這三類朋友都希望分擔我們的悲傷，或試圖醫治，並想知道根由。他們也代表魂

的三個官能—⼼思、記憶和意志。⼼思用來思索，記憶用來回想，意志選擇喜好什麼

和經歷什麼。這三位朋友都來看望約伯，想要安慰他。但當他們眼見並思索這患難，

回想約伯過去的光景和如今的光景，當⼼思看見從前神最眷顧、最悅納的⼈如今變成

最被撇棄、最受苦的⼈，⽽且約伯不僅失去⼀切祝福，⽽且被各樣苦難壓倒，於是⼼

思就議論、譴責約伯⾛這道路；記憶也這樣做；意志也這樣做，在享受了無可⾔喻的



 

 11 

滿⾜，聞過佳偶香氣之後，不再感覺到這些，只感覺到可厭的臭氣，只嘗到苦楚，於

是也譴責這道路。 

這些屬靈朋友都驚訝，因為約伯從前是所有義⼈都喜愛的⼈，約伯用他的同在安

慰他們，如今約伯成了讓⼈害怕的⼈。他們遠遠地舉目觀看，卻認不出約伯來。神取

去了他們對約伯的認知，好使約伯受苦更多。因此，⼈們在現實中認不出神的僕⼈

們，神把僕⼈們的⾼度聖潔藏匿在極為卑屈的表象之下。於是⼈們只看見表象，無法

在這敗壞下面發現最⼤的純潔。神這樣做是必要的，把這些⼈的偉⼤向別⼈，也向他

們自⼰隱藏，好讓他們死⼰。 

當約伯的朋友們眼見約伯令⼈震驚的悲慘境地⽽被蒙蔽，不曉得重重陰影下的真

相，於是他們也苦待⼰身，坐在地上，帶著⼀種出於表面上同情的謙卑。 

為了更有權柄說說約伯的患難，他們靜默地⼀直坐在他旁邊。他們驚訝的說不出

話來，因為他們怎能安慰⼀個他們以為不配得安慰、只配被懲罰的⼈呢？他們見約伯

的悲哀太⼤，無法安撫。他們⼤膽地以為或許能給約伯⼀些安慰救助，於是他們七天

七夜不說話，好全面查驗這麼⼀個對他們來說極⼤的患難。由於他們無法理解根由，

於是他們查驗約伯七天，也就是說，他們細查約伯所經歷的所有亮光和愛的靈程中⼀

切作為；又查驗約伯七夜，這指的是與亮光的七天有關的七個暗淡期，因為有些情況

下，光最亮的地⽅也是夜最暗的。他們滿⾜於自⼰的經歷，但仍希望看看約伯的話語

是否與他們的觀察相符。 

然⽽神不希望在約伯身上留下任何無法被那些尚未經歷這個只有神才懂(因為只有

祂能創造這歷境)的歷境之⼈定罪指責之處，於是神許可約伯的話（最能清晰表述他苦

難的話）被這些查驗者當成褻瀆的話，約伯記的後續篇章會提到。這是最厲害的試煉

之⼀，也是⼀個⼈能承受的最極端、終極的試煉。神這樣做有兩個原因：⼀是因為神

希望把他們向那些無法理解他們、把他們最真實無偽表述自⼰光景的話當做褻瀆和太

虛榮的那些⼈隱藏；⼆是因為神刻意讓他們在任何事中都找不都安慰或扶持，好讓他

們完全死⼰。只要還有⼈肯定他們的道路是正確的，他們就不可能完全死⼰。所有這

些都要被奪去，他們的誠懇要被誤認為是犯罪，這樣他們就找不到任何避難所可以躲

藏。在那之前，約伯⼀直靠退回神面前⽽得維繫，這對他來說是個很⼤的扶持。他沒

有說⼀句急躁的話，也沒有做⼀件他們能責備的事—正如聖經所說的。但如今需要他

開⼝，這樣他⼝中的話就要成為過犯和表面上的咒詛。 

 

 

 

第三章 
 



 

 12 

 

3:1 此後，約伯開口咒詛自己的生日。 

3:2 約伯說： 

3:3 “願我生的那日滅沒，說‘懷了男胎’的那夜也滅沒。 

 

約伯⼀直閉嘴不談自⼰的不幸，如今開了⼝。他咒詛自⼰的⽣日，就是他自⼰的

光。他曾在自⼰的光中以為自⼰已經被誕⽣成⼀個聖潔完全⼈，於是變得對神不忠。

如今他說，願我經歷過的頭⼀夜，就是導致我以為自⼰被懷胎的那夜也滅沒，因為約

伯因自⼰的敗壞⽽蒙光照，現在很清楚過去那想法是錯誤的。當時有那想法的原因

是，不光約伯，所有⼈都如此：⼈經歷了⼀些亮光，隨後在⿊暗裡，然後又見光，就

會以為自⼰已經歷了最後的幾個靈命歷境，這實在是自欺。因此約伯說，“願我⽣的那

日滅沒“，因為我以為自⼰出了⿊暗和晦暗不明，結果我上當了。所以我希望那日從我

的記憶和別⼈的記憶中抹去，免得有⼈犯類似的錯誤。“願⼈說懷了男胎（為了活⼀個

新⽣命）的那夜”也從所有記憶中抹去。這是約伯給朋友們的建議，也是對他自⼰的指

控，但被誤解了，這並不稀奇。 

 

3:4 願那日變為黑暗，願神不從上面尋找它，願亮光不照於其上。 

 

約伯繼續說，希望對他來說的那個快樂日變為⿊暗和悲傷。他說，願神不追究我

濫用神恩惠的罪責，讓我不再被那些起初的亮光光照，起初那些亮光是我⼀切快樂所

在，我濫用了那些亮光。 

 

3:6 願黑暗和死蔭索取那日，願密雲停在其上，願日蝕恐嚇它。 

 

我的神啊，讓信⼼的⿊夜和最可怕死亡的陰翳使之晦暗，因為我知道，對你來

說，死亡遠遠比不全是你⽣命的所有⽣命更榮耀。⿊暗遠比所有亮光更討你喜悅，那

些亮光雖來自你，卻不是你。我見過你的光，我承認，但我是在我自⼰的光中得見你

的光，這是造成我不幸的原因。我們必須只在你的光本身中得見你的光（詩篇

36:9）。所以我更願意那光變為⿊暗。讓⿊暗降臨那亮光的日⼦吧；讓我從中所取的

虛假的光變為苦楚。 

 

3:6 願那夜被幽暗奪取，不在一年中的日子中喜樂，也不列入月中的數目。 

 

約伯希望幽暗如旋風猛烈地吹，奪取那夜，也就是他曾視為最美的那日，因為他

錯把星星閃爍的微光當做白晝，因星星閃爍，魂能夠分辨出它們。魂沒有看出他所以



 

 13 

為的幽暗才是真光，真光極為明亮，以致於使⼈眩暈和昏暗，於是⼈把信⼼的白晝當

做夜，把亮光之夜當做白晝。信⼼顯為⿊暗僅僅是由於它的明亮使我們炫目，使我們

無法分辨其光；正如我們無法直視或分辨太陽，因太陽光太亮，我們只能閉上眼，進

⼊幽暗。夜裡就不會這樣，我們能分清月亮和眾星。因此，認知有限的⼈就把亮光階

段（實則是個佳美的夜，我們在其中能分辨所有光）誤認為是白晝；把信⼼階段（我

們在其中⼀直昏瞎，無法分清任何事物，因為光太強）誤認為是⿊夜。 

為這緣故，約伯祈禱說，願他誤認為是白晝的那夜不在年中的日⼦數算，甚⾄不

希望被列⼊月中的數目，以便更好地忘記它。這是很有必要的，因為記著我們所蒙的

祝福，仍看重那些祝福，就會維繫⼰，使我們相信或盼望如今的情形出於神，因我們

已經經過了這些亮光的階段。 

另外，我們相信這靈程所伴隨的幽暗是⼤有益處的，必然使⼈進⼊真光。⼈本性

仍有⼀個巧計：我們有時說起那些祝福，就說 自⼰是受欺了（其實我們內⼼深處並不

真這樣想），這麼說的目的是是為了維繫⼰，並想確知過去那些亮光是真光。約伯盼

望所有那些事物都被遺忘，不再被數算，不被紀念，甚⾄不被稍微提起。 

 

3:7 看哪，願那夜獨居（另譯）。其間也沒有歡樂的聲音。 

 

願曾被視為美好之日的那夜⼀直孤單，不再被提及；不再被認出，也不再想得起

來，否則會很讓⼈受傷。必須完全被遺忘。 

 

3:8 願那些咒詛日子的，（另譯）咒詛那夜。 

 

願那些盲目抱怨赤裸信⼼之夜及其幽暗（實則白晝）的⼈們咒詛那日，我說，讓

他們也咒詛那夜。 

雖然⼈可以像我剛才那樣領會並應用這些經節，但是⼤多數⼈的確因著受了類似

約伯這樣的苦難，受壓太重⽽頹喪了，希望自⼰從沒存在過，或者希望自⼰在受洗後

就去世了。其他⼈甚⾄更悲痛，保留著神曾給他們那些祝福的鮮活記憶，因受苦過甚

就陷⼊了絕望。他們越想起曾經領受的祝福，就越悲傷，因為他們覺得自⼰濫用了那

些祝福。他們甚⾄希望自⼰在那段滿受神憐憫的時期就死了，或者希望自⼰從未領受

過祝福，因為那些祝福總是無⽌境地喚起他們的悲傷、懊悔和絕望。於是他們有時會

說：神啊，若我從未愛過你，也沒享受過你的愛撫，那麼如今你的嚴厲和我無能討你

喜悅的狀況就會更容易忍受些了！於是他們對那些亮光產⽣了強烈的忿怒，以為自⼰

已經受欺了。 

 

3:9 願那夜黎明的星宿變為黑暗，盼亮卻不亮，也不見晨曦破曉。 



 

 14 

 

這⼈如此說的情由是美好可羨的，那就是，   

   

3:10 因它沒有把懷我胎的門關閉，也沒有消除我眼中的惡。（另譯） 

 

彷彿這⼈說，既然那夜未能使我向自⼰死，也未能攔阻我陷⼊如今這麼不幸的境

地，它對我有什麼用處呢？相反，正如胎兒總是在母親腹中越長越⼤，我也總是在那

夜中變得越來越自我；那夜無法從我眼中除去惡----驕傲。這⼈和約伯⼀起激憤地問為

什麼… 

 

3:11 “我為何不出母胎而死？為何不出母腹就棄絕呢？ 

 

 這幸福對於⼀個注定要失去⼀切寵愛的⼈來說太奢侈了。因著神逾格的憐憫，祂

曾是我⼀切的幸福，如今因著祂過於嚴厲，⽽成了我⼀切痛苦的來源，還有比這更⼤

的失寵嗎？ 

 

3:12 為何有膝接收我？為何有奶哺養我呢？ 

 

 神啊，那段時間，你為何用恩典維持並帶著我，像對待嬌嫩的孩童⼀樣抱在你膝

上？那時我是在你憐憫和供應的膝上。你為何哺乳我？為何使我享受你的良善、你愛

的甘甜，還有你的美好可悅，用這些不住地滋養充滿我？ 

 

3:13 不然，我就早已躺臥安睡，而且，早已長眠安息； 

 

        我的神啊！我若沒嘗過這些事，沒為其甘甜⽽沈醉就好了。這樣的話，如今

我被壓垮，在最可怕的死亡中沈睡時，就可以沈默，沒話可說。甚或我還可以在這境

地找到安息，像別的不認識你的⼈安然居住在那裡⼀樣。可我已經享受過你恩典的甘

甜和歡愉，所以我如今的受苦就越發覺得疼痛和苦楚。 

 

3:14 與那些為自己重建荒涼之處，地上的君王和謀士在一起； 
3:16 或與把銀子裝滿房屋，擁有金子的王子在一起； 

 

       你若沒給過我這麼多祝福，我就不可能進⼊這道路，其中只見不堪和罪惡。我

如今也許就和那些有權有勢，被⼈視為地上王⼦的⼈⼀起了，他們所受的敬重和尊



 

 15 

榮，我也會得到。我就會像那些眾望所歸，眾⼈急於求問的⼈，頗受尊崇。我也許會

像他們⼀樣建造獨居之所。可如今我飽受屈辱和責難。 

          要留意，這裡所說的居所是獨處之所，⼀直無用，因為無⼈住在其中。這表

達⽅式全然屬神，因為約伯所提的那些眾望所歸之⼈是徒有其表的⼤廈，⼈⼈景仰，

然⽽無⼈居住其中，⼀直是空的，因為不是建造在耶穌基督這活⽯之上，不是神的建

築，⽽是出於⼈的建築，⼀直是空著的，神從未親自住在其中。然⽽，那些為自⼰蓋

造居所的⼈，是地上的王⼦，最受景仰。他們總是顯為擁有豐富的恩典，甚⾄非常純

潔，由⾦⼦所預表，⽽且他們的居所充滿了預表他們的善⼯的銀⼦。約伯這受苦的⼈

說，做他們那樣的⼈，豈不是比做我這樣的⼈更強嗎？他們⽣活安穩，不必經受這麼

多試煉，也不害怕遭毀滅。      

 

3:16 我為何不像流產的胎兒被埋藏，如同未見光的嬰孩？ 

 

      在我看來，假如我也列在那些從未踐⾏過美德，從未見過神恩典之光的⼈當

中，如今我⼀定更快樂。因為不知道其代價，就不會為失去⽽悲哀；我若像別⼈那

樣，僅僅有信主得救之福，卻從未見過神曾使我見過的那伴隨極⼤喜樂的亮光，我豈

不是會比如今境況更好，更安然無虞？ 

 

3:17 在那裡惡人看見自己的困擾止息了：在那裡強壯人經過勞苦和睏乏後，得享
安息。（另譯） 

 

      惡⼈邁出信主這第⼀步後，他們罪惡所引起的攪擾⽌息了，他們過去因努⼒悔

罪⽽睏乏，如今安息於此，並且⽌步不前：他們保持滿⾜，儘管得不到我曾得到的那

些亮光。我曾得到那些亮光，如今那些亮光卻對我如此致命。神啊，你若待我如待他

們，我如今豈不更滿⾜、更快樂，更安全嗎？ 

     我知道這句話的字面意思是指自然死亡，然⽽，我在此所揭示的奧秘含義是非

常恰當的。 

 

3:18 在那裡，曾聯合一起的人不再有痛苦，他們並未聽見監工的聲音。(另譯) 

 

      約伯此處說到普通⼈，或者敬虔⼈，自願聯合起來⾏善；但他們並未聽見監⼯

的聲音，監⼯取⾛⼀切；他們並不認識這法則，因此也不為此感到攪擾。此處的監⼯

指的是神，神命⼈交還祂所賜之物，不留下⼀樣屬地事物：於是⼈仍處於天然光景，

被奪去了⽣命。 



 

 16 

      ⼀旦魂脫離了身體，維繫⽣命的所有⽅法就都被取⾛了，於是身體就陷⼊敗壞

和感染中；過去有多麼精緻美麗，如今就有多麼惹⼈⽣厭和醜陋。這就是神這位復仇

者和強徵者的作為。祂查驗 和審判我們的義：發現我們在⼀切事上都有居功自利。祂

收回並取去所有屬於祂的東西，也就是那曾賦予魂以⽣命的東西，於是⼈就變得像具

可厭的死屍。⼀旦神收回祂靈的氣息，也就是使魂有⽣命的那氣息，⼈就變得完全污

穢和醜陋，先前的美麗盡失。 

      這些普通⼈彼此聯合住在⼀起，他們聽不見監⼯的聲音，他們是其他⼈羨慕的

對象。羨慕的⼈說：哎，我若沒有棄絕自⼰給神，就不會遭遇這些苦難；再或者，棄

絕自⼰給神之後，我若沒有離開普通的道路⽽進⼊這條道路，那麼我就不會陷⼊如今

的境況。 

 

3:19 偉大的和渺小的在那裡都平等，奴僕脫離主人得自由。（另譯） 

 

       約伯說，備受景仰的⼈在那裡，渺小的⼈也在那裡：所有⼈聚在⼀起拯救他們

自⼰，就像奴僕脫離了罪的奴役，被置於神的自由之中。可我既不堪又不幸，被釋放

脫離這罪之後，被抬舉得享⾄⾼恩寵之後，如今看自⼰彷彿又成了這同樣罪的奴僕。  

 

3:20 “遭受患難的人為何有光賜給他呢？心中愁苦的人為何有生命賜給他呢？ 

 

       約伯仍抱怨那光，光賜給他反倒讓他更醜陋悲慘了，因為光越多，悲哀越⼤。

⽣命也與死成正比：從前⽣命越豐盛，如今死亡越深。 

       他還用這些話描述偶有亮光的⼀些日⼦，神在這幽暗的階段賜給些許亮光，是

為了加強他，擔⼼他出於軟弱⽽放棄⼀切。然⽽這些亮光仍會阻礙⽣命邁向成熟，所

以約伯說：⼼中愁苦的⼈，為何有⽣命賜給他呢？“⼼中愁苦”意思就是整個⼼如此虛

弱，幾乎要死。由於這⽣命賜給他們，會攔阻他們的死，⽽且只會讓死更痛苦，從未

擁有這⽣命豈非更好？可憐的約伯，你悲傷過度，以致於不曉得是從誰領受的光。你

對未來過多的光讓你說出了所有荒涼之⼈對這些光景會說的話。 

 

3:21 他們等死，卻不得死；求死，勝於求隱藏的珍寶。 

 

       這些⼈切望死，卻不得死：他們知道他們所有的福樂都在於死，因此他們渴望

死。然⽽他們雖切望死、期待死，盼望死，死卻不來。死尋索那些躲避死的⼈，逃離

那些尋求死的⼈。它殘忍無情，它讓⼈又愛又怕。我們愛它的時候，它就躲起來；我

們怕它的時候，它就出現。那些渴望死的⼈求死之⼼勝於掘地尋寶。 



 

 17 

 

3:22 他們尋見墳墓，就歡喜快樂，極其高興。 

 

  當他們確信已得到自⼰尋求的東西之後就極其歡喜。要記得，死的階段，以及⽣

命的階段有這個特點：直到已經在其中有些許進深的時候，我們才會知道自⼰已經擁

有。這就是為什麼那些正受苦的⼈無法在死的過程中有任何享受，無法視死為悲哀終

結者，直到死完成了，魂已經安息於其“無有”的墳墓，才開始極其歡喜。 

 

 3:23 這人的道路遮隱，神又用幽暗把他四面圍困，為何有生命賜給他呢？（另
譯） 

 

 只要這⼈⾏於其中，這道路對他就總是隱藏的，只有到了終點他才知道，因為神

用幽暗遮蔽他。這表明幽暗只在外面，不在裡面，是為了隱藏這道路，外面越⿊，裡

面越亮。據說太陽被幽暗包裹的時候，無法穿透烏雲，溫暖⼤地，就把所有熱度都轉

向自⼰。這⽣命階段也是如此：幽暗越顯於外，光和熱越顯於內；但⼈只有在經過了

這階段之後才會蒙開啓知道這事實。     

 

 3:24 我吃飯前就發出嘆息，我的唉哼湧出如水。 

 

      約伯又描述了此階段⼈會受的另⼀個最⼤痛苦之⼀，也就是無法在進食，也就

是領聖餐的時候不嘆氣，因為害怕自⼰錯用了聖餐。這想法越發強烈，直到⼈領聖餐

時很勉強，極度痛苦，像獅⼦⼀樣唉哼。這唉哼湧出如⽔，因為⼈以為自⼰極度失

常，雖然事實上遠非如此，比任何時候都正常。還不⽌於此，⼈越不樂意，越必須就

近聖餐。聖餐不像其它必須毀滅的⽅式⽅法，聖餐既是⽅式，也是終點。因此約伯經

過了埋葬的階段後，提到他進食前的嘆息，表明他視自⼰為活⼈，表明他彷彿是在⽣

命階段吃：他在死亡的恐怖中唉哼，使我們看見他那時在吃，⽽且在所有境況、階段

中我們都有必要領聖餐。 

  

3:26 因我所恐懼的臨到我，我所懼怕的迎向我；  
 

  我為什麼有這樣的⼀些領悟呢？因為我所恐懼的臨到我，我最懼怕的迎我⽽來。

這是非常真實的經歷：我們最懼怕的事情，通常會發⽣在我們身上。神希望用這種⽅

式救⼈脫離⼀切懼怕，脫離所有期望和不期望，並引導⼈藉著完全棄絕，渴求神揀選

或許可的⼀切，並為之滿意。 

 



 

 18 

 3:26 我難道沒有掩飾嗎？難道沒有保持靜默嗎？難道沒有保持安息嗎？然而患
難還是臨到我！”（另譯） 

 

       約伯用這些話表述⼈在這⽣命階段最好怎麼做，然⽽他也表明他的患難並沒有

消失。處於這階段的⼈的確盡各種努⼒試圖擺脫這境地。起初他們掩藏其存在的事

實，不留意它，也⼀點不關注它。後來他們感覺到了它，於是保持靜默，不向神也不

向⼈抱怨，於是他們就藉著棄絕自⼰給神的旨意，在這靈命歷境中找到了安息。這就

是忍受如此可怕歷境的最佳⽅法。然⽽，這受苦的⼈繼續說，雖然我做了這⼀切，神

還是沒有救拔我脫離這境地，祂的忿怒仍總是臨到我。神啊，事實就是如此。鬱鬱不

樂的⼈哪，這是有必要的，你不當留有任何從中脫離的盼望，等你失去⼀切盼望，你

的⼰就活不下去了。 

 

 

第四章 
 

 

4:1 提幔人以利法開口對約伯說： 

4:2 “人若想與你說話，你就厭煩嗎？但誰能忍住不發言呢？ 

 

        你這受苦，⽽非犯罪的⼈哪，你從哪裡能找到懂你語⾔的⼈呢？從哪兒能找

到⼀個分擔你憂傷的朋友呢？你找不到的，那不是給你的分，安慰對你來說太奢侈

了。有必要讓你被所有⼈拋棄，連你最親密的朋友也要反對並譴責你。⽽且，他們還

有必要羞辱你。第⼀位朋友打破沈默，卻是以責備開場。他說，“我若開⼝與你說話，

只是為了責備你，或許你會厭煩，但我忍不住要把預先想好的話對你說。”這些智慧⼈

所說的都是預先想好或者預見的話；⽽約伯這樣的⼈不同，因為他們說話⾏事是以極

度的單純⽽⾏。 

 

4:3 看哪，你素來教導許多人，又堅固軟弱的手。 
4:4 你的言語曾扶助那將要跌倒的人；你使軟弱的膝穩固。 
4:6 但現在禍患臨到你，你就失去勇氣；重打你，你就陷入困境。(另譯) 

 

       這是對遭遇如此苦境之⼈常見的責備：你素來教導別⼈，用有能⼒、有果效的

話引導別⼈轉向神；你扶助那些因厭煩⽽想要放棄善⼯和祈禱的疲倦之⼈；你鼓勵他

們振作起來繼續前⾏；你的話扶助了那些快要陷⼊罪中的⼈；你加強了那些動搖的、



 

 19 

⼼懷⼆意的⼈；可如今試探的試煉臨到你，你就喪失勇氣，支撐不住了嗎？你⼀受患

難，就驚惶了。 

 

 

4:6 你對神的敬畏在哪裡？你做凡事都有的力量、忍耐和完全都在哪裡？（另
譯） 

 

        希伯來書說，專等候神，因為我的盼望是從祂⽽來。約伯這⼈從前正是這樣

的光景，他習慣於忍受從神來的剝奪。⽽此刻讓他悲傷的並非剝奪本身，⽽是有⼀個

更深的原因，導致所有的苦楚，以致於無藥可治。 

        約伯的朋友們說，過去你連最小的過失都害怕去犯，如今你的敬畏在哪裡？

過去無論神把你放在何種境況，你都努⼒不讓自⼰變軟弱，如今你的⼒量在哪裡？從

前無論什麼樣的恥辱和⼗字架你都耐⼼忍受，如今你的忍耐在哪裡？從前你⼀直⾏為

完全，如今你的完全在哪裡？難道你看不出，你已經偏離了正路，偏離了真理和聖

潔，陷⼊了受欺騙的道路？假如你⼀直清潔犯罪，就不會遭難了。 

 

4:7 請你追想：無辜的人有誰滅亡？正直的人何處被剪除？ 

 

        記住，沒⼈見過⼀個⽣活清潔無罪、不曾滿了自欺的⼈變成像你⼀樣的光

景。有誰見過那些無可指摘之⼈像你⼀樣遭毀滅？有誰聽過那些⼼中正直的⼈淪落到

這般田地？這般光景豈不就是犯錯和自欺造成的嗎？ 

 

4:8 相反，按我所見，耕罪孽的，種毒害的，就收穫罪孽和毒害。（另譯） 
 

        對⼀個處於極度淒涼境況的⼈來說，⼈若試圖說服他，讓他相信所受的苦難

是對他自⼰以往罪惡的懲罰，這真是榮耀的安慰啊！天啊！⼀個⼈不幸，就說明這必

定是因為他有過失嗎？神為懲罰罪⽽讓⼈遇見的事，同樣也用來試煉和潔淨屬祂的

⼈。旁⼈不明就里地譴責論斷是⼗分錯誤的。然⽽，儘管有學識之⼈的責備和定罪或

許是⼈能經歷的最沈重的⼗字架，但這卻是最必要的：因為⼀個⼈只有被判定有錯才

會死去。正是藉著別⼈的譴責、批評和這⼈⼼裡對自⼰的定罪，才會真讓自⼰死。 

 

4:9 神一噓氣，他們就被打倒；神一髮怒，他們就消失。（另譯） 

 

        “神的氣息所毀滅，祂忿怒的靈所吞滅的，是惡⼈，⽽非義⼈”，⼈們這樣的

想法何等盲目！誤把神完全的公義當成神的忿怒，誤把神愛的氣息當做忿怒之氣。罪



 

 20 

⼈們的確會被神忿怒之氣所懲罰，被祂忿怒的靈所吞滅；但正直之⼈則不同，神是用

出於神自⼰的純愛氣息湮滅他們，並用祂神聖公義的靈吞滅他們，為要使神自⼰存

留，取去⼀切來自⼈的東西。然⽽，未蒙神啓發的⼈並不能分辨上述事，他們以為是

⼀樣的，實則天壤之別。 

 

4:10 公獅的咆哮，和母獅的聲音盡都被止息。少壯獅子的牙齒也都被敲斷。 
4:11 老虎因沒有獵物而死；少壯獅子也都離散。（另譯） 

 

        公獅的咆哮代表聲名遠揚：⼈們只提說這⼈的長處和慷慨。母獅的聲音傳遍

四⽅，呼召眾⼈服事神：但這⼀切都被毀滅了，母獅的聲音被窒息了。少壯獅⼦的牙

⿒也都被敲斷，預表⼀個⼈起初帶到神面前的那些⼈，⼀旦停⽌被呼召，名聲⼤噪就

⽌息了，然後這些年輕⼈的牙⿒就被敲斷了：他們因缺乏援助⽽死；的確，⼈們在信

主之初的很⼤⼀部分經歷都不是永恆的。老虎本身⼗分強壯勇猛，怎麼會死了呢？是

因為沒有獵物、沒有滋養，或者說，禱告時枯乾沒有滋養來維繫⽣命，也沒有從善⼯

和敬虔之事中得到任何內在扶持。因此，少壯獅⼦，也就是那些偉⼤優秀的⼈，被丟

在⼀邊，完全隔離了。聽聽⼈們對這些強者的譴責；這些譴責聽起來並非空⽳來風。

連他們自⼰也以為⼈們的評論和他們所經歷的⼀樣真實。他們失去了名譽和屬靈的兒

⼥：他們真的以為這些都失去了，因為旁⼈讓他們如此以為。有時他們欣然接受輕微

的猜疑，這是失去獵物的結果。 

        但是，他們許多次的無法留住獵物的經歷使他們完全確信，不是他們丟了獵

物，⽽是猶⼤支派的那位強壯獅⼦奪去了他們的獵物。因為說實話，這個可憐的⼈在

他遭遇的所有損失中能做些什麼呢？能留住任何東西，能攔阻任何不幸嗎？他對最小

的患難也採取柔順的態度；他⼀直棄絕自⼰。如今，當那只強壯獅⼦奪去他的獵物，

他就受責難，被說服這都是他的錯！於是他如此盲目，以致於通常會相信。 

 

4:12 有話暗中傳遞給我，我耳朵也似乎聽到了其微聲的秘密來源。（另譯） 

4:13 世人沈睡的時候，從夜間異象的懼怕中，（另譯） 
4:14 恐懼戰兢臨到我身，使我百骨戰抖。 
4:16 有靈從我面前經過，我身上的毫毛竪立。 
4:16 那靈停住，我卻不能辨其面容。有形像在我眼前，我聽見一個微聲，彷彿微

弱的呼吸，對我說， 

 

        這位嚴厲批評約伯的⼈是個有美德、有名望、有異象和神聖交通的⼈。照他

所⾔，他甚⾄通過啓示瞭解了約伯的損失：神向他啓示了約伯的損失和錯誤；神把他

密友約伯的事悄悄告訴了他。這⼈說，⼈要⼗分留意神的話，以便理解神的話。我⼀



 

 21 

直無間斷地留意，所以我理解神的話；神的話幾乎不知不覺進⼊了我⾎液里，於是我

的謙卑使我戰抖；神在我信⼼的⿊夜裡賜給我的異象嚇到了我。這些嚴厲的論斷就是

這樣欺騙了他們自⼰。 

        他又說，世⼈沈睡的時候，從夜間異象的懼怕中，恐懼戰兢臨到我身，使我

百骨戰抖；神的靈從我面前經過，我身上的毫⽑竪立。然後，我看見⼀個⼈，其面容

我無法辨認；他的形像停留在我眼前；看見他的同時，他的聲音穿透了我。這位朋友

說，所有上述情形對你來說已經是⾜夠的證據，無需我自⼰嚴厲批評你；我是憑著神

的靈做的，神的靈向我顯現並交通祂自⼰，祂已向我顯明你的錯謬和你的驕傲。這是

⼀個⼈能受到的最奇特的打擊。 

 

4:17 必死的人豈能比神公義嗎？人豈能比造他的主潔淨嗎？ 
4:18 主不信靠他的臣僕，並且指他的使者為愚昧； 
4:19 何況那住在土房、根基在塵土里被蠹蟲所毀壞的人呢？ 

 

        這位朋友說， “約伯你雖是罪⼈，卻自以為公義。這話就是對你說的：⼈能在

神面前稱義嗎？⼈豈能比造他的主更潔淨嗎？”這位朋友，你是多麼瞎眼！神是為了你

才讓你聽見這話，不是為了約伯這可憐的受難者。約伯對自⼰的敗壞極為恐懼，他絕

不會把自⼰與神相比。這就是為什麼這樣的⼈受到如此不公正的譴責：那些有偉⼤恩

典的⼈更容易把自⼰與神相比，⽽這些披滿敗壞的⼈不會。為了讓⼈失去其名聲里的

所有美德，失去其“義”里的所有居功自利，神才讓他顯得污穢。你卻譴責他是想要篡

奪神的純淨！他寧願死，好讓單單神自⼰可以得榮耀。這些責備對這可憐的受苦⼈來

說非常令⼈痛苦。 

        這位朋友又說，“我這服事神的⼈，無法自證可靠。神在祂的天使身上尚能發

現混亂無序之處，天使的純潔度可是無可比擬的。更何況你呢，你的污穢不潔在所有

⼈眼中都是明顯的。你的身體滿了敗壞，被疾病蠶食，就像骯髒的房屋必被蠹蟲毀

壞，因為你還停留在自⼰屬地的情感里，只安於地上的美物！”愚昧的⼈哪！約伯這可

憐⼈，被剝奪了⼀切，在你眼中卻是全然屬地的，只眷戀世物；⽽你財物充⾜，卻自

以為只思念天上的事，全然屬天！哦，自愛的顛倒⿊白和異常墮落！ 

 

 

第六章 
 

5:1 你且呼求，有誰答應你？諸聖者之中，你轉向哪一位呢？ 

 



 

 22 

        這位朋友說的話比最殘酷的敵⼈更折磨⼈。他說，“你再仔細看看，你能否找

到任何⼈和你⼀樣光景？問問每個⼈，看是否你能找到⼀個懂你話的⼈。轉向諸聖

者，細想他們⾛過的路，看他們當中有沒有⼀個⼈像你，你能否找到任何⼀個⼈過像

你那樣的⽣活？” 

        的確，歷代對神眾僕⼈通常會有的各種責備中，這裡都記載全了。這些責備

是為了引神僕脫離自⼰的光景，把他們投⼊恐懼和絕望中。⼀個⼈必須有很⼤的勇

氣，才能不屈服於他們的建議。我禁不住羨慕約伯的忍耐，他傾聽這麼長⼀段⾼談闊

論也沒有回應。 

 

5:2 忿怒害死愚妄人；嫉妒殺死痴迷人。 

 

        他仍被算為愚妄⼈和痴迷⼈，這是⼗分必要的。否則他的悲傷就不夠徹底。

他們同時也讓他確知，神會因他的愚妄⽽忿怒地殺死他。 

 

5:3 我曾見愚妄人扎下根，但我忽然咒詛他的住處。 

 

        儘管這句話可能是用來羞辱約伯的，卻對各種⼈都有教益。凡⾛在普通道路

上的⼈，他們似乎在福分上最穩固的時候，必須要害怕自⼰從中跌落；凡⾛信⼼道路

的⼈，他們似乎已經扎根於光和內在享受時，必定會看見自⼰近於毀滅。的確，終結

⼀個宜⼈的⽣活，這樣的變更和過渡最終賜予⼈⼀個神聖的⽣活：但這段從⽣命到死

亡，然後從死亡到⽣命的過程如此漫長，可算為⼀個真正的毀滅。 

        凡被神的靈啓示的⼈，當他們看到神的⼀個僕⼈深深扎根於諸般祝福，就容

易以為神對神自⼰的美麗是妒忌的，必定很快毀滅這個虛榮和膚淺的美麗；他們並不

定罪這美麗，⽽是看它沒多⼤價值：他們預見了這美麗必定遭毀壞，這毀壞雖然表面

上致命，實則是永⽣的萌芽。 

 

5:4 他的兒女遠離穩妥的地步，在城門口被踩在腳下（另譯），並無人搭救。 

 

        儘管這句話，或許還有前⼀句話的字面意思是對約伯的繼續羞辱，因他失去

了兒⼥，這被視為⼀種懲罰。的確，約伯作為⼀個奧秘⼈物，失去兒⼥這件事恰恰預

表了失去神聖美德，即信⼼⽣活的果⼦和收成。⼈本不該在神以外有任何扶持和安全

保障，這些美德⼀直是⼀種扶持和安全保障，如今從表面上看都被毀了。這個損失似

乎是無可避免的，是棄絕實實在在得勝了，因為有意識地棄絕我們自⼰，毫無任何指



 

 23 

望，這才是棄絕的完滿。這種光景是愛的極度純潔，自始⾄終是無私的。惟有不自私

的愛才是純潔的愛。 

        他的兒⼥將在城門⼝被踩在腳下。怎麼會這樣呢？這意思就是，他們可以說

是被趕逐離開他們自⼰；因為神渴望獨自住在那裡，就驅逐他們離開他們自⼰：在這

段話，或者在這變動和損失中，神賜權柄給所有受造物，以及整個地獄，來壓碎他

們，這樣就無⼈搭救他們；因為沒有⼈能，⼈能做的所有努⼒都無法引這⼈（魂）脫

離這情形，除非⼈放棄這道路，畢⽣都留於⼀種有暴⼒傾向的情形中。但等神看為好

的時候，祂會突然搭救⼈脫離這光景，瞬間用祂亮光毀滅⿊暗，用祂權能摧毀敵⼈。 

        約伯的朋友們想安慰約伯，假如約伯不曾⼀直信靠他的救主，他們的安慰反

⽽會導致他絕望，正如他後面的話⾜以顯明的，他是如何利用如此怪異的逼迫：朋友

們希望激發他絕望，⽽他的回答是，他的救主活著，這話的意思是，他不再靠自⼰有

拯救，他自⼰⼒量越少，靠救主得到的⼒量就越⼤。 

 

5:6 世上發生的事無不有原因（另譯）；患難也不是從地裡發生。 
5:7 人生來就要辛勞，鳥兒生來就要飛騰。（另譯） 

 

        地上發⽣的每件事的確都有原因，神的旨意引導每件事，都為著神的榮耀，

也為著我們的成長。但神的安排不總是我們以為的那樣。你們以為約伯是因為有罪，

才遭患難，這患難是為了毀壞和咒詛他。事實剛好相反。約伯遭患難是因為他⼀直對

神忠⼼；因為他從未偏離神的道路，這患難必將成為他得救恩的⽅法。患難的確不是

從地裡發⽣，因為⼈遭患難⽽責備⼈是不公正的。患難是從天上來的：是神差遣了患

難，因為對我們有必要。我已經說過，神無別的計劃，惟拯救我們⽽已。這就是為什

麼患難必須被視為真正的祝福，是⼀位滿了愛和疼惜的⽗親差遣給我們的，祂讓我們

受苦，僅僅是為了醫治我們致命的傷⼝。 

        天然⼈只要還在自⼰裡面，就必辛勞並受苦；鳥兒⽣來就要⾶騰。因此，⼈

若勇敢地努⼒離開自⼰，勇敢地⾶進永恆的光里，享受安息，他就從辛勞中被釋放出

來。這辛勞本是不幸⽽有罪之⼈的應得之分。鳥的比喻很恰當，我們要麼作為⼈辛

勞，要麼如鳥⾶⼊無限本身。 

 

5:8 至於我，我必向神禱告，把我的話語托付他。（另譯） 
5:9 他行大事不可測度，行奇事不可勝數。 

 

        然⽽，這位自命不凡的朋友說，我必不停⽌為你禱告；因你有錯，禱告神不

聽的事情，我為你代禱神或許會垂聽。因祂⾏⼤事不可測度；祂預定的奧秘是⼈無法

預測的，祂⾏奇事不可勝數。 



 

 24 

 

5:11 將卑微的安置在高處，抬舉痛苦的，醫治他們（另譯）。 

 

        是祂把卑微的從塵⼟里抬舉上來，安置在⾼處，在他們受傷後醫治他們。約

伯的朋友用許多羞辱的話折磨了約伯後，又告訴他⼀些真實話，這是神讓這位朋友違

⼼地說出⼝的，好略微安慰⼀下可憐的受苦之⼈約伯。但這安慰並不持久，這是⼀種

掩蓋了很⼤苦毒的甘甜。的確，正如⼤衛在詩篇12:9說的，神常見的作為是把⼈⾼舉

到雲端，然後又把⼈徹底摔碎；把強⼤者從寶座上拉下來，抬舉卑賤和低微的⼈；甚

⾄從前降卑他們有多低，如今就抬舉他們到多⾼。 

 

5:13 他叫有智慧的中了自己的詭計，使狡詐人的計謀速速滅亡。 
5:14 他們白晝遇見黑暗，午間摸索如在夜間。 

 

        神喜悅抬舉卑微的⼈，祂這樣做就摧毀了智慧⼈的智慧。耶穌基督用祂的話

充分見證了祂對智慧⼈之智慧的憎惡，祂感謝⽗把奧秘向智慧通達⼈隱藏起來，為要

向卑微⼈隱藏起來。祂是怎麼做的呢？這是因為卑微⼈以謙卑、單純和信⼼⾏⾛在神

的旨意里，神親⼿引導他們進⼊神的旨意。⾏在神的旨意中，就是⾏⾛在真光里；這

會使⼈知道神的奧秘，這些奧秘都包含在神的旨意里。然⽽，憑理性和我們自⼰的智

慧⽽⾏，就是午間摸索如在夜間，不知道自⼰要去哪兒。因為神在耶穌基督里的旨意

就是太陽，照亮來到世上的每個⼈。⽽⼈們不願意讓自⼰被耶穌基督這位永恆的智慧

引導，他們願意用狡詐巧妙的聰明勁兒來想辦法。神許可他們被自⼰的理性所蒙蔽，

以致於他們看不見那本來近在眼前的真理。 

        因為每個⼈裡面都帶著某種印記，就是神兒⼥的印記。這獨特特徵就是神的

動作，引⼈向內，向著神對我⼀切願望。若我忠誠地跟隨這光，藏在我裡面最深處，

我就能踐⾏神諸般吩咐，不會跌倒。 

        許多⼈被自⼰的智慧欺哄，不願跟隨神的感動，因為這違背他們錯謬的理

性；以致於他們總是遠離神，遠離神的各種願望，他們失去了被收納之⽣命成熟兒⼥

的主要特徵。保羅在羅馬書8:14說過，被神的靈引導，才是神兒⼦的特徵。還有些

⼈，愚昧輕率，以為當⼈說起跟隨聖靈感動的時候，指的是跟隨⼼思的散漫和內⼼的

混亂。這乃是跟隨天性的各種衝動，和貪⼼的衝動。 

        不，神聖的推動⼒，或者說神聖的衝動，與外在或⾁體毫不相⼲，⽽是在魂

的最深處 ，帶著⼀種神聖素質，不過並不總是讓⼈有絕對的把握，因為神聖推動⼒極

其柔細微妙，但它不會讓忠⼼跟隨者不知情。忠⼼跟隨者很清楚如何分辨聖靈的意

思，以及內⼼屬⾁體的慾望。 

 



 

 25 

5:16 神拯救窮乏人，脫離他們口中的刀和強暴人的手。 

5:16 這樣，貧寒的人有指望，罪孽之輩必塞口無言。 

 

        確定無疑的是，這些很睿智的⼈滿了自負，無法忍受單純，他們及其厭惡單

純，以致於他們的話像尖⼑，詆毀單純之⼈的名聲，自豪地苦待單純⼈，因為單純⼈

對所有騙術都厭惡⾄極。這些睿智⼈利用單純⼈的天真質樸，要給他們來個出其不

意，這並不難，因為單純⼈並不懷疑任何⼈，他們以為所有⼈都和他們⼀樣⾏事為⼈

單純。但神會憑著祂的良善拯救他們，救他們脫離這些智慧⼈⼝中的⼑，這是⼀把分

裂的⼑。神也必拯救他們脫離強暴⼈的⼿，這些⼿趁他們沒有防備就重壓他們。⽽貧

寒⼈被奪去⼀切，卻必不斷絕指望，所指望的東西會更少。 

        這位假朋友說了上述真理和安慰的話之後，又加了幾句有毒的話。他不知不

覺說了自相⽭盾的話（因為這位智慧⼈就像⼀把⼑，切斷這個可憐貧寒⼈嘴裡的

話）；然後他又說，是罪孽讓⼈塞⼝不⾔。其實，是單純、敬畏和悲傷讓這⼈在神面

前塞⼝不⾔。這貧寒⼈與受苦的約伯⼀樣，無聲地對神說：你知道，不是罪惡讓我靜

默，⽽是我對你神聖話語的尊重，和對你旨意的愛。 

 

5:17 神所糾正（另譯）的人是有福的，所以你不可輕看全能者的管教。 

 

        神所管教的⼈是有福的，這話沒錯，因為神只管教祂所愛的⼈。這個受苦的

⼈會說，我很確信，我愛神的公義，也愛祂的憐憫。我若被神擊打⽽死，我對神仍是

尊重，⽽非輕視。我已經學會在那些最⼤的祝福中靜默；我的靜默是我感恩的最好證

明。我也學會在我最⼤的那些患難中靜默。你不公正地說我的靜默說明瞭我藐視神，

事實遠非如此，我的靜默是完全順服的結果。在神諸般擊打俠，我保持沈默，因為我

喜愛神的擊打。旁⼈的看法真是⼤錯特錯了！ 

 

5:18 因為他打破，又纏裹；他擊傷，用手醫治。 

 

        這句話很好地顯明瞭這靈命歷境的真相，可以說是被諸般苦難壓垮了。儘管

這些苦難可能是極端的，但⼈卻無法用任何治癒的法⼦，也不會尋求任何解決之道。

因為⼈確信，是神擊傷，也是神用⼿醫治。既然是神擊傷了自⼰，那就只有祂才能醫

治。因此，⼈只期待從神那裡得拯救。 

        神擊傷，祂的擊打很厲害沈重。然⽽，祂擊打的⼿也必醫治。神啊，唯有你

能治癒你造成的傷。這必激勵⼈對神⼤有信⼼，⼤⼤棄絕自⼰。激勵信⼼，好讓⼈相

信是神擊打了他，於是⼈就愛自⼰的傷；激勵⼈棄絕自⼰，⼈就甘願忍受，只要神喜

悅。若神願意，就算永不被醫治也是好的。 



 

 26 

 

5:19 你六次遭難，他必救你；就是七次，他也必不許可災禍害你。（另譯） 

 

        神許可⼈經歷奇特的試煉。祂擊打⼈的次數是照著對⼈煉淨的計劃。這個數

字六很奧秘，清楚表明神使⼈受苦，是因為受苦對於使⼈失去⼀切自我活動是必要

的，即使最單純的活動也是如此，自我活動包含了許多事物：因為⼈不知道，⼈的單

純是和失去自我活動的多少成正比的。但第七次，指的是非常被動的靈程，這靈程使

⼈進⼊安息，或者說神聖的休息，⼈極少感覺到擊打，⼈甚⾄達到⼀種非常不尋常的

死亡；以致於⼈不再能感受到擊打了。 

 

5:20 在飢荒中，他必救你脫離死亡；在爭戰中，他必救你脫離刀劍的敵對（另

譯）。 
5:21 你必被隱藏，不受口舌之害；災殃臨到，你也不懼怕。 

 

        神使這⼈對約伯說了連他自⼰也不懂的話。的確，在這使⼈脫離最單純活動

的最後煉淨之後，產⽣了死，於是⼑劍的敵對，和飢荒所預表的剝奪，都不再產⽣受

苦。仇敵所有攻擊都被變為無能⼒，⼈不再懼怕任何事物，正如詩篇66:4所說，“我倚

靠神，必不懼怕，⾎氣之輩能把我怎麼樣呢？” 

 

5:22 你在憂傷和飢荒中，也必喜笑（另譯）；地上的野獸，你也不懼怕。 
5:23 你途中若遇石頭，它們也必不傷你；田裡的野獸也必溫柔待你。（另譯） 

 

        這是對⼀個已經達於神之⼈的真實描述，這⼈安息於其歸宿，就是神的旨

意。他在憂傷荒涼時也是滿⾜：甚⾄在悲傷中也充滿喜樂。鬼魔和惡⼈，他也無所懼

怕，這些不再能攪擾⼀顆消失在神旨意中的⼼。失敗的情況不再能使他們陷⼊惡⾏，

因為這⼈深深扎根於耶穌基督這活⽯，以致於沒有什麼能攪擾他。 

 

5:24 你必知道你帳棚平安，要查看你的羊圈，一無所失。 

 

        聖經在這裡說，當魂的深處和中⼼被帶⼊⼀種永恆不變的平安，帶⼊極⼤的

自由，那麼就帳棚平安，因為這中⼼是安息的帳棚。於是，你就不會因對話⽽犯罪，

不像起初的時候你會因為對話⽽犯罪。因為起初的時候，⼈與別⼈對話，就會因自⼰

裡面惡毒的素質⽽污染自⼰，這惡毒的素質導致我們玷污敗壞本來很純正的事物。但

當⼈已經藉著單純和純正達於神聖安息，那個惡毒的素質被除去了，與⼈對話就無法

自傷，反能幫助別⼈。 



 

 27 

 
5:26 也必知道你的後裔將來發達，你的子孫像地上的青草。 
5:6 你必壽高年邁才歸墳墓，好象禾捆到時收藏。 

 

        你也必知道，你在神里得享自由時，你的後裔必數不勝數，因為那時神將賜

給你許許多多屬靈的兒⼥，結出佳美的果實。⼈不會相信這些⼈靠著耶穌基督⽣出多

少的屬靈兒⼥；⽽且還會不斷繁增、繁增，如同地上的青草，彷彿沒有撒種就長出

來，因為這種⼦⼀旦撒下，無需精⼼培育也能結出許多果⼦。 

        你必壽⾼年邁才歸墳墓。這要從兩⽅面理解。⼀⽅面，神曾使這些⼈充滿諸

般祝福和恩典。他們進⼊內在墳墓，就是死亡情形，好像⽲捆到時收藏。他在墳墓里

做什麼呢？逐漸腐朽，失去形體和美麗，完全腐爛，從這腐朽中產⽣⼀顆將來能結果

累累的胚芽，正如耶穌基督在約12:24,26說過的：若不壽⾼年邁才歸墳墓，他就永遠不

會結果累累。另⼀⽅面，這些⼈經歷自身的敗壞，進⼊結果累累後，壽⾼年邁進⼊⾁

身死亡，他們被接⼊神裡面（如同⽲捆被收⼊主⼈的糧倉），永不再出來。 

 

 

第六章 
 

6:1 約伯回答說： 

6:2 “惟願神把我犯過的罪而惹他發的怒氣，以及我受的苦，都放在天平上稱一
稱。（另譯） 

6:3 現今都比海沙更重，所以我的言語急躁。 

 

        難以置信，這些遭難者受了多少反對，⼈們指責他們犯了他們沒做過的錯

事，冤枉他們。這讓他們很渴望自證清白，因他們無法承認自⼰沒犯過的罪。這些責

備聲⼤⼤加增了他們的悲哀。這位譴責者想要對⼀個從頭到腳都病了的⼈說什麼呢？

約伯的傷痛還不夠沈重嗎？然⽽這就是我們在受苦者身上看到的，⼈⼈待他們不公。

約伯見自⼰受壓迫，靈里極其沮喪，禁不住為自⼰說話，讓⼈知道他無意犯罪。他

說，惟願神把我犯罪得罪神之處，以及我受的苦，分別放在天平上稱⼀稱！最純正之

⼈的確最不被神輕饒。神許可如此，好除去他們對自⼰純正的以來。這些話讓我們清

楚看見，⼀個⼈越純正，宣稱自⼰有罪時就越難受，這導致他們常會責怪神，說是神

為他們沒犯過的罪⽽懲罰他們。神許可這位偉⼈身上有這樣的軟弱，好讓我們學功

課，引導我們不要把患難當做對我們罪的懲罰，⽽是要視為出於神的良善—患難是賞

賜。 



 

 28 

        約伯起初完全確信這點。但這些假朋友們的困擾使他產⽣了很⼤困惑，以致

於他不知道自⼰正在做什麼；這牽引他承襲了他們的觀點，把⼗字架視為罪的結果，

視為⼀種懲罰，⽽不是視為來自神的愛和良善。由於他⼀直渴望事奉神，並且反對

罪，他把⼗架視為刑罰的觀點可能會讓他非常渴望讓自⼰顯得純正，他也可能拿自⼰

的純正來和如今所受的苦楚相比較。 

 

6:4 因全能者的箭射入我身，傾倒在我身上的義憤奪去我的生命（另譯）；神的
驚嚇擺陣攻擊我。 

 

        約伯簡短⽽完整地描述了他的光景。箭指的是神使他經歷的三個犧牲的階

段；這些階段就像穿透的箭，刺透了他的魂。這些是神差來的銳利箭，甚⾄能刺⼊骨

髓。這些箭不只是刺透，⽽且讓⼈受到極⼤驚嚇，承受⼤⼤的義憤，幾乎讓⼈喘不上

起來，導致⼈彷彿失去五感，過於痛苦⽽暈厥。神所差遣的患難也是神的計劃，為要

吸引⼈脫離自⼰，好消失在祂裡面。神的驚嚇擺陣攻擊他，讓他畏懼擔⼼。他感到自

⼰迷失了，再也不會有快樂，無⼈幫助，沒有謀略資源來擺脫困境，必定會死去。 

 

6:5 野驢有草豈能叫喚？牛有料豈能吼叫？ 

 

        約伯讓他的朋友明白，當⼀個⼈擁有想要的⼀切時，自然容易滿⾜，不發怨

⾔。⼀個⼈裡面和外面都順遂，⼀樣美物都不缺，他怎麼可能抱怨？⼀個悲痛不幸的

⼈抱怨時，⼀個滿受祝福的⼈很容易批評他。 

 

6:6 或者，誰能享受嘗過之後會死的食物呢？（另譯） 

 

        約伯用這話讓我們看見，惟有經歷能使⼈學到功課。他說，你既然尚未嘗

過，尚未經歷過，能明白我的光景嗎？你若相信自⼰嘗了就會死，你會想要嘗嗎？你

的食物與我的事物很不同：你的食物賜⽣命；⽽我的食物導致死亡。 

 

6:7 看為可厭的食物，我心不肯挨近。 

 

        當我尚處於你的光景，處於居功自利狀態時，我畏懼這食物，如今卻享受這

食物。從前我不敢用指頭碰這食物，因為害怕或不想弄髒自⼰，如今這食物成了我最

常見的食物。患難真是改變了許多事，⼀個極度飢餓的⼈會把苦楚也當做甘甜！ 

 

6:8 誰助我得著所求的？(另譯)願神賜我所切望的── 
6:9 神既然起了頭，願神完成對我的毀滅。(另譯) 



 

 29 

6:10 讓我有這樣的安慰：神在使我受苦憂傷時，並不吝惜我。我必不違棄那聖者
的言語。(另譯) 

 

        約伯在棄絕自⼰的新⼀輪強烈情緒中，轉向他的神，他因經歷反對⽽信⼼⼤

⼤加增，把所有盼望都放在神身上，狂暴地棄絕自⼰給神，恨惡自⼰。他就像⼀條激

流，沿途遇見的障礙只會使他加增，障礙越努⼒要阻⽌他，他就越激烈地傾瀉⽽出。

他說，愛的神啊，誰會幫助我，好讓我所求的得著答應？什麼？你這聖潔的受苦⼈！

難道你只有⼀個請求嗎？你被上千個患難壓倒，卻只求⼀件事！貧窮、疾病，裡面所

有的悲慘不幸，難道對你來說都算不得什麼嗎？這些苦難中你想要取消哪⼀個？為什

麼不多些要求？“不，我只有⼀個請求，是什麼呢？是神賜給我所渴望的。”是什麼

呢？你如今這般光景，能有什麼期盼的呢？結束⼀切患難！但這些患難太極端，不可

能照你期盼的馬上結束。那麼你到底期盼什麼，請求什麼？ 

        “我愛神的公義，也愛祂的憐憫。神既然已經開始嚴厲地把我破碎成碎片，我

請求祂完成祂的⼯作。讓祂把我破碎成碎片；讓祂毀滅我；讓祂把我化為粉末；讓祂

用烈怒把我碾成碎片，讓我只有這⼀個安慰，那就是祂在用最奇特、最極端的患難使

我受苦時，並沒有吝惜我。讓我有幸做祂公義的主動犧牲品 。⽽別⼈都努⼒避免這可

稱羨的公義，為要成為神同情憐憫的對象。 

        我神可敬拜的公義啊！⼈們不認識你。你是神裡面的神，如此富有憐憫：讓

我做你的附屬和你的犧牲品。每個⼈都怕你，⽽我愛你。讓所有其他⼈都成為同情憐

憫的對象吧，我渴望成為你的堅定支持者。時不時出現⼀些全⼼致⼒於你的⼈，乃是

⼗分必要的。但可愛的神聖公義啊！你既是鐘情的，又是嚴厲不吝惜的；如果我把全

⼈棄絕給你，是你願意接受的，我就請你給我這樣的安慰：在時間里和永恆里，你用

最極端的患難使我受苦的時候，若是你的旨意，求你⼀點也不吝惜我。其他⼈祈求你

憐憫他們；最偉⼤的聖徒們也懼怕你的嚴厲，因為他們是聖⼈，因為他們有可以失去

的東西；⽽我是所有⼈里最可憐貧窮的，我只適合成為你執⾏公義的對象。愛的神

啊，不要吝惜我。我的棄絕如此徹底，如此愛著你，神的公義！無論你對我有多嚴

酷，我都不會反對那聖者的⾔語，因為祂的話語是聖潔的，祂的⼯作也是聖潔的。 

 

6:11 我有什麼氣力使我等候？我有什麼結局使我忍耐？ 

 

        我求你不吝惜我，不是因為我自以為有⼒量忍受你給我的苦楚。絕不是，我

沒有這麼自負。我沒想著經受它們，因我極其渴望被它們破碎和擊倒。我知道⼈所有

⼒量還不如⼀片葉⼦。我不再想著有忍耐，那不是我向神祈求的目標。我滿⾜於從來

就沒有忍耐；受苦卻不被維繫，受苦卻沒有忍耐。我棄絕自⼰給你，為著你的喜悅，

你因我毀滅⽽得到榮耀，這對我來說就⾜夠了。 



 

 30 

 

6:12 我的氣力豈是石頭的氣力？我的肉身豈是銅的呢？ 

 

        約伯用這些話向所有受苦之⼈表明，忍耐並不在於沒任何感覺，許多⼈對這

點誤解了。⼒量並不在於像⽯頭⼀樣抗拒受苦，⽯頭能頂住任何事物。⼒量乃在於在

悲傷之下屈身，就像⾁身是靈活易曲的。能承受苦難是⽯頭的屬性，⽽用完全的棄

絕，在悲傷中屈身，才是⼀切所需。感受⼗字架，是⼗字架最好的部分。 

        約伯所做的另⼀個關於“銅”的比⽅，使我們思考，銅被敲打的時候如何鳴

響。因此，⼈們把忍耐當做受苦時外在能聽到的某種聲音：祈禱的聲音，奉獻的聲音

和其它事物的聲音。那些都是好的，但做不到這些，只會安靜受苦的⼈也沒做錯。相

反，我們看見，如果沒有悲傷和軟弱的鳴響，當⾁身被擊打，它是不鳴響的。⽽銅會

像號⼀樣⼤聲鳴響。屈服於患難，為患難哀慟，這種受苦經常被認為是不完全，實際

上這是最純潔的，因為⼈在其中沒有得到任何扶持，正如我們剛解釋過的“忍耐”的例

⼦。 

 

6:13 看哪，我裡面沒有什麼寬慰；我曾經最需要的朋友們已經離棄了我。 

 

        約伯說，我屈服於苦難，並不抗拒它。沒有號角可以鳴響我的忍耐，只有被

擊打的⾁身發出的沈悶咕噥。受苦的先知，為何這樣呢？若你喜愛受苦和公正，你就

當忍受其重量。不，不是這樣的，愛使⼈彎曲、順從，並不抗拒，我保持這樣做。我

為自⼰所愛和所渴慕⽽悲傷，我裡面沒有幫助或寬慰，來護衛或維持我。凡事都與我

作對。我裡面的⼀切都與神聯合在⼀起反對並毀滅我。我屈服於神和我自⼰；我掙扎

並低頭，在我極端軟弱中這樣維持我自⼰—我越被擊打和低頭，我就越強壯。 

        我過去需要的朋友們，過去對我來說似乎絕對需要、不可或缺的朋友們已經

離棄了我。這些必要的朋友們不能是受造物，因為沒有⼀個受造物是絕對必要的。曠

野里有多少聖徒被剝奪了⼀切受造物？可他們像約伯⼀樣，沒有被剝奪這些必要的朋

友們，也就是可感知之神的同在—祂的⼒量和祂的幫助—維繫這⼈的所有美德。這些

事物都被取去，為了讓這⼈孤單無依。在所有⼗字架中，就是這個棄絕最為奇特，也

產⽣了所有軟弱。沒有它，各種⼗字架就不會是⼗字架。馬太福音27:46節，耶穌渴望

在⼗字架上經歷這棄絕，為向我們表明，⼗字架的純潔不在於靠⼗字架⽽活並忍受

它，這是⼈們的誤解。⼗字架的純潔乃在於在⼗字架上出⽣，並死於⼗字架。 

 

6:15 我的弟兄們在我眼前經過，好像一股激流，急速流入山谷。（另譯） 
6:16 凡懼怕霜的，雪會突如其來地降在他們身上。（另譯） 

 



 

 31 

        約伯揭示，在這些靈命歷境中的⼈不僅被需要的朋友們丟棄，還會被外在朋

友們和最親近之⼈丟棄。親戚朋友不願認他們，以他們為恥，希望離他們越遠越好。

如果親友不敢與他們脫離關係，就乾脆否認他們的引導，率先譴責他們。弟兄們是以

敬虔聯合在⼀起的正統⼈⼠，為著跟隨同⼀條道路。這些⼈經常是最凶狠批評他們的

⼀群⼈，因為從這些受苦的無辜⼈傷⼝流出的膿讓這些正統⼈⼠最為厭惡，比厭惡別

的東西更甚。 

        但是，正如約伯說的，讓他們知道，他們很快就會親身經歷並知道，如果他

們怕霜，也就是怕我所處的他們以為是冰冷的歷境，那麼雪會突如其來降在他們身

上，壓垮他們。智慧⼈哪！你以為你把自⼰照顧得很好，因徒然掛慮⽽不願進⼊棄絕

的道路，在你最想不到的時候，你必被雪突襲。 

 

6:17 天氣漸暖，就隨時消化；日頭炎熱，便從原處乾涸。 
6:18 結伴的客旅離棄大道，順河邊行，到荒野之地死亡。 

 

        正如雪被熱融化為⽔，只留下未佔用空間，這些⼈也是，儘管他們很依賴自

⼰的儆醒，但⼀遇試誘就逃跑分散。這是不棄絕自⼰給神的結果，他們相信自⼰能保

守自⼰，比神的保守更可靠。當他們逃跑時，當他們失去起初可感知的熱⼼，這自信

必成為他們遭毀壞的根由。他們必突然死於第⼀次的流散和最小的危險中，會在他們

中間造成⼀種外在的熱度，使他們被扶持；但那不過是某種可感知的、暫時的熱度。 

        由於這些⼈只緊緊抓住可感知事物，不抓住本質的事物，他們拒絕那些牢固

可靠的道路，因為那些道路不是可感知的。他們會因此被隔離和與神疏遠。他們必從

本處，也就是他們自⼰的道路上墮落，進⼊被千百個轉彎堵塞的道路，有各種疑惑，

受別⼈批評，這是條只會帶來難處和焦慮的道路。他們⾏⾛其中，越來越疲倦，卻無

長進；他們邁步卻無用⽽痛苦，最終必死，帶著所有掛慮和受苦，因為他們不願依靠

神。 

 

6:19 思考提瑪人的路徑，和示巴人的道路，並稍作等候。 

 

        約伯繼續說，思考凡全然依靠自身⼒量和技能之⼈的路徑，還有示巴⼈的道

路，示巴⼈就是安靜之⼈，安息於棄絕給神的旨意，放下自⼰⼀切掛慮，交給神來安

排之⼈。⼀類⼈在你看來可能比另⼀類⼈更穩妥，但不要⼀開始就論斷這兩類⼈，⽽

是要稍作等候，直到你看見解決，你就會感受到不同。 

         

6:20 他們因我總是有盼望就困惑；他們甚至來到我這裡，便抱愧蒙羞。（另譯） 
 



 

 32 

        他們很困惑地看見，我的期盼並非突；我在最⼤的絕望中仍有盼望，使那些

譴責我的棄絕和信⼼的⼈蒙羞。那些⼈在最有理由盼望的時候卻仍懼怕；⽽我在無可

指望的時候仍有盼望。他們甚⾄在我身處棄絕⼰奇特的光景中來看我，他們的看見讓

他們抱愧蒙羞。 

 

6:21 你們只管過來看，一看見我得的病就懼怕。（另譯） 
 

        你們向我⾛過來，⼀看見我得的病就害怕。你們的懼怕是兩面的。⼀面是因

為這可怕的苦楚。另⼀面是因為我無法懼怕這疾病，也無法停⽌盼望。因為這病越無

可救藥，我就越滿⾜，正是這滿⾜加增了你們的懼怕。 

 

6:22 我豈說，‘請你們供給我，從你們的財物中送禮物給我’？ 

6:23 豈說，‘拯救我脫離敵人的手’嗎？‘救贖我脫離強暴人的手’嗎？ 

 

        約伯顯明，儘管他那時可能是世上最貧窮、最受折磨的⼈，但他沒向朋友們

要任何好處或幫助。他說，在我最極端的貧窮中，我渴求過你們的財物來滋養我嗎？

沒有，我很滿⾜於自⼰的貧窮，因為這是我神的旨意，所以我愛神的旨意，勝過你們

⼀切富⾜。沒錯，我寧願身處這內外兩面的貧窮，棄絕自⼰給神，失去⼀切幫助。也

不願在神之外尋找任何寬慰救濟。為這緣故，我不再懇求你們救我脫離敵⼈的⼿。我

甚⾄都沒有請你們為此禱告，更沒有求你們救我脫離現在所受的壓迫。我喜愛這壓

迫，勝過你們的自由。神若願意幫助我，祂就能幫助我。祂若不願意，我也無法渴望

得寬慰救濟。因此我的寬慰就是沒有任何寬慰。 

 

6:24 請你們教導我，我便不作聲；使我明白在何事上有錯。 
6:25 你們既然沒有一人能回答我，你們的話為何如此遠離真相？（另譯） 
6:27 你們攻擊孤兒，試圖把你們的朋友誘入陷阱。（另譯） 
6:29 我懇請你們回答我，不要爭吵。（另譯） 

6:30 你們在我的舌上必找不到不義，在我的口中必查不出愚妄。（另譯） 

 

        約伯試圖表明，他所說的要維持棄絕給神和信靠神的話都是真理，這是最重

要的事。他對朋友們說，如果你們覺得有更重要的事對我說，就請說，請教導我，我

便不作聲，安靜傾聽。請告訴我，我是否忽略了什麼對我有幫助的事，來宣揚我渴望

看見每個⼈都⾛在這條道路上，⽽且我自⼰也死在這道路上。 

        你們既然沒有⼀個⼈能回答我，指教我，給我看見“信靠神勝過信靠自⼰”是

可能受欺的，那麼你們為什麼找虛假的⾔語，為要反對這靈命歷境的真理？你們不過



 

 33 

是蒐集無用的⾔語，喜歡挑我的錯罷了。你們攻擊孤兒，孤兒失去了⼀切扶持，你們

努⼒要使我轉離神，⽽不是安慰我並加強我對神的信靠。我懇請你們回答我，不要爭

吵，不要有偏見，你們在我的舌上必找不到不義，因我素來只說真話。 

 

第七章 
 

7:1 人活在地上就是一場持續的爭戰，他的日子豈不像雇工的日子嗎？（另譯） 
7:2 像奴僕切慕黑影，像雇工人盼望工價； 

 

        約伯給我們看見，只要⼈活在屬⼟的自⼰和自⼰的私慾里，就會處於持續的

爭戰中，他的日⼦就像奴隸和雇⼯的日⼦。但當⼈勇敢地棄絕自⼰，從⼰里⾛出來，

好全然失去自⼰在神裡面，⼈就在神里，如同在天堂，得釋放脫離⼀切爭戰衝突：神

為他爭戰，他安息在神裡面。於是他不再像個等待解脫的雇⼯，⽽是像個學習只為了

討⽗親喜悅的孩童，並不期待獎賞。 

        他繼續說，從前我像個疲憊的奴隸，切慕⿊影，因我汗流浹背地勞苦，卻不

曾得享如今得享的安歇。我像雇⼯⼀樣切慕看見⼀天到頭，得了我勞苦的⼯價。可如

今我不再期盼任何事物，我把受苦當做賞賜。 

 

7:3 我也照樣經過若干虛榮無意義的歲月，數算滿了勞苦和悲傷的夜晚。（另

譯） 

 

        因我擁有默觀的安息之前，⼀直在主動積極勞苦，因此我也照樣經過若⼲虛

榮無意義的歲月，儘管我過去以為這些歲月因我的努⼒⽽充實美好。我也度過滿了這

勞苦之痛的多個夜晚。但如今我已經完全棄絕自⼰，我不再數算我被悲傷的夜晚，因

為它已經成為常見和普遍。它不再是我渴望脫離的悲傷，我反倒希望藉這悲傷，自⼰

被吞噬和毀滅。 

 

7:4 我躺臥的時候便說：‘我何時起來呢？’我若是盼望傍晚到來，就充滿憂

傷，直到深夜。（另譯） 

 

        約伯試著表明，他的悲傷不像從前，完全是另⼀個性質：起初的那些試煉

中，⼈會維持爭戰，用⼒抵抗；但在這靈程，悲傷如此劇烈，只能被忍受，卻無法解

釋。 



 

 34 

       我躺臥的時候便說，‘我何時起來呢？’我躺下睡覺，是因為我苦痛的劇烈程度

被稍微削弱，神許可我稍作休息。我便說，‘我何時起來呢？’ 因為這休息比受苦更不

能讓我忍受。我對自⼰的痛恨攔阻我切慕任何好事：從前我切慕歇了⼀天的勞苦，能

好好休息；如今我的休息反倒成了我憂傷的原因。唯有親身經歷的⼈才能明白這樣的

情形！ 

        我若是盼望傍晚到來，好能休息，我就充滿悲傷。這話很好描述了目前的光

景：這⼈只能在棄絕中、在失去⼀切安歇中，在滿⾜於永無安歇時，才能找到安息。

他若有⼀點點盼望結束受苦，獲釋放脫離這光景，他的悲傷就⼤⼤加增。 

 

7:5 我的肉體以腐壞和難聞的塵土為衣服；我的皮膚都乾燥收縮。（另譯） 

 

        約伯說自⼰的⾁體以腐壞為衣服，這麼說恰如其分，合情合理，是個很好的

表述，因為腐壞只是表面上的，儘管本來是應該很深。這個腐壞是個外衣，神樂意時

能立刻拿⾛，沒有任何受造物能拿⾛。所以說這腐壞只是表層的，並非深層次的。居

功自利是⼀種腐壞和污穢，傷害魂的本質。但神利用腐壞這層外衣，來除去魂的居功

自利。灰塵也覆蓋著腐壞，湮滅⼰完成得越多，這腐壞就越多變為塵⼟，正如屍體逐

漸腐朽，在被毀滅的過程中化為塵⼟。皮膚都乾燥收縮：這收縮只是皮膚的外在表

象，魂正享受⼀種完全的自由。 

 

7:6 我的日子飛逝，已被切斷，快過織布人切斷布上的線：都消耗在無指望之
中。（另譯） 

 

        我充滿享樂、恩典、恩惠、恩賜和亮光的日⼦，都在很短時間里消逝。所有

那些都被切斷和毀壞，沒給我留下任何恢復的指望。然後，棄絕完成了，死亡臨近。

當不再有指望，或者說指望被耗盡，正如約伯說的，他的⽣命被耗盡。同樣，死亡也

被“⼈無指望復⽣”耗盡。當⼀個⼈快死時，仍有指望，直到死的時刻來臨。但當⼈死

了，就不再有指望。 

 

7:7 求你紀念，我的生命就像風，（另譯）我的眼睛必不再見祝福（另譯）。 

 

        這個純正的受苦⼈轉向他親愛的強要者：我的神啊！求你紀念，我的⽣命就

像風，風興起，揚起⼀些塵⼟，然後就不見了，這時我⽣命的境況。我的日⼦就像⼀

陣勁風，興起時有聲響，卻給我裝載了塵⼟，在我如今的死亡歷境中覆蓋我。 

        我靈性的眼睛和我的理智再也不會回頭看你要加給我的祝福。我知道，正是

這個詭詐的、居功自利的“看祝福”，造成了我所有受苦，因為就是這個“看祝福”得罪



 

 35 

了你。但我既然絕不再享受這光，我也絕不再濫用它。我甚⾄很⾼興不再擁有這光，

如此⼀來，我就不會濫用它。“我的眼睛必不再見祝福”這句話，表明對⽣的絕望。 

 

7:8 觀看我的人，他的眼必不再見我；你的眼目一定睛於我，我就不復存在。
（另譯） 

 

        我的神啊！不只是我不再看我自⼰，那些在我“滿有⽣命的靈程”時崇敬我的

⼈也不再看我，除了用藐視的眼光看我。後來他們就必不再見我，因為我的湮滅會使

我在所有⼈面前消失。對他們來說，我被永遠湮滅遺忘了。但神啊，當你要看我，你

的眼目才真的會湮滅我，使我消失。別⼈的看，和我的看，都沒有能⼒湮滅我，⼈對

我⼀切的藐視也不能，唯有神的看能湮滅我。神能瞬間湮滅魂：但祂的看是何等可

怕！有福的⼗架約翰在他的歌中這樣論到“神的看”：你的觀看如何毀滅了我！正是這

觀看⼤有能⼒地湮滅了魂，使約伯說：你的眼目⼀定睛於我，我就不復存在。 

 

7:9 雲彩消散而過；照樣，人下陰間也不再上來。 

 

        約伯在這裡提到⼀個非常真實的情形，是在湮滅之後，更準確地說，是湮滅

所產⽣的⼀個情形。雲彩消散⽽過；因此，⼀旦完婚 ，某些幸運的⼈，照著神對他們

的計劃，作為他們患難的⼀部分，進⼊靈性地獄，這是靈命歷境中最奇特、最可怕的

階段，因為⼀切盼望都被取去了。在這⼈看來，不再有救恩；他以為再也回不去；他

覺得自⼰既不是在神里，也不在自⼰里，⽽是在某種意義上承受著被定罪之苦。這並

非褻瀆的情形（某些⼈在非常初級階段經歷了對神的褻瀆）；這⼈所處的情形彷彿是

自⼰不存在了，與環境不和諧，自⼰不合時宜；從⾄⾼神面前被驅逐，被驅逐離開自

⼰，以致於彷彿這世上他⼀無所有，除了前所未有的可怕損失。耶穌基督為了教導我

們有關這歷境的事，願意親自在死後下到地獄，從中救出屬於⽗神的靈魂，祂留在那

裡，然後才升天。當⼈處於這歷境，唯有神自⼰能救他，因此約伯說，⼈下陰間也不

再上來。約伯這樣說還因為，這地獄的光景是湮滅的完成階段，因此當⼈已經經歷這

些歷境，就不再有因自愛膨脹⽽重新升上去的危險。 

 

7:10 他不再回自己的家，故土也不再認識他。 

 

        經過這歷境之後的⼈絕不會再回到自⼰裡面，就是他曾經居住的家和地⽅。

故⼟的⼈不再認識他，他已經與那裡隔開甚遠。⼈脫離⼰，開始被接⼊神時，必須經

歷這靈性地獄的光景。神表面上拒絕他，為了給他⼀個新層次的純潔，於是他不再有

任何特定的位置，因為他不再在自⼰里，也不在神里。他被驅逐離開⼀切受造物，和



 

 36 

⼀切適合他的地⽅。這光景只持續幾天，就讓他受不了了。這比地獄更痛苦，地獄里

也比這光景更有憐憫。因此這個⼀直該進地獄的⼈若是找不到地獄，就難熬得很，比

進地獄糟糕千倍。因為他覺得自⼰所有的過犯若是沒有地獄作為懲罰，這些過犯就是

比地獄本身更⼤的懲罰。 

 

7:11 因此我不再緘默（另譯）；我靈愁苦，要發出言語；我心苦惱，要吐露哀
情。 

 

        約伯說到自⼰在這靈性地獄中，他用任何⽅法也無法約束自⼰，他給自⼰的

悲傷賦予自由。這悲傷太⼤，無法隱藏，這樣⼀個⼼境也無法想要隱藏悲傷。普通的

苦難可以漠然忍受，但極端的苦楚無法遮蔽。約伯說，不，我不再緘默，我靈愁苦，

要發出⾔語，對別⼈提說，我緘⼝不⾔的時候已經過去了。 

 

7:12 我對神說，我豈是洋海，豈是鯨魚，你竟用圍牆、用監獄圈住我呢？（另

譯） 

 

        這個受苦⼈發現自⼰身處這麼奇特的境遇，看不到脫離這境遇的任何出路，

也不知道用什麼話來表達自⼰的意思。他感到自⼰的魂非常寬廣，悲傷格外沈重。雖

然他仍看不見苦痛何時是盡頭，卻同時看見自⼰無邊無際，同時又是個囚徒，既廣袤

又受限。正因為他無法讓任何⼈明白他受的苦難，他就問：如果他像⼤海⼀樣寬廣，

患難像⼤海⼀樣深廣，或像鯨魚⼀樣體格龐⼤，讓萬⼈驚訝，那麼為什麼他們用監獄

圈著他？約伯啊，你為何要用這樣的表述呢？有許多更小的事物，比如真的監獄，甚

⾄很狹窄的牢房。但鯨魚豈有牢房嗎？鯨魚可是遨遊在無邊無際的洋海中，洋海豈有

牆壁嗎？哎！的確。可我作為洋海和鯨魚，在某種意義上就是有個監獄。我發現自⼰

是無邊無際的，我看不見邊際或限制，可仍舊我無路可逃。⼤海說，⼀點點沙⼦就攔

阻我的忿怒。雖然沒有什麼能局限鯨魚，鯨魚卻無法脫離洋海。同樣，我也無法脫離

自⼰的苦楚和我的地獄，儘管我在其中看見⼀種奇特的廣⼤泱莽。沒有什麼困束我，

我卻仍被拘禁。我的囚牢既沒有牆，也沒有壁壘，可我仍在最⼤的自由當中做了⼀個

俘虜！ 

 

7:13 我若對自己說，我的床必安慰我，我必因在我的榻上與自己對話而得釋然：

（另譯） 
7:14 你就用夢折磨我，用可怕的異象驚嚇我。（另譯） 

 



 

 37 

        他說，我正在從苦海中出來的過程中，我若想著退回到安歇的床上，也就是

我的深處，想在那兒尋得⼀些安慰，從我的苦楚中稍稍得釋放，結果我的痛苦就⼤⼤

加增，更加劇烈。在我尋得安歇之處，反⽽最令我痛苦，因為這深處不再接納我。所

有地⽅都驅逐我；懼怕和恐慌抓住我。千萬種思緒來折磨我；甚⾄我的夢境和想象也

盡是悲慘可怕的事物。所見的⼀切只會驚嚇我，使我的毀滅成為必然。 

 

7:15 故而我魂選擇被終止，我的百骨寧肯死亡。（另譯） 

 

        在如此奇特的痛苦中，這⼈所做的選擇表明，他曾經歷的死亡和煉獄般的光

景，比起現在所處的光景，還算是輕鬆的，儘管兩者看似相同。“魂被終⽌”指的是⼈

脫離自⼰，不再在自⼰裡面，或在神裡面。神不以可感知的⽅式接納他，乃是為了更

多煉淨他。於是他彷彿被懸在天和地之間，找不到⼀個可以接納他進去的合宜之處。

這光景是魂⽣命死後的煉獄 。 

        脫離了自⼰，這⼈向萬事死，這種脫離自⼰被稱為死亡。他保持死亡，不以

可感知⽅式被接⼊神裡面，沒有在神裡面被重新點活，這段時間被成為煉獄和朽壞。

魂彷彿被終⽌和窒息，卻無法死。地獄的光景與此區別很⼤，儘管看起來可能相似。

當⼈已被接進神裡面，也就是天堂；後來神丟棄他；他不再能找到被接納的理由，於

是就留在⼀種奇特的地獄里：因為這⼈已經在神裡面，無限好過在自⼰里，因此他被

神丟棄時所受的苦楚就難以忍受得多。就好比那個從天堂墮⼊地獄的天使⼀般。 

        ⼈離世時所去的煉獄，是所有⼈在能被接⼊到神裡面之前所必須經歷的：這

時⼀種非常可怕的光景；但地獄來得慢；⾄少那個藉恩典⽽來的地獄是如此：因為關

於那個由罪⽽去的地獄，是這樣的，本來會被接⼊神裡面的⼈，後來因為重新犯罪⽽

被神拒絕，這樣的⼈會藉這樣的地獄進⼊⼀種奇特光景：邪惡⽽頑固於罪，這是因著

他已經在神裡面取得的⼀種不易被移動或改變的特性。然⽽，極少有⼈在取得了如此

巨⼤的靈命進步後，還有機會從中墮落的，但還是有可能發⽣。另⼀種地獄是由恩典

產⽣的，是當神願意賜⼀個⼈驚⼈的寬廣時，神就彷彿把他趕出自⼰面前，使他受這

樣的苦幾日，唯有親身經歷才能真懂。 

 

7:16 我失去了一切指望，活不下去了！（另譯）你任憑我吧，因我的日子都是虛
空。 

 

        約伯在此說到腐朽的光景，也是地獄的光景。沒有指望能脫離這光景，尤其

是腐朽的光景，⼈永遠失去了再活下去的指望，因為地獄的特點就是無區別。關於地

獄，約伯曾想說的，並非真正的地獄，⽽是指煉獄的光景或腐朽的光景，因為這是⼀



 

 38 

樣的：這光景使⼈完全確定自⼰的死亡。我稱之為煉獄，以區別於之前說過的地獄的

光景：然⽽，稱之為地獄也不為過，因為性質幾乎⼀樣。 

        為了更好地說明這點，我們需要明白，⼈經歷的所有靈程，每個都有⼀個特

殊的煉獄，或者說煉淨過程要經歷，這是⼀種死亡，隨之⽽來的就是⼀個新⽣命。就

是這點讓許多⼈弄錯，他們經歷了這些煉淨過程，這些死亡⽽得⽣命的過程後，以為

自⼰已經達到了終點。在死亡和⽣命之間有許多交替輪流，但那些都還不是深處或中

⼼的死亡，這死亡才是最重要的事。 

        深處的死亡是嚴酷、可怕、奇特和漫長的，直到裡面不再有⼀點點⽣命存

留；⽽其它死亡之後使我們立刻進⼊與之相關的⽣命；⽽徹底的死亡則相反，領我們

進⼊⼀種腐朽狀態和可怕的煉獄，與死亡的光景⼤相徑庭。 

        但由於腐朽是在復活以先，⼈有必要經過腐朽，化為塵⼟，然後才復活。⼈

也有必要在死後，經歷這煉獄（與死極為不同），然後才被接納進⼊神裡面。這煉獄

吞噬魂⽣命，湮滅它：⼀個死屍只會被徹底的腐朽所吞噬和湮滅；同樣，魂⽣命也只

能被這徹底的煉淨過程所湮滅。不過，這煉淨過程是循序漸進的，正如⼈們從⼀個死

屍上看到的，它是隨著蟲蛀逐漸失去⼈形的：起初⼈剛死，還有⼈樣，似乎還有希

望；但當屍體被完全毀壞湮滅，就不剩下什麼，不再是這個⼈了。 

        神用祂做成的復活給了我們範例。祂在地的時候三次使⼈復活 。但對於腐壞

朽爛的屍體，神的死是必要的，為了使這些屍體復活。耶穌基督在地活著的時候沒有

使這些腐爛屍體復活；但耶穌基督⼀死，這死亡 就立即開了墳墓，祂降⼊地獄，把靈

魂從中帶出來。 

        但我們必須知道，在死後發⽣的所有煉淨中，每種煉淨都不同，是照著神的

計劃，也根據所剩的居功自利，以及⼈對湮滅的不情願程度。⼀個脆弱的身體更容易

腐朽，於是更快化為塵埃；但⼀個強壯的身體抗拒更多。煉淨也是同理，⽽且是照著

神願意賜給⼀個⼈的程度⽽定的。 

        於是，有輕⽽短的煉淨過程；但也有⼀些煉淨過程極為奇特，經受的⼈不曉

得自⼰是在煉獄還是在地獄，這種無知導致了他們極⼤的痛苦。 

        但正是這光景（雖然與地獄不同）可以被稱為地獄，約伯在這裡所說的就是

這個光景；我失去了⼀切指望，我活不下去了！這光景是毀滅性的，以致於不再留有

任何從中獲救，或有所改變的任何指望。 

        但為了看見這絕望，或者說失去指望，只是⼈這面的，⼈這時已經失去了⼀

切扶持；並非神這面的，⼈對神仍沒失去真信⼼，只不過失去了明顯的信⼼。煉獄階

段的特點就是失去明顯的信⼼；因為⼈在煉獄階段雖然不再想著從煉獄得解脫或何時

得解脫，既不盼望也不安息於任何事，但他很清楚，神能救他脫離這光景，這⽅面他

從未喪失信⼼。為了證明這點，這受苦⼈又說：你任憑我吧，因我的日⼦都是虛空。



 

 39 

彷彿是想說：因著我已化為無有，失去了⼀切維繫，所以唯有神自⼰能救我脫離這光

景；求你憐憫疼惜我，給我其它時日，因我的日⼦都已化為虛空無有。 

        由於沒什麼重⼤改變，這階段也可以作為死亡的階段。 

 

7:17 人算什麼，你竟看重他？你為何屈尊將他放在心上？（另譯） 

 

        約伯因著他極端的不幸和更⼤的絕望，進⼊了⼀種說預⾔的狀態，為這腐朽

和悲慘階段過後要來的事⽽狂喜，也紀念以往的境遇。他驚訝地說：⼈算什麼，你竟

看重他？把他降為最極端低微後仍尊重他？你為何屈尊把這個躺平腐朽的⼈放在⼼

上？約伯很清楚，神在他最悲慘的時候仍愛他，神把他放在⼼上，即使在執⾏祂最⼤

公義的嚴厲中，也賜給他極豐盛之愛的證據。 

 

7:18 每早眷臨他（另譯），時刻試驗他。 

 

        這裡的每早眷臨，是神在祂厚賜諸般恩典和愛的第⼀天就做的事，表面上看

與永⽣之日，或者復活之日，祂每早的眷臨是類似的。但兩者實際上⼤相徑庭。前者

伴隨著奇特患難的試驗。 

        約伯仍渴望說起那試煉和眷臨交替出現的普通靈程。那段時期，神的眷臨是

在試煉以先，眷臨越甘甜和非凡，隨後的試煉必定越嚴酷。 

        如今的眷臨仍是為了埋葬的階段，這時⼈彷彿在囚牢中，或許會有⼀星點亮

光閃過，這短暫的眷臨讓⼈摸到復活和⽣命，但僅僅是⼀閃⽽過，僅僅觸碰⼀下要來

的⽣命⽽已，⼈並不明白：這只會讓他更清晰地感受到試煉，彷彿⼀個死⼈藉著⼀點

光，能看見自⼰被蛀蟲所吃⽽已。這看見只會讓他的痛苦更難以忍受。這光當然會轉

移他注意⼒⼀陣⼦，可之後會引他更清楚看見自⼰的敗壞腐朽，使他更受苦和困惑。 

 

7:19 要等多久我才能請你吝惜我，給我喘息的機會，好讓我咽下唾沫呢？（另
譯） 

 

        作為好母親的教會以美好⽅式安排事物，難怪教會把約伯的功課應用到死亡

的日⼦，因為所有關於約伯的話都強烈表明瞭死亡或瀕死的狀態，讓我們無法懷疑這

位好先祖就是處於他所說的光景中，正如⼈無法懷疑，有關⼈們必須經歷的類似靈程

的知識，已經全都賜給了約伯。 

        約伯描述的的確是他外在的苦難，⽽這些不過是他裡面所發⽣之事的標記⽽

已。第六章⼗節約伯要求神不要吝惜自⼰這純正的受苦⼈。如今神真的不吝惜他，他

就對神有所責備，因為神不吝惜他！的確，我有⼒量棄絕自⼰的時候，就向神禱告，



 

 40 

請祂不要吝惜我，從那時起，我甚⾄已經失去了脫離這光景的指望。不過，我的患難

深重⽽持續，讓我不禁問：我該不該被吝惜呢？我並不懇求神不讓我繼續受苦，也不

求神削減已經為我量好的患難。我只求⼀件事：許可我在眾多打擊下能喘⼝氣，求神

時不時給我喘息之機，好讓我咽下唾沫。 

        約伯啊，可你真的沒意識到自⼰所求的是什麼。在這靈程，最小的寬慰，或

者最短的⽣機，都會⼤⼤耽擱你。⽽且，會讓你花很長時間才失去你本想得到的⽣

命，這只會延長你受苦的時間，就像⼀個受絞刑之⼈的例⼦。如果他們給他時間喘

息，他就絕不會死。他死，僅僅因為他們不給他呼吸的機會。同樣，若想要讓⼀個⼈

窒息，如果時不時允許他呼吸，就要⼀遍遍重來窒息的過程。只有決定不許可他呼

吸，才能最終奪去他的⽣命。神在這時候若是施憐憫，那就是殘酷，此時最⼤的憐憫

就是毫不憐憫。 

 

7:20 看守人的主啊，我犯了罪，我能對你做什麼呢？為何使我成了你的敵人？我
為何是自己的重擔呢？（另譯） 

7:21 為何不赦免我的過犯，除掉我的罪孽？看哪，我現今要躺臥在塵土中；你若
在清晨尋找我，我卻不復存在了。” （另譯） 

         

        我的神，美好的話語有怎樣的能⼒啊！這可憐的受苦之⼈說：我犯了罪，我

無法懷疑自⼰的罪（因這光景在他看來真是邪惡，這光景因受苦⽽有很⼤的蒙蔽

性）；儘管我看見罪，卻無法為此動搖或感到沮喪。我甚⾄沒有這個想法。唉！這豈

不是頑固不知悔改嗎？我對此毫無所知，除了知道在目前光景下，我沒有能⼒悔罪。

我不認為自⼰純正無罪。我看見自⼰是有罪的，但我看自⼰更是無能的。 

        於是，他對他的神有了⼀些愛的責備：“唉！我是⼈中最無助的，我能做什麼

呢？你是看守⼈的神，你為什麼不保守我？因我已經失去了所有能⼒，無⼒看顧自

⼰。”這個靈程的⼈的確看見自⼰的不堪，可他並沒有故意犯的罪。他確實有罪的外

表，卻沒有罪本身，因此他不為罪悲傷。看見自⼰的不堪（他⼀位是罪的結果），加

增他對自⼰軟弱的認識，加增了他對神的愛和信賴，他確信唯有神自⼰能保守他；以

往他努⼒保守自⼰，這樣的努⼒只會讓他更不堪，讓這努⼒顯明是多餘、無用的。約

伯啊，這並非你的罪！因為這靈程沒有罪。這只是罪的腐朽，這腐朽只用來啓發你。

像肥皂⼀樣，表面上是弄髒你，其實會潔淨你。 

        約伯繼續說：“然⽽，看守⼈的神啊！你的責任是保守我們！可你非但不保守

我們，⽽且使我們成了你的仇敵。唉！我們討厭的惡反倒⾏出來，我們喜愛的善卻不

去⾏。”這受苦的⼼繼續說：“是的，就是你，就是你，我的神！我毫無保留把自⼰給

了你，你卻使我成了你的敵⼈。”可憐的瞎眼⼈哪！現在你雖以為自⼰很敵對神，事實



 

 41 

上卻遠比從前不敵對神。不討神喜悅的並非我們的不堪和貧窮，⽽是我們的居功自利

和⼰意。這腐朽除去你所有居功自利、自愛、⼰意，攔阻你敵對神。 

        神用泥⼟造我們。泥⼟並非不討神喜悅，因為泥⼟柔軟易曲，讓自⼰隨神⼼

意變成任何形狀。因此神用泥⼟造⼈，不用⽯頭造⼈，也不用任何抗拒的材料造⼈。

你是泥⼟，比你是鑽⽯，更少敵對神。然⽽⼈們不懂這點。鑽⽯抗拒，泥⼟不抗拒。

神把你從鑽⽯回轉成塵⼟，這讓你悲傷。 

        可是，鑽⽯豈不是比⼟塊更討喜嗎？沒錯，討所有⼈喜悅，唯獨不討神喜

悅。神並不是按著構成材料來衡量事物價值，⽽是按著祂想怎麼用該事物。所以，可

憐的受苦之⼈，你並非不討神喜悅！ 

        這⼈又說，“我為何忍耐不了自⼰，成了自⼰的重擔呢？”你忍受不了自⼰僅

僅是因為你不滿⾜於自⼰的軟弱和卑劣，可你⼀旦學會愛你的卑微，就不難忍受自⼰

了；那時神就利用這點創造⼀個新⼈。 

        “你為何不除掉我的罪孽？”這悲傷的⼈說，“你為何不塗抹我的不義呢？”是什

麼導致約伯這樣說？什麼讓他最痛苦？是他⼀直看見自⼰的罪（他以為是罪），因為

他的⼼思如此盲目，看凡事都像是罪，這是靈魂最奇特的苦楚。若罪能被除去，不義

被塗抹，他就不再痛苦了。可是約伯啊，你難道沒看見你不再有罪，只有罪的表記⽽

已嗎？你不再有罪的身體，只有這身體的臭氣⽽已，是這點欺騙了你。再多些忍耐

吧。神會用過去書寫時用的墨來塗抹它。當⼈寫了⼀個字，然後想擦掉，他就用同樣

的墨塗抹這字，讓它比過去更難看。⼀個畫家想擦掉⼀幅畫時，就用深⾊覆蓋這畫，

好在上面重畫⼀幅佳作。神也做同樣的事。神用罪印下的顏⾊塗抹罪。但⼈看見罪曾

留下的那些顏⾊，就以為畫家想要再描出同樣的特徵，可事實正相反。神聖畫家只利

用這些顏⾊塗抹罪，以及像罪的所有特徵和特點。毫無疑問，約伯的這個認識讓他

說：“你既然在我身上放上那些顏⾊和⼟塊，這些本應塗抹罪的，可你為何不塗抹我的

罪惡?”請耐⼼點！忍受這運作，不久你必親眼看見罪全被塗抹。 

      看哪，我現今要躺臥在塵⼟中。“看哪”，表明接近湮滅：他說，不久我就要在

我的塵⼟中得到安歇，那時我就要被帶⼊最後的湮滅：於是你就不再能擦掉我的罪，

因為你若為此目的找尋我，我已經不存在了，沒什麼可讓你塗抹了。約伯啊，你真知

道自⼰想要什麼嗎？你想要罪被塗抹，⽽事實上你的罪已經被毀滅、化為塵⼟了。罪

被毀滅、化為塵⼟，所有⽣計和存在都被取去，不是比塗抹罪更有效得多嗎？⼀幅被

塗抹的畫底⾊總是暗示著過去畫了什麼；但這幅畫如果被扔進⽕里，豈不是什麼都沒

剩下嗎？這就是⼈經歷的兩個靈程的不同：第⼀個靈程中，神用他⾁體的敗壞來塗抹

他的罪；第⼆個靈程中，神用祂公義的⽕毀滅併吞噬罪，不留⼀絲痕跡。 

        許多⼈都罪蒙塗抹；但鮮有⼈的居功自利被毀滅和吞噬。⼀個是死亡，另⼀

個是湮滅。在第⼀個靈程中，雖然⼈痛苦地看見罪沒被塗抹，但罪似乎是可以被塗抹



 

 42 

的；在第⼆個靈程中，已經無可塗抹，因為裡面已經沒有⽣命和維繫⽣命之物，⼀點

沒有：也不再有痛苦或悲傷；⼈不再感受得到敗壞。⼀個將死之⼈，或⼀個剛去世的

⼈，好保持著⼈的所有特徵，可以給⼈留下⼈的印象；有罪⼈各種特徵，可以被感覺

和認出；此後，屍體開始腐敗朽壞，於是就漸漸失去了⼈的特徵；儘管如此，別⼈還

可看出這是個⼈：越朽壞，越形容可怖；可我們仍能看出這是⼀具腐朽的屍體，正在

被摧毀；但當這具屍體被摧毀得只剩⼀抔塵⼟，就與⼟地區分不開了；它是⼟，和平

寧靜，不再有⽣機，本是無有，如今歸於無有。⼈受造以先，與⼟區分不開，除了神

自⼰能區分開。⼈歸於⼟，腐朽只能被神區分開。因此約伯說：“你若在重⽣或創造的

清晨尋找我，我卻不復存在了。”他並沒有說，“你必發現我沒有⽣命了。”因為對神來

說，⽣命，或者說⽣命的胚芽總是存在的。神知道它，認出它；但對⼈來說，所有存

在和所有維持⽣命的事物都被摧毀了，這⼈發現自⼰不再有任何形式的存在，已經達

到了完全湮滅的地步。所有其它靈程都只是簡單的擦掉，極少有魂⽣命湮滅的⼈。 

        為了便於理解，這樣說吧，舊⼈被摧毀，不剩⼀物，神真的塑造了⼀個全新

的⼈！在義⼈的普遍復活中，找不到⼀絲罪⼈亞當的特徵。完全屬靈的身體中，亞當

的特徵已被盡數除去，因為若有保留，那就會是酵，漸漸敗壞整個天性，會污染天

堂。⽽且，在今⽣，神強有⼒地在某些蒙揀選的魂⽣命裡面作湮滅的⼯作，以致於他

們裡面罪⼈亞當的成分都被化為塵埃，歸於湮滅。全能的神在這些灰燼中保留了永⽣

的胚芽，是祂起初造⼈時吹⼊⼈裡面的氣，因此祂在魂⽣命裡面保存了這永⽣的胚

芽，使他復⽣，不再死亡。 

        為了便於理解，我們有必要知道，神造⼈時，把祂的靈和永⽣的胚芽放進⼈

裡面，不只是為了魂，也是為著身體。亞當因罪導致了魂⽣命向著恩典死了，以及⾁

身的自然死亡。但儘管恩典死了，總留有⼀個神聖的胚芽，神可以藉此在祂願意的時

候，使這魂復⽣；這⾁身中也有⼀個⽣命和永⽣的胚芽。是神帶來⽣命，是神把⽣命

吹⼊亞當裡面。是罪⼈亞當取⾛並驅逐了這⽣命；但他⼀切所做的都未能攔阻永⽣胚

芽仍舊存留其中。這永⽣胚芽永永遠遠得以存留。所有⼈都必在亞當里死亡，包括藉

著原罪⽽來的恩典之死，以及⾁身天然的死亡。然⽽，當⾁身死亡時，並不能攔阻神

找到這⽣命的胚芽，這胚芽屬於神自⼰，神並非從罪⼈亞當得來這胚芽。神找到這⽣

命的胚芽，為要有朝⼀日使身體復活。但神何時使身體復活呢？是當身體化為塵埃，

成為⼟的時候，那時就要復活，唯獨永⽣的胚芽存留。身體若不被摧毀，化為灰燼，

就還會有罪⼈亞當的成分。因此，耶穌基督使拉撒路復活時(約11:30)，拉撒路的身體

已經開始腐爛。耶穌使他復活，⽽他還會再死⼀次；但耶穌藉自⼰的死，從墳墓中復

活的那些先祖（太27:52），就不會再死。原因在於，拉撒路保留了從亞當繼承來的⼀

切：儘管拉撒路死了，他那屬亞當的⽣命尚未被摧毀，因此他會再⼀次死；⽽先祖們

已經化為湮滅的塵埃；因此在耶穌基督復活後，他們被提到天上（弗4:8）。在身體中



 

 43 

發⽣的，也會在魂中發⽣。所有⼈都在罪⼈亞當里死了，他們藉受洗成為新造；但仍

有⼀個死亡的胚芽，除非孩童從洗禮中出來時死了，或⾄少在他們使用理性之前死

了；⼀旦使用理性，這死亡的胚芽就開始發芽，如果罪過是輕微可寬恕的，他們就不

會被接⼊天堂，⽽是在煉獄中受苦。 

        但這死亡的胚芽明顯留在⽣命中，正如永⽣的胚芽存在於死亡中；但死亡的

胚芽是存在於我們魂的官能中，在我們裡面，為這緣故我們會因著自⼰的過犯⽽死於

罪之死。但⽣命的胚芽是在神的⼿中，因此惟有神能賜⽣命：故⽽有時是死亡，有時

是⽣命，在或多或少佔主導地位，直到⽣命漸漸被加強，死亡漸漸被削弱以致於毀

滅。 

        但這因亞當⽽來的死亡胚芽如何才能被摧毀呢？正如死亡靠著戰勝⽣命的⼒

量，變得日益剛強，⾄終取去⽣命；同樣，⽣命也是藉著那能戰勝死亡的權能，摧毀

了死亡。但由於這死亡是唯⼀維繫著亞當的事物，是屬於亞當的，⽣命從死亡中崛

起，⾄終驅逐亞當離開他自⼰，使他經歷最殘酷和苦楚的死亡。 

        當亞當被驅趕離開他自⼰，就不剩下什麼，只有⼀具可憎的屍體，是令⼈厭

惡的，麻煩的，使他悲傷地死去，這悲傷在屍體腐朽過程中仍繼續。由於神聖⽣命和

亞當的⽣命⼀直以來都彼此交織，感同身受，因此神聖⽣命必須忍受這死屍，直⾄它

被毀滅。 

        唉，這是怎樣的惡臭！它尚活著時，還沒有這麼麻煩。無論如何都要忍受

它；無需費⼒，它會逐漸化為虛無的塵埃；正如你看到墳墓中的⼀具屍體，沒有⼈碰

它或移動它，就漸漸變成塵埃：魂的湮滅也是同樣道理。需要清楚知道，所有關於塵

埃和湮滅的話，都只能從屬靈意義上來理解。如果理解成屬物質的湮滅，就是極⼤的

錯誤。我在這裡所說的必須是用於所提到的這些靈程，沒必要在別處重復。 

        這神聖⽣命的胚芽，和神的⽣命，曾被隱藏和壓制在亞當的⽣命之下，被死

屍煩擾，死屍曾攔阻它萌發。當屬亞當的⼀切都化為塵埃，被湮滅，這神聖⽣命的胚

芽看見自⼰徹底脫離了屬亞當的⼀切，就逐漸加增並更新萬事，最終變得如此巨⼤、

完整和自由，以致於沒有什麼能拘禁或攪擾它。 

        這個真理是確實的，⼈的身體若不藉著湮滅被摧毀，就無法被接⼊天堂；任

何魂如果不被湮滅，以致於不剩⼀點自⼰的存在或居功自利，就無法被接納進⼊神裡

面。⾄於有⼈聲稱，有些聖徒的屍體沒有腐壞，我說那並非由於得榮的緣故，他們屍

體上有上百處腐朽的標記，時間的流逝和審判日的⽕必把他們的屍體化為灰燼，好由

此使他們適合復活。他們的屍體若不被摧毀，就不能復活。以西結37:4中，以西結看

到被復活的那些骸骨都是枯乾的骸骨，裡面不再有骨髓，或⼀點點濕氣，或⼀點點亞

當⽣命的成分，因為聖經說的是枯乾的骸骨。這些骸骨互相聯絡，長了⾁，不再是亞

當的⾁，⽽是耶穌基督恢復好的⾎⾁。 



 

 44 

        因此，復活後，這些身體藉著神聖權能變為不朽壞的。為了區分聖徒的不朽

和受咒詛之⼈的不朽，耶穌基督這樣說：“必用⽕當鹽醃各⼈，免得他們朽壞。”耶穌

基督是使聖徒們不朽壞的鹽，祂是非受造的智慧，把不朽賜給所有聖徒；但⽕必是使

受咒詛之⼈不朽的鹽，為了表明受咒詛之⼈保留了亞當的⾎⾁，他們又披上的是亞當

的⾎⾁。亞當的⾎⾁本身並非不朽壞，神若不用⽕當鹽醃，他們很快就會化為腐朽。

所以神用⽕當鹽醃他們，為要讓他們永遠受苦，並攔阻他們變為腐朽。 

        這些真理對我來說朗若白晝，神必應用這些真理。 

 

 

第⼋章 
 

 

8:1書亞人比勒達回答說： 

8:2 “這些話你要說到幾時？口中的言語如狂風要到幾時呢？ 

8:3 神豈能判斷不公（另譯）？全能者豈能偏離公義？ 

 

不是只在這個時代，⼈們才把真理的話當做邪惡，把極為神聖的當做褻瀆：他們

譴責自⼰所不理解的，並給它賦予通常來講極為邪惡的含義。他們控訴約伯犯了那些

罪，但有否給證據呢？約伯已經教導我們有關屬靈⽣命的⼀些最重要真理，儘管他沒

說任何不認可神⾄⾼權柄和神無限公正的話，⼈卻指控他說了神屈枉正直、判斷不公

的話。他們不但不安慰這個受苦的⼈，反⽽空⽳來風地指責他犯了他其實從未犯過的

罪；為了證明他承受的痛苦源自他的罪孽，他們就試圖讓他相信，他說了不敬虔的

話，其實他連想都沒想過這樣的話。最終，他們控訴他犯了各種罪，目的是為了從責

備他中取樂。 

 

8:5 你若殷勤地尋求神，向全能者懇求； 
8:6 你若行事為人清潔正直，他必立刻醒來幫助你，使你公義的居所平安。（另

譯） 

 

所有沒經歷過這試煉的⼈，會把這試煉的情形當成退步，當成做錯事。他們以為

⼈⼀定是犯了某種罪，離開了真理和公義的道路，這試煉才會臨到。沒⼈明白這是神

許可的⼀個患難和悲慘的境遇，為要煉淨魂，湮滅魂⽣命，然後使它復活。他們對這

⼈說，他若多多向神祈禱，神會救他脫離這境遇。他們指示他盡全⼒懇求，可這只會

加增他的苦楚。相反，有必要引導他把自⼰棄絕給神，甘願忍受神公義的所有重量，



 

 45 

不渴望脫離；⽽是藉著順從並默許神照祂美善旨意⽽⾏，殷切期望自⼰能永遠留在這

境遇中。 

        ⼈必說，⼀個⼈無法保持這默許和順從很長時間。如果⼀個⼈能長久保持，

他會為此⼼滿意⾜。可我們⼀定要甘⼼於不⼼滿意⾜，甘願自⼰無法默許神，神把我

們放在任何情形中，我們都甘願留於那個情形。儘管我們可能無法默許或順從，但我

們的確可以做到不求神救我們脫離環境，因為我們不知道，求救會對我們的成長造成

怎樣的損害。因此這個建議只是為著缺少相關經歷的⼈。 

      約伯的這位朋友說，  “你若⾏事為⼈清潔正直，他必立刻醒來幫助你。”唉，

可怕的貧窮！神若不賜予清潔和正直，⼈能⾏事為⼈清潔正直嗎？沒⼈比⼀個失去了

⼀切居功自利和⼀切天然不潔的⼈更清潔，儘管這樣的⼈可能外面看起來有許多不

潔。還有誰比⼀個經受極端苦難，卻片刻沒有偏離神旨意，絲毫不試圖解救自⼰脫離

困境和棄絕的⼈更正直？這樣的⼈寧願永遠留於諸般患難中，也不願違背那聖者的

話。鮮為⼈知的清潔和正直啊！但這是所有清潔中最清潔的，所有正直中最真誠的正

直！ 

        還有什麼比說“神睡著了，祂沒有⼀直儆醒看顧這些受苦的⼈”更過分呢？然

⽽，當⼈們看見自⼰的荒涼，就這樣以為：他們說神因他們的罪離棄了他們，說⼀直

看顧地上野獸的神，對他們這些⼈卻睡著了。這是對神最⼤的羞辱。這是以利亞在列

王紀上18:27諷刺假神巴⼒的說法，說牠睡著了。神啊，你對那些把所有引領交托給

你，無法想著自⼰，只棄絕給你的⼈是格外的儆醒看顧。 

      約伯的這位朋友接著說，“祂必立刻醒來幫助你，使你公義的居所平安。”他把

⼈在腐朽階段，有各種明顯外在軟弱的經歷當做不義。他沒看見這些試煉在自義里被

放⼤，只為了驅逐⼈脫離⼰，不是為了居所平安。他居所平安已經太長時間，但現在

有必要傾覆他自義的居所，只剩下神的義。神無意賜平安給自義。祂太愛這⼈，不會

縱容自義得平安。這些⼈誤認為神在這件事上睡著了，其實是神最⼤的儆醒。 

 

8:7 你起初雖然微小，終久必甚發達。 

8:8 請你考問前代，追念他們的列祖所查究的。 

 
 
8:9 （我們不過從昨日才有，一無所知，我們在世的日子好象影兒。） 
 
 
8:10 他們豈不指教你、告訴你從心裡發出言語來呢？ 
 
 
8:11 蒲草沒有泥豈能發長？蘆荻沒有水豈能生發？ 



 

 46 

8:12 尚青的時候，還沒有割下，比百樣的草先枯稿； 
 
 
8:13 凡忘記神的人，景況也是這樣。不虔敬人的指望要滅沒， 
 
 
8:14 他所仰賴的必折斷，他所倚靠的是蜘蛛網。 
 
 
8:20 神必不丟棄完全人，也不扶助邪惡人。 
8:21 他還要以喜笑充滿你的口，以歡呼充滿你的嘴。 

 

 

----未完待譯 

 


