
 1 

申命記 
 

從內在⽣命角度的釋義及啓迪 

 

蓋恩夫⼈著 

                             白受恩译                             

 

第⼀章 

 

1:30 在你們前面⾏的耶和華你們的神、必為你們爭戰、正如他在埃及和曠

野、在你們眼前所⾏的⼀樣。 

1:31 你們在曠野所⾏的路上、也曾見耶和華你們的神、撫養你們、如同⼈

撫養兒⼦⼀般、直等你們來到這地⽅。 

 

神是這⼈的導師，只要這⼈⾛在被動道路上，讓神在前面⾏，自⼰跟著神

⽽⾏。在這個靈程中，神必與這⼈所有仇敵爭戰，為他開路。但我們正在或已

經⾛過信⼼曠野的⼈，豈非看見神像個⽗親⼀樣（⼀個滿了溫柔慈愛的⽗親）

把小孩⼦抱在懷中（使⼈加倍快⾏）嗎？這清晰表述了當⼈盲目地把自⼰棄絕

到神⼿裡時，神是如何以祂的愛，領⼈⾛過必須經過的那些如此⿊暗痛苦的路

徑，從⽽達到祂自⼰那裡，被接⼊祂自⼰裡面。 

這也說出了神如何針對⼈不同的棄絕程度施與保護和幫助。當⼈剛剛重⽣

時，神只開始從遠處呼召他，藉著⼈作為媒介、藉著指導的媒介，來循序漸進



 2 

地引導⼈，直到⼈達到“出埃及”的程度。當⼈“棄絕自⼰給神”的程度更⾼時，

神就親自來當⼈的引導者；當⼈進⼊曠野，神就在祂的雲中，在⼈前面⾏。但

當“棄絕”達到非常盲目和極為完全的地步時，神就親自把這麼親愛的⼦民抱在

懷中，領他們以最快的安全速度進⼊那真正的應許之地，也就是模成神榮形。 

另外⼀點，⼈有更多確據和兆頭（signs）的時候，很自然信⼼和棄絕就更

少；相反，信⼼和棄絕越⼤，確據和兆頭必然更少。因此，當⼈的棄絕程度尚

微弱和有瑕疵的時候，神不為⼈做許多事，因為他們在神以外能找到⾜夠多的

的扶持。但隨著他們更多盲目跟隨神，越來越少依賴受造物，⽽單單信賴神的

時候，神就使他們更多⾛在未知的道路上，以比以往厲害得多的⽅式試煉他們

的信⼼，同時又以比從前更奇妙的⽅式呵護他們。總之，當他們覺得自⼰很迷

失，在⼤⽽可畏的曠野中看不到任何希望之光的時候，可以說什麼都完了，死

路⼀條，即使在這樣的時候，神仍在用祂的膀臂抱著托著他們，安全快速地帶

他們進⼊祂自⼰裡面。神喜悅他們在無可指望的時候仍指望神，毫無成功跡象

的時候仍信任神。 

 

 

                                                          

第四章 

 

4:7 哪⼀⼤國的⼈有神與他們相近、像耶和華我們的神、在我們求告他的

時候與我們相近呢？ 

 



 3 

⾛在這條道路上的⼈與神如此相近，這是其它道路肯定不具有的。因為神

比⼈自⼰還更實實在在地住在⼈裡面，所以⼈不需要做別的，只需照著各自的

靈命程度，懷著愛慕和信⼼，用⼀個簡單的注視，或者說留意（regard），就

可以讓神聽見自⼰。 

 

4:12 耶和華從⽕焰中對你們說話、你們只聽見聲音、卻沒有看見形像。 

 

我們的確可以聽到神說話，是祂的話，甚⾄祂的聲音，但我們無法看見任

何形狀或形像代表祂，因為凡有形狀的都不可能是神。這就是為什麼在亮光和

異象的路上有這麼多錯誤。 

這也表明去除所有形狀和形像的必要性，無論是感官可感知的，還是智⼒

能意識到的，這樣才能達到純粹的默觀，和親密的聯合。⼈的靈可感知或意識

得到的任何東西都不⾜以把⼈帶進神裡面，因為神無限⾼於所有這些。 

 

4:15 所以你們要分外謹慎、因為耶和華在何烈⼭、從⽕中對你們說話的那

日、你們沒有看見甚麼形像。 

4:16 惟恐你們敗壞自⼰、雕刻偶像、徬彿甚麼男像、⼥像、 

 

有⼀個真異象，就有為數眾多的假異象。⼈的⼼思給自⼰勾勒出許多事

物，想象⼒構造出與以前看過的影像類似的影像。因此在信⼼的道路中，這些

不再提起，因為已經除去了所有可感知的事物，好讓⼈更純潔；⽽且也因為這



 4 

些可感知事物會愉悅⼈，攔阻⼈進步，讓⼈總是停留在可感知、明顯的事物

中，這與信⼼是敵對的。 

 

4:24 因為耶和華你的神乃是烈⽕、是忌邪的神。 

 

神乃是烈⽕，把⼈裡面的“自我為中⼼”都燒成灰燼，不留⼀物。當祂進⼊

⼀顆⼼，祂必毀壞、吞噬和湮滅這顆⼼裡祂以外的⼀切。祂也是嫉妒的神。⼈

若真知道神的嫉妒是什麼，神是如何排斥任何別⼈（無論多麼偉⼤和聖潔的

⼈）與祂同住⼀顆⼼裡，就要被嚇壞了！祂要在凡事上都成為絕對的主⼈，並

且摧毀攔阻祂獨自為王的⼀切障礙。祂無法與任何事和諧共存，無論是美德或

聖潔，都不能伴祂左右。祂是嫉妒的神，在萬事上都是如此。祂是所有被愛者

裡面最配得愛的，最忠⼼的。祂也是所有愛侶當中最嫉妒、最熱烈的。因此，

祂同時也稱自⼰是烈⽕，把⼀切與祂敵對的燒成灰燼。 

 

4:28 在那裡你們必事奉⼈⼿所造的神、就是用⽊⽯造成、不能看、不能

聽、不能吃、不能聞的神。 

 

摩西對百姓宣稱，他們如果不讓自⼰被這烈⽕吞噬，⽽是願意靠各種扶持

和⼈物⽽活，他們“必事奉⼈⼿所造的神”，也就是說，他們必受制於積極活躍

⽣活的勞苦，以獲得良善和聖潔事物。 

 



 5 

4:29 但你們在那裡必尋求耶和華你的神。你盡⼼盡性尋求他的時候、就必

尋見。 

 

然⽽，摩西告訴百姓，他們在這些⾏動當中必尋求神。但是他們要在⼼裡

尋求祂，“⼼裡”才是神願意被尋見的地⽅：可這只會發⽣在這靈程伴隨的⼀切

⼗字架和苦難當中。但是，⼗字架比所有甘甜都更甘甜。我們必須在⼼中全⼼

尋求神，這樣才能找到⼼的神。 

 

4:32 你且考察在你以前的世代、自神造⼈在世以來、從天這邊到天那邊、

曾有何民聽見神在⽕中說話的聲音、像你聽見、還能存活呢？這樣的⼤事、何

曾有、何曾聽見呢？ 

 

聖經告訴我們，除了內里⽣命道路，除了棄絕自⼰的⼦民，無⼈聽過神的

聲音。這聲音就是“道”；祂在⽕中說話，因為祂出自純愛的⽕爐。只有這種⼈

可以聽見這聖⽕中形成的話語，這聖⽕焚燒⼈⼼的同時，把神的真理指教給

他。 

 

4:35 這是顯給你看、要使你知道惟有耶和華他是神、除他以外、再無別

神。 

 

聽見神聲音還能存活的⼈是誰呢？他們是那些奧秘地死去 ，又向神復活

了，不再會死的⼈；如此⼀來他們聽見神的話就不會死了；神的話語曾叫他們



 6 

死，如今卻賜他們⽣命。所有這些靈命歷境發⽣了，好讓⼈知道唯有祂是神，

除祂以外，沒有真實的⽣命。 

 

第五章 

 

5:2 耶和華我們的神在何烈⼭與我們立約。 

5:3 這約不是與我們列祖立的、乃是與我們今日在這裡存活之⼈立的。 

 

神與摩西和以⾊列民所立的這約，不是與他們列祖立的，這顯明神權能的

廣⼤和豐富。因為神雖然賜給亞伯拉罕、以撒和雅各極⼤的恩惠，使他們達到

如此⾼的完全程度，他們也給出了信⼼和愛⼼的真實表記，然⽽他們尚未得到

如此堅立的約。這正是我神的宏⼤之處，祂不過分抬舉某些個⼈，卻把自⼰向

更多別的⼈啓示出來。祂不量著⼈的功德⽽賜予如此特殊的恩典，因為誰比這

些可敬羨的列祖更聖潔呢？這些以⾊列百姓豈不是差很遠嗎？哦，這是要更突

出顯明神的權能：祂總是樂意把更⼤，甚⾄更多的恩典留給罪⼈們，勝過給那

些⼀直為⼈公義的偉⼤聖徒。 

 

5:4 耶和華在⼭上、從⽕中、面對面與你們說話。 

5:5 （那時我站在耶和華和你們中間、要將耶和華的話傳給你們、因為你

們懼怕那⽕、沒有上⼭） 

 



 7 

正如當初摩西從河裡（這也算是⼀種沈船事件）被撈上來，後來成為⼈數

如此眾多之民的領袖，同樣，神也經常救拔⼀些⼈脫離罪的深淵，立他們為明

顯的屬靈領袖。神賜這樣特殊的恩典，以及與摩西，⽽非亞伯拉罕、以撒和雅

各立如此親近的約，還有⼀個原因：這些列祖和先祖只蒙召成為屬靈的⼀代

⼈，沒有蒙召擔當牧⼈的職分，因此他們不需要有如此親密的盟約，因為他們

不需要對內在道路有如此寬廣的經歷。 

要知道有三類⼈。第⼀類⼈，神賜給他們許多兒⼥，但兒⼥都離他們甚

遠，還在他們種⼦的胚芽里，正如基督徒們曾蘊含在殉道者們的鮮⾎里。這些

⼈由神親自成全；神只命定他們盡可能遠遠地⽣產兒⼥；神因著祂自⼰的良善

賜給他們許許多多兒⼥，儘管他們對兒⼥們知之甚少。第⼆類⼈，他們雖然不

在耶穌基督里⽣產兒⼥，但仍繼續從事傳道者的職事，並幫助神放在他們身邊

的信徒，神也賜給他們所需的亮光和知識，並指教他們該說什麼。第三類⼈，

神命定他們⽣育兒⼥，撫養兒⼥長⼤，在各⽅面引導兒⼥，直到扶持他們達到

他們能達到的最⾼靈程。神為此使他們成為普世的使徒，⽣育、施洗、用問答

法教授真理、按照個⼈需要供應奶、餅還有藥，這些⼈還像摩西⼀樣，引導⼈

⾛過信⼼的曠野，甚⾄達於神。 

神必賜給這些偉⼤聖徒雙重的恩典；並且不看他們的缺點過失，神使他們

進⼊對凡事的⼀種真實經歷，好讓他們在幫助別⼈的時候不是只憑亮光，⽽是

甚⾄能夠憑著真實經歷，懷揣著他們。懷揣著⼀個⼈指的就是已經經歷了這⼈

遭遇的⼀切；因此摩西（民數記 11:12）對神說：“這百姓豈是我⽣下來的呢？

你竟要我把他們⼀直抱到…？”於是，神與這些⼈立了前所未有、極為特殊和親

密的約，因為神命定他們⽣產和養育，並抱著兒⼥直到成熟。帶⼈脫離埃及，



 8 

或者說，脫離複雜，就是完成了⽣產；教養指的就是引導他們⾛在信⼼的曠野

中；成熟指的就是引他們進⼊應許之地，即他們的歸宿。所以，神使這些⼈與

祂有更親密的聯合，向他們顯明祂自⼰，也就是說，使祂自⼰與他們聯合，面

對面—使他們與祂聯合；本質對本質，同時把他們置於真理之中，祂自⼰就是

真理，好讓他們在幫助別⼈的時候不會受欺。 

雖然神已經成就了這本質的聯合，祂仍繼續讓為⽗為牧⼈者經過祂引導別

⼈⾛的路，毫不吝惜他們，好讓他們由經歷⽽來的亮光不給他們帶來任何懷疑

或猶豫。因為無論⼀個⼈有多明慧，即使他滿有從神來的亮光，如果他尚未親

身經歷過，就絕不可能真明白。原因在於，指導者容易被背誦來的東西所欺，

舌頭就無法充分表述出別⼈所經歷的；⽽且，別⼈的經歷無法讓指導者充分理

解，或瞭解實際情況，因為⼈與⼈不同，神從不允許⼀個⼈讓別⼈瞭解他的全

部真我；⼈對自⼰就更不瞭解，尤其在奧秘靈命歷境中，⼀個⼈的內在是很⼤

程度上被隱藏的，自⼰也說不清楚的。 

⼀個⼈若有與另⼀個⼈類似的惡或者不幸（evil），他理解這惡/不幸的本

質，就會比⼀個沒有類似經歷、只能披露之的⼈要透徹得多。從經歷來的亮光

與從眼見得來的亮光有很⼤不同；那些遭受了同樣不幸的⼈，更有能⼒給出預

防建議和補救⽅案，⽽且他們通過所聽到關於別⼈的事，比沒經歷過的⼈更能

知道其開始、進程和結尾。⽽且，他們現在的情形也適合作為公斷⼈和引路

⼈。公斷⼈的作用就是清晰判斷神的旨意是什麼；引路⼈的作用就是引導⼈達

於終點。 

 



 9 

5:24 說、看哪、耶和華我們神將他的榮光、和他的⼤能、顯給我們看。我

們又聽見他的聲音從⽕中出來。今日我們得見神與⼈說話、⼈還存活。 

 

當⼈還處於被動亮光道路階段的時候，神把祂的榮耀顯現給他們，祂甚⾄

與他們說話，他們從點亮他們的內在⽕焰中得聽見神的聲音；但這⼀切都會保

留他們的⽣命。他們雖看見並聽見這些，卻仍然活著，因為這些靈程不會要魂

⽣命死，⽽是照著魂的度量⼤小賜予的諸般恩典。然⽽他們卻以為自⼰已經經

過了所有內在靈程；他們在活潑的亮光中喜樂，極具幸福感，他們自以為以前

聽說過的所有死⼰的靈程都已經經歷過了，或認為那些僅僅是妄想⽽已；他們

甚⾄毫不費⼒地說，自⼰沒有經歷以前聽⼈說過的可怕曠野和極端試煉，就已

經達到與神聯合的地步了。哦，他們是⼤⼤地自欺了，保留⽣命的交通和治死

的交通之間是⼤相徑庭的啊！ 

神的第⼀類話語，以及伴隨⽽來的交通，是諸般恩典運⾏在魂的官能中，

能維繫意志中的愛⽕，這些交通也是聯鎖，維繫意志中的愛⽕，導致⽣命加

增，⽽非致命⼀擊；但神的第⼆類話語是在⼈的中⼼被聽到，產⽣死亡；因這

話語是“曠野有⼈聲喊著說：預備主的道，修直祂的路！”這是神親自要來，不

再是藉著祂的諸般恩賜來，⽽是祂自⼰來了；祂來不是要進⼊魂的官能中，⽽

是要藉著本質聯合進⼊中⼼。 

 

5:25 現在這⼤⽕將要燒滅我們、我們何必冒死呢。若再聽見耶和華我們神

的聲音、就必死亡。 

 



 10 

愛達到非常顯著地步的時候，⼤⽕急速燃燒，這魂會被這愛⽕吞噬⽽死。

這不再是從前那使魂溫暖⽽不會把魂燒成灰燼的溫⽕，⽽是已經⽕⼒倍增，必

然吞噬⼀切，無何能逃避之；沒有避難所，魂必然死；神既然說了這⽕是烈⽕

（burning fire），魂必被其烈焰銷滅，這烈焰不僅熔化魂（正如佳偶曾感受到

的），⽽且會讓它死、滅絕它。使徒彼得清楚表達過這畫面，“那日，天必⼤有

響聲廢去，有形質的都要被烈⽕銷化，地和其上的物都要燒盡了”。這⽕有必要

預備⼈迎接永世的開始。 

新⽣兒從⼀睜開眼，就開始看見並感受到今世的白晝（the day of time），

不過他的⽣命需要⾜夠長進才能辨認今世的光；因此當⼈⽣於恩典，從睜眼他

就開始享受恩典之美，但直到他⽣命⾜夠長進才能辨認這恩典之光。這些都是

今世的日⼦，既不要求死，也不要求⽕吞噬。但為了進⼊永世的白晝（the 

eternal day），也就是神自⼰，⽕必須吞噬⼀切，要麼是趁我們在世時，要麼

是在來世的嚴禁煉淨程序中（purgatory）；這是真實的、無可置疑的；因為神

若要賜給我們祂自⼰，好讓我們能進⼊祂裡面，就必須有個全然神聖的潔淨程

序，吸收並湮滅受造物裡面的⼀切，包括不潔成分、屬⼰成分，和狹窄，這些

都攔阻⼈裡面純粹屬神的部分流⼊到神裡面。保羅稱之為“⽣命吸收⼀切必死

的，好讓⼀切必死的被⽣命吞滅了”。恩典是個受造的白白恩賜，無論多麼昇

華，都不治死⼰；但神自⼰是恩典的源頭、永恆的白晝、榮耀的光，⽣命的源

頭和本質，祂必然要治死我們的⼰，才能接納我們進⼊祂永恆的白晝，也就是

祂自⼰。 

 



 11 

5:31 ⾄於你、可以站在我這裡、我要將⼀切誡命、律例、典章、傳給你、

你要教訓他們、使他們在我賜他們為業的地上遵⾏。 

 

還有⼀種情況下⼈聽見神的聲音卻不⾄於死，那就是⼈已經死了的情況；

正如在天上，有福者將見到神，他們已經被復活，不會再死，神使他們像天使

那樣。為這緣故，摩西能對神說話，並聽見神傳授誡命、律例、典章，⼀直很

靠近神，因為他從屬靈奧秘意義上已經死⽽復活了。 

 

 

                                                          

第六章 

 

6:5 你要盡⼼、盡性、盡⼒、愛耶和華你的神。 

 

神吩咐我們要全⼼愛祂；意思就是愛神自⼰，並且是在神里愛神自⼰，除

此以外，不容許任何對自⼰或對外的愛，無論那愛似乎多聖潔和⾼尚。只要我

們不超乎任何利益地愛神，無論利益指的是美德、救恩還是永⽣，我們都肯定

無法全⼼愛神，因為本可以更多愛祂。⼀個⼈的愛里若有尋求屬⼰利益的成

分，豈非仍需愛神愛得更慷慨，愛得不尋求任何利益嗎？所有⼈都明白：⼀個

⼈若對你無所求，不求從你得任何好處，只顯出很無私的善意，你就會更覺得

被愛。那麼，想得好處⽽愛神，就不是盡⼼愛神，雖然這⼈是打⼼眼裡愛神，

但他愛神的同時也愛自⼰的利益。 



 12 

凡是既愛神，又愛自⼰魂⽣命（soul），害怕失去魂⽣命，照顧它，愛看

它以神的諸般恩賜為裝飾，藉自愛⽽富有美好德⾏，這樣的⼈沒有盡性（以全

魂）愛神，因他在愛神的同時仍希望照顧好自⼰的魂⽣命，他把本該全歸神的

愛返還⼀部分給自⼰了。 

凡是有所保留，不為神失去⼀切的⼈，就不是盡⼒愛神，因他本可以更強

烈地愛神，毫無保留地把自⼰完全棄絕給祂。“盡⼒”意味著⼀種⾄⾼的愛，竭

盡⼈（soul）的能⼒。切莫以為用純潔愛把自⼰今⽣這短暫的⽣命和⼒量奉獻

給神就⾜夠了，我們還需要把永遠的⽣命和⼒量也奉獻給神。 

“完全愛神”這誡命全天下鮮有⼈遵守！然⽽⼈若要進天上樂園，就必須完

全遵守才可以。 今⽣或來⽣徹底煉淨魂⽣命會產⽣“完全愛神”，⽽ “完全愛

神”通常直到在天堂門⼝才完全實現。今⽣“完全愛神”⼀旦達到完滿完成的地

步，天上樂園的門必向這⼈敞開，那時就沒有什麼能攔阻這個如此純潔愛神的

⼈永永遠遠地流⼊到神裡面，神實實在在成了他的神和他的⼀切，因為神已經

成了他愛的⼀切。 

 

6:6 我今日所吩咐你的話、都要記在⼼上。 

 

神的話不再刻在⽯頭上，⽯頭太硬，太屬物質。神的話必須刻在⼼上，只

有⼼才能接收這功課。愛的語⾔是從愛本身學來的，是愛在教導愛。愛的神

啊！惟有你自⼰能教我們學會純潔地愛你；是你親自在教導忠⼼的⼈學習你愛

的純潔律法，這律法完全排除了所有自愛，是自愛之⼈無法懂的。的確，這是

⼼的法則，只有⼼才能認識。這不是⽯頭的律法，⽯頭因其抗拒，無法承載⼀



 13 

個能讓⼈對神所有旨意如此柔順，無論什麼旨意都不計代價遵守的律法。因為

⼼既然愛，就忘了所有自⼰的利益，只想著所愛的朋友。正是這律法把我們的

⼼剝離了⼰，全然給了神，好讓這⼼能單單安息在神裡面；屬地的愛在其法則

中也明白：⼼是在所愛之處，⽽不是所跳之處。神已經把祂自⼰賜給⼈，作為

祂愛⼈的見證；⼈也把他自⼰棄絕給神，向神證明自⼰愛神；等達到這個完美

境界的時候，我們就不再能區分神是我們的⼼，還是我們的⼼是神了。 

 

6:15 因為在你們中間的耶和華你神、是忌邪的神… 

 

神難道為⼈的⼼發嫉妒嗎？是的。祂希望⼀個⼈的⼼完全屬祂，⽽非⼀半

屬祂。嫉妒無法容忍外⼈作伴，即使是⼀個王也不⾏；神不願有任何與祂爭奪

這⼼的，即使是最美好事物也不⾏，正是這嫉妒讓神剝奪這⼈，使他經歷如此

多的奇特的歷境，好使這⼈脫去了所有天然的好和扶持，倒空⼀切，從⽽適合

給純潔愛神留出空間。只愛自⼰、美德、恩賜，和神的各種恩惠，這樣是配不

上神的。哦！難道神不配我們全⼼愛祂嗎，難道神不夠⼤到完全佔據⼈⼼，使

我們不向祂有任何保留的地步嗎？ 

我們用⾄⾼的愛愛祂，為祂保守我們的⼼，好讓祂住在我們中間，這本是

合宜的。我們必須為神發嫉妒，從我們⼼中毫無憐憫地除去企圖與神爭奪地位

的東西。懂得神愛之仁厚的⼈有福了！無論⼀個⼈以為自⼰知道並講論某些事

物多麼美好奇妙，他若沒有親身經歷，就絕不會真懂。只有當神用奧秘的交通

（mystic transport）引⼀個⼈脫離自⼰，放⼊神裡面，他才親身經歷，這才非



 14 

常驚訝地開始發現愛的真正公正無私和完全慷慨仁厚，以前他以為自⼰已經懂

了很多年了，現在才發現其實是剛剛開始懂。 

無論誰被置於真理之中，誰都會知道並經歷神的嫉妒，從⽽學習不讓自⼰

對⼀點點好居功自傲。假如他有絲毫的居功或保留，這樣的不忠會招致多麼可

怕的管教啊！那些經歷過神嫉妒的⼈可以述說其詳，⾜以讓⼈戰慄。⽽且，神

越渴望得到⼀顆⼼，就越對它發嫉妒。新郎對新婦發嫉妒，更甚於對祂的使⼥

發嫉妒。當祂要接納⼀個⼈上祂的婚床時，祂不容忍這⼈在世上擁有任何東

西，毫無憐憫地從這⼈奪去⼀切。 

 

 

第七章 

 

7:6 因為你歸耶和華你神為聖潔的民、耶和華你神從地上的萬民中揀選

你、特作自⼰的⼦民。 

 

這純愛和完全愛的語⾔只被那些靈命進深到赤裸信⼼和清⼼愛神程度的⼈

聽到了。因此聖經說，這愛的⼦民是聖潔的⼦民，歸於神。這民聖潔是為了

神，不是為了他們自⼰，因他們無法為自⼰希圖⼀點點聖潔和美德。他們若見

自⼰把任何事物歸功於自⼰，就會像見了魔鬼⼀樣覺得可怖。 

聖潔啊，你只在神裡面，且是為著神！看見這真理會讓那些被剝奪了所有

其它聖潔的聖徒，在天上只看見神的聖潔，這讓他們永遠喊出：“聖哉，聖哉，

聖哉”。因為在這榮耀的住處，凡事都會在純潔清晰的真理中，因⽽萬有都要成



 15 

為完全合⼀；這純潔真理和完全合⼀唯是神自⼰，聖潔本身是由神構成的，那

時⼈們再也不能在神以外看見聖潔。蒙福之⼈都已藉著神兒⼦耶穌基督從神自

⼰那裡得到了聖潔，因⽽他們都要⼗分忠⼼地把聖潔歸給神，沒有權利保留⼀

點點；藉著神兒⼦全歸給神。使徒保羅這樣說：“再後末期到了，那時基督既將

⼀切執政的、掌權的、有能的、都毀滅了，就把國交與⽗神。因為基督必要作

王，等神把⼀切仇敵、都放在他的腳下。…萬物既服了他，那時⼦也要自⼰服

那叫萬物服他的，叫神在萬物之上，為萬物之主。”（林前 15:24-28） 

⼀個已經被這純愛點燃的⼈若看見自⼰披戴了某種聖潔，是為著自⼰，他

被置於真理中時，就寧可下到地獄深處以脫去這聖潔，因為他已經到了“無何比

居功自傲更不能容忍”的地步，所以他什麼都可以接受，就是無法容忍自⼰沾染

⼀點點的居功自傲。正因為如此，所以神看這民是聖潔的，因為他們不再居功

自傲，他們所有的聖潔都是為著神；由此產⽣完全的愛，把⼀切都歸功給神，

不把任何事歸功於⼈。但這是罕見的，聖經說，這愛的⼦民是神從萬民中揀選

的，特作祂的⼦民，是祂所特愛的。 

 

7:7 耶和華與你們聯合（另譯）、揀選你們，並非因你們的⼈數多於別

民，原來你們的⼈數在萬民中是最少的。 

7:8 只因耶和華愛你們… 

 

神與祂親愛的內在⼦民聯合，並非因為他們偉⼤，或⼈數眾多。相反，他

們⼈數最少，也因著被剝奪和湮滅⽽在⼈們眼中看為最渺小。但神與他們聯

合，因為神愛他們。的確，這民如此渺小，外表看什麼也不是，卻是神所愛



 16 

的；神無緣無故地愛他們，不看他們的德⾏微小、碌碌無為。他們愛神難道不

該付出所有為代價嗎？ 

 

7:9 所以你要知道耶和華你的神，他是神，是信實的神，向愛他守他誡命

的⼈、守約施慈愛，直到千代。 

 

聖經的表述是奇妙的。這⼦民為了純潔愛神，放下了關於救恩、聖潔和其

餘事中自⼰的⼀切利益，神為了向這⼦民顯明，祂樂意看見他們為純潔愛神⽽

失去⼀切，就告訴他們，他們棄絕自⼰給神，這位神是⼤能和信實的。神有⾜

夠能⼒救他們脫離滅亡，並阻⽌他們墮落；⽽且神是信實的，他們既然毫無保

留把自⼰棄絕給神，只為了更多討神喜悅⽽冒著得罪神的諸多危險，神就不會

許可他們受欺騙。這⼦民的愛不是混亂無序的，⽽是逾格的，超越⼀切規則

的；神對愛祂的⼈守信直到時間盡頭。 

 

 

                                                          

第⼋章 

 

 

8:2 你也要記念耶和華你的神在曠野引導你、這四⼗年、是要苦煉你、試

驗你、要知道你⼼內如何、肯守他的誡命不肯。 

 



 17 

這信⼼的曠野是何等可怕，其路漫長何等令⼈厭倦！摩西提醒百姓這路結

束時發⽣了什麼，囑咐他們不要忘記，好讓他們對所在境遇安⼼、堅定。摩西

希望百姓記得他們⾛過的路，以及他們漫長地受苦受試煉是因為神希望鑒查他

們的⼼，神彷彿在說：“我想看看你們的⼼裡到底還留有什麼東西會攔阻我住在

你們⼼裡。”這些百姓經歷的所有痛苦和落魄都僅僅是為著倒空他們的⼼，好讓

神自⼰來充滿。 

 

8:3 他苦煉你、任你飢餓、將你和你列祖所不認識的嗎哪賜給你吃… 

 

⼈在這曠野中最⼤的痛苦之⼀就是飢荒和飢餓：從前⼀直如此飽⾜，如今

卻如此空虛。若給他任何東西吃，即使是世上最苦的東西，他也會覺得甘甜。

因自愛⽽導致的飢餓是不可思議的；這飢餓毀壞⼈、吞吃⼈，以致於苦痛對他

都算是⼀種解脫了，因為苦痛起碼還能讓他有感覺，從⽽是⼀種扶持和滋養。

因⽽約伯說，遭受如此飢餓的⼈把苦澀也當成甜，吃下從前覺得可怕的食物來

滋養自⼰。於是神讓這些⼈在信⼼的曠野中遭受這飢荒，但同時神用嗎哪餵養

他們，嗎哪是極為屬靈的食物，⼈覺得嗎哪絲毫不能讓自⼰滿⾜。這嗎哪是種

不為⼈知、也看不見的維持，⼈因其純潔⽽無法分辨出它；然⽽，嗎哪的維持

攔阻⼈滅亡，因為在這樣赤裸剝奪的境遇，若沒有嗎哪的維持⼒（雖然⼈感覺

不到其存在），⼈就會放棄⼀切。 

 

8:3 …使你知道⼈活著、不是單靠食物、乃是靠耶和華⼝裡所出的⼀切

話。 



 18 

 

可以確知，只要信⼼的道路還在繼續，⼈就不會知曉這感覺不到的扶持。

先祖們無論多麼聖潔，尚不知道其存在，以致於能說出來，神不許可這事向⼈

宣講，因為如果這歷境可以讓⼈們知道，他們就絕不會讓自⼰失喪，也絕不會

從自⼰裡面出來。但他們若稍稍短暫認識它，神就用極⼤的挫折取去他們對此

的把握，好讓他們不能再依靠它。但聖經說，神讓⼈經過這些如此可怕的赤裸

剝奪階段，為要讓⼈知道⼈活著不是單靠食物，也就是那些恩賜和可感知恩典

（作為可感知和明顯的維持），乃是靠神⼝裡所出的⼀切話所代表的神自⼰。 

要知道，這裡沒有簡單地說成“神的話”，神的話可以理解為⼈們已知的、

已經理解的關於神的⼀切；這裡說的是“神⼝裡所出的⼀切話”。“神⼝裡所出的

⼀切話”是神的話和神自⼰在本質的合⼀中，沒有任何交通的⽅法或媒介。 

“神的話”簡單說來指的是⼀種轉達的話，是通過魂的官能為媒介所領受

的，通過某些形像和樣式表達出來，從⽽是清晰、可以讓⼈理解的。但“神⼝裡

所出的⼀切話”是神親自說出的本質的、直接的話。前者是在神之外接收到的神

的話；後者是住在神自⼰裡面的神的話，這話只能產⽣神。 

綜前所述，聖經並沒有說“從神⼝裡已經出的⼀切話”，因為“從神⼝裡已經

出的⼀切話”是在神以外，是⼀個⽅法、⼀種受造的恩賜。此處聖經所說的是現

在時—“正在從神⼝裡所出的⼀切話”，表明唯有這直接的話語才是神的話，這

“道”永恆地、總是實時地誕⽣，從祂天⽗⼝中不住地出來，卻又從不在神以

外，正如天⽗總是這樣說到祂兒⼦：“你是我的兒⼦，我今日⽣你”。神從永恆

就⽣祂的道(God from all eternity begets His Word)，⽽且神用祂直接的話語永

永遠遠不住地⽣祂，這直接的話語無法停⽌，這話語在這位神⼦中，其無限的



 19 

終等同於初，神⼦乃是是道的神（Speech-God）。這直接的話語從神⽽出，以

神為終，通過說話的⽗和作為話從⽗⽽出的⼦之間愛的反射（a reflection of 

love），產⽣聖靈（Holy Spirit-God）。 

惟始於神，惟終於神的必是神，不可能是別的。神完全是從祂自⼰產⽣這

話，這話在任何⽅面都與神自⼰平等，這話終於無限的神，神用祂的無限接收

這話，正如祂無限的源頭能給這話⼀樣。因此，這位全然廣⼤無限的神流出和

流回，被接收⼊⼀位有同樣諸般素質的神，這流出和流⼊的過程產⽣⼀位有同

樣廣⼤和無限性的神；這位道-神全然是神自⼰；道-神必然終⽌於神，因為祂

若⽌於神以外，就會被湮滅，因為祂只給自⼰保留向祂的道所交通和所賜予的

東西；以致於⼀切都歸還到本質的合⼀里；神聖本質的合⼀里的三個位格就是

這樣構成的。完全的神（all God）被全然接收到神里，又全然被歸還到這同⼀

位神，這⽣產的過程就構成了神聖三⼀（TRINITY）無法⾔喻的奧秘。神內在

地（可以這樣說）差遣，並全然地交通，這就是⽗神；神從神自⼰接收全然的

神，這就是⼦神；⽽靈神出自愛慕地關注神的交通，並關注對神接收並歸還⼀

切給這同⼀位神。所有這些都真正是同⼀個本質，沒有別的可能，因為是同⼀

位神交通祂自⼰，接收祂自⼰，歸還祂自⼰，並產⽣祂自⼰。 

神藉著⼈的湮滅（死⼰）⽽賜下的直接交通也是如此：⼈不再把神交通給

他的⼀切歸於自⼰，事實上，神是把神自⼰交通給了他；因這⼈的湮滅，神給

⼈的交通也絕不再是通過媒介的，神接收祂交通的返回，接收後，神把這交通

返回給祂自⼰，這交通如同當初出去的時候⼀樣純淨；這就產⽣了聖靈，由此

產⽣這完全的愛。要知道，神是廣⼤無限的，沒有什麼能限制祂，祂用自⼰的

廣⼤充滿所有空處。祂沒有邊界或限制（祂若有限就不會是神了），也沒有⼀



 20 

個空處不會被祂用“道的永恆誕⽣”填滿；否則就需要有個地⽅沒有神，或者⼀

個空處是道-神不存在的，這兩種情況同樣荒誕，因為那樣神就不會是無限的

了。 

神必然要這樣在所有受造物中產⽣祂的道。然⽽，罪遮蔽並攔阻⼈看見這

些神聖的產⽣過程，以致於在那些已經被罪污染的理性的⼈中，神是出於必要

⽽為之，並非出於喜悅⽽為之。這些⼈也絲毫沒有察覺這在他們裡面產⽣的永

恆的奧秘，這奧秘只對那些義⼈顯明，且是照著他們倒空和死⼰的程度。雖然

神聖三⼀存在於地獄，如同存在於天上，但祂是以另⼀種⽅式在地獄存在，也

就是說，祂存在於地獄是出於祂本質的必要性（即因其無限⽽充滿萬有），⽽

不是因為愛和喜悅⽽樂意在那裡。但神在此處所提到的⼈，神照祂喜悅在這些

⼈裡面形成永恆的誕⽣，這些⼈毫無抵擋，這誕⽣的過程是和藹可親，可喜悅

的，不過他們只從果效，以及神賜給他們的活潑短暫的表顯，⽽得知這誕⽣的

存在。 

     

8:4 這四⼗年、你的衣服沒有穿破、你的腳也沒有腫。 

 

雖然⼈經過了⼀些如此奇特的境遇，他的衣服仍沒有穿破，令⼈稀奇。這

衣服預表的是“棄絕“和神的引導。“棄絕”就起到衣服的作用，他越看自⼰不

堪，神就越多毀滅他，他也越發把自⼰棄絕給神，別無他法。這棄絕⼀直是徹

底的，沒有穿破，雖然別的東西都滅沒了。衣服是天意的引導，因為⼀個⼈越

棄絕自⼰，神越照顧他，只不過是用遮蓋的⽅式照顧他，加重壓在他身上。但

無論如何，只要⼈繼續留在信⼼的道路上，不出離其中，這些事就不會“穿



 21 

破”，儘管它們會像我們壽命⼀樣長久，因為它們引⼈進⼊道路，甚⾄會伴隨⼈

⾛到底，在這漫漫長路，它們既沒有變破舊也沒變虛弱。 

摩西也對這民說，他們的腳也沒有腫，因為他們雖然常跌倒，腳卻沒受

傷，除非他們出離棄絕的狀態。但只要他們保持棄絕，不因任何事重回⼰里。

不管他們在這可怕的曠野中因極度赤裸⽽陷⼊多少軟弱，也不管他們的感官因

失去神的扶持⽽變得虛弱，無意間犯了多少個錯誤，這些都不會傷腳，因為他

們對神的感情絕不會被這些所傷，他們對神的愛⼀直堅定，以不變的眷戀注目

於神（由“鞋在曠野沒有穿破”所預表），不被發⽣在外面的任何事物打擾。 

 

8:5 你當⼼裡思想、耶和華你神管教你、好像⼈管教兒⼦⼀樣。 

 

    神用經歷教導這些⼼愛的棄絕給祂的⼈，好像⽗親教導兒⼦。等他們

⽣命更長進時，他們會在⼼裡思想這絕妙的功課，不是用靈的亮光領悟，⽽是

用⼼的傾向以及對經歷的記憶來領悟，對經歷的記憶如此鮮活地刻印在他們⼼

中，使他們無可置疑。⼈在經歷的過程中可能的確因途中的艱辛和未知⽽不甚

明瞭，可⼀旦到達目的地，他就無法質疑，⽽是承認他⾛過的這條路是真道

路，因為這路雖然讓他經過⼀些磐⽯、懸崖，和千百個險境，因為⿊暗總是籠

罩這條道路，有時他⾛著⾛著都不知道會不會掉下“懸崖”，總是做好掉下去的

準備，但這條路⼀直引導他⾛得筆直不繞彎。 

 

8:6 你要謹守耶和華你神的誡命、遵⾏他的道、敬畏他。 



 22 

    這⼈被引導沒有抗拒地遵⾏神的旨意⽽⾏，他不得不用⼀種不可侵犯

的忠誠順從神，儘管可能要出某些代價：就是藉著這樣把自⼰棄絕給神的旨

意，超越⼀切個⼈利益，他被引導到路終，也就是神那裡。 

 

8:7 因為耶和華你神領你進⼊美地、那地有河流、有靜⽔、有泉源，浩瀚

江河和深淵也湧自這地的平原和⼭⾕。（另譯） 

 

    這是美地，因為神就是本質的美善。這地有河流、靜⽔和泉源，因為

所有的源頭都是神自⼰，在神里就是在源頭裡。因祂的豐富和祂交通的衝⼒

（impetuosity），神是河流的源頭；同時祂也是平靜⽔流的源頭；以及清新可

悅、有用有益的泉源的源頭。聖經用這三種⽔代表了所有湧流的⽔，讓我們明

白，⼀個⼈藉著倒空和失去所有美善（all good），在這乾涸荒蕪的曠野所有其

它⽔源都乾涸，從⽽達於神裡面，於是發現自⼰充滿了所有這些湧流的⽔，⽽

且是在這些⽔流的源頭，⽽且他充滿了神自⼰的豐滿。這⼈失去了所有恩賜和

每樣恩典，失去了⾏善的容易，失去了每樣操練⽽得的美德，後來回到了其源

頭，在萬物的源頭找到了⼀切，不是從交通的潺潺溪流中找到，⽽是從源頭的

豐滿豐盛中找到⼀切。他為了神自⼰⽽失去了⼀切，如今神把祂自⼰，連同他

失去的⼀切都豐盛有餘地又給了他，包括神的諸般恩典和神⼀切的偉⼤，神給

他不是為了他（他不再把任何東西據為⼰有），⽽是為了神，神是極其富⾜，

擁有⼀切豐富。 

    神里不僅有泉源，還有無底深淵和浩瀚江河，要向這⼈顯明⼀些事。

有深淵，這⼈消失在裡面，永不再出來。這⼈既然被限制在深淵里，就與之合



 23 

⽽為⼀，在這本質的聯合中，從他（彷彿是從神，他已不復存在，但神在他裡

面，做他的⽣命）湧流出河流、溪流和泉源，照著各⼈的需要供應各⼈。但必

要的條件是：⼀⽅面他已經達到了美地—神自⼰，他在神里活，也飲於神，彷

彿飲於泉源。另⼀⽅面他必須已經沈沒、消失在神裡面，在神里被模成神的形

像，這樣神才能藉著他流出江河、溪流和泉源，因為這些都湧自神性的無限廣

袤平原，以及神權能和壯麗的⼭地。 

 

8:8 那地有小麥、⼤麥、葡萄樹、無花果樹、⽯榴樹、橄欖樹、油和蜜。

（另譯） 

 

    此處聖經列舉了這⼈在神里所擁有的神性的⼀些完美品質，都是在神

裡面的佳美果實。⼈里的好無關緊要，但神里的好是嘉美可羨的。神之外的愛

⼼無⾜輕重，有限⽽收縮；但神里的愛就是神自⼰。總之，我們為神失去的⼀

切“好”都集中並蘊含在神自⼰裡面，所有的美德也是如此，由這裡所說的各種

穀物、果樹、油和蜜所預表。 

 

8:9 你在那地不缺食物、享受每樣事物的豐富（另譯）。那地的⽯頭是

鐵、⼭內可以挖銅。 

 

    當⼈到達了本源後，不缺食物，⼀無所缺，因為凡物都是直接從神⽽

來，所有美德都在神裡面，是神自⼰，全都完美無缺，因此他可以沒有缺乏、

也沒有缺⽋地享受這些。不僅如此，裡面每樣東西都是有用的；⽯頭外表沒



 24 

用，但裡面被賦予了最強壯有用的鐵；所有⾦屬和富⾜都從⼭⽽出，這點之前

已經有類似的比喻說過了。 

 

8:10 你吃得飽⾜、就要稱頌耶和華你的神、因他將那美地賜給你了。 

 

    只有經歷才能讓我們明白這段話，因此摩西說“你吃得飽⾜”，也就是

說經歷了，“你就會充滿”神自⼰的豐滿，這讓⼈完全滿⾜。然後“你就要稱頌耶

和華你的神，因他將那美地賜給你了”。 

 

8:14 你就⼼⾼氣傲、忘記耶和華你的神、就是將你從埃及地為奴之家領出

來的。 

 

    這些靈程中唯⼀的危險在於⼈開始看自⼰充滿了這麼多富⾜，就把某

些東西歸功於自⼰，享受其中，甚⾄開始忘記從前的被擄和卑劣。這樣做後果

是可怕的：光這罪本身就⾜以導致天使從天墜落到地獄，光這罪就能讓這⼈從

神里出來，猛然墜⼊地獄。因此摩西想，靈命如此謹慎的⼦民如果不忠地在⼰

里看自⼰的⾼昇，他們應當同時也看看自⼰從前做罪奴的光景，想想若不是神

親自用祂絕對的權能來救拔他們，他們絕不可能從過去的光景里出來。 

 

8:15 引你經過那⼤⽽可怕的曠野、那裡有⽕蛇、蠍⼦、乾旱無⽔之地。他

曾為你使⽔從堅硬的磐⽯中流出來。 



 25 

    摩西也希望他們記住他是如何獨自引他們經過那⼤⽽可怕的曠野，那

裡有⽕蛇，因為鬼魔們滿了⽕和暴怒，要毀滅曠野中的⼈們。他們⾛完這路，

途中被各樣罪和忿怒的敵⼈所圍繞，若不是神救拔他們，他們怎麼可能出來

呢？⽽且這曠野極為乾旱，除了神使磐⽯中流出的⽔，別無它⽔：⼤曠野中發

現的這⽔就是赤裸信⼼的堅硬和無感覺，這信⼼不允許⼈想著諸多危險，也不

允許⼈覺悟這些危險的真相。他們如磐⽯⼀般堅定不移，這對他們是種保護。

要知道唯有神自⼰才能在那些無可避免的危險中賜下這⽔，好維持他們的⽣

存，因為只有神不僅能救他們脫離危險，也能分賜給他們這有益的堅毅，好讓

他們既不被刺痛，也不會嚇壞。 

 

8:16 又在曠野、將你列祖所不認識的嗎哪賜給你吃，在苦煉你、試驗你之

後，叫你終久享福。（另譯） 

 

    這⼀切的確是這樣發⽣的，⽽且是按同樣的順序。神用這些鬼魔、苦

難、罪惡，以及那些毒獸所預表的眾仇敵試煉這⼈，全過程當中這⼈⼀直被剝

奪了所有可感知的、明顯的恩典，只剩下“堅定和無感覺”之⽔作為扶持，⽽“堅

定和無感覺”在這⼈看來卻更像是⼀種神最後的譴責和自⼰的頑固不知悔改。神

用這些試煉這⼈之後，又賜下嗎哪，對著⼈來說這是種秘密隱藏的扶持，不是

顯⽽易見的，但神用嗎哪來防⽌他全然滅亡。神還用聖餐來餵養他，儘管領聖

餐讓他找不到⼀點安慰，但卻維繫他：相反，這⼈以為自⼰完全是在玷污聖

餐，寧可被剝奪了聖餐，好讓他在聖餐中感受到的赤裸和厭惡能加劇他的痛



 26 

苦。雖然他內在感官和官能是這樣感受的，但聖餐仍繼續是他極⼤的扶持，雖

然聖餐對他是全然屬靈、未知和隱藏的。 

這些試煉以後，神親自來加重⼿在這⼈身上，讓他受苦。何等可怕的苦

難！超過⼀切⾔語所能表述。“你要驚動被風吹的葉⼦麼？要追趕枯乾的碎稓

麼？”（伯 13:25）。哎，這真是難以⾔表。這輕飄飄的葉⼦經常想著做好，卻

想象不到是⼤能者神自⼰希望他自衛，⽽這些自衛舉動只會給他帶來無法形容

的悲傷。這可憐的葉⼦最後必然彎腰、屈服，落地，最終被神親自吞滅。之前

的所有試煉和這個相比都算不得什麼，因為神之前是以⼀種不為所知、不為所

感的⽅式維持這⼈，擊退鬼魔們⽕燒的箭、罪的叮咬，並使這⼈非常堅定和不

為所動，因此那些試煉僅僅是擦傷他⽽已，或者⾄多嚇到他，卻無法傷害他。

但我說的這另⼀個試煉既不是出於⼤自然，也不是出於鬼魔，只能出自神自

⼰。神無憐憫地使這⽯頭彎折好像⼀片葉⼦，傾覆它，最終滅絕併吞噬它，這

純粹是神的作為。蛇類可以用毒液使⼈致死，但唯有神有權能毀壞、吞噬並湮

滅這魂在祂廣⼤的胸懷，並最終把這魂模成祂自⼰的形像。 

神的這作為是所有運作中最微妙和強⼤的，同時卻是最不為⼈所感知的，

因為這作為既不在⼈內在的感官里，也不在官能里，⽽是在魂中⼼最深處和魂

的最⾼部分。唯有神能運⾏這樣的作為，祂通過讓中⼼受苦、劇烈地煉淨中⼼

所有居功自傲、自我中⼼，以及與神相異之處，通過滅絕之，使之消失在神裡

面。是神自⼰在運作，只不過是祂所有運作中最不為⼈感知的，然⽽也是最沈

重的。但神用這種⽅式讓這⼈受苦，親自重壓他之後，並毀滅吞噬他之後，最

後安慰他。也就是說，只有在毀滅併吞噬他之後，最後神才會安慰他，意思就



 27 

是，只有當⼈到了終點—神自⼰—之後，神才安慰他。當⼈達到神裡面之後，

就明白從前對自⼰顯為嚴厲的公義其實是⼀種極⼤的憐憫。 

 

8:17 恐怕你⼼裡說、這貨財是我⼒量我能⼒得來的。 

8:18 你要記念耶和華你的神、因為得貨財的⼒量是他給你的、為要堅定他

向你列祖起誓所立的約，像今日⼀樣。 

 

    聖經無處不在表達並肯定這觀點。為了讓⼈不把任何能⼒歸功於自

⼰，神就⼤⼤毀壞⼈，好讓⼈不能說，是自⼰做了這⼀切，是自⼰憑自⼰的⼒

量、勤勉和悉⼼才獲得了這些巨⼤的財富。但你要記住，所有的⼒量都在於

神，所有軟弱都在於你自⼰，是神獨自做了這⼤⼯。因此這⼈絕不敢把任何事

物歸功於自⼰，神把寶貝放在瓦器里，好讓能⼒都歸功於神自⼰，不歸功於

⼈。⼈既然只看見自⼰的屬⼟和卑劣，就無法在任何事上居功。 

 

 

                                                          

第九章 

 

9:1 以⾊列阿、你當聽。你今日要過約但河、進去趕出比你強⼤的國民、

得著廣⼤堅固，⾼得頂天的城⾢。 



 28 

9:3 你今日當知道、耶和華你的神在你前面過去，如同烈⽕，要滅絕他

們，將他們制伏在你面前，這樣你就要照耶和華所說的趕出他們，使他們速速

滅亡。 

 

   “過約旦河”預表⼈脫離自⼰，被接納進⼊神裡面。⼈必須經過眾仇敵。

神在前面過去，如同烈⽕，要吞滅敵⼈所有的⼒量。 

 

9:4 耶和華你的神將這些國民從你面前攆出以後，你⼼裡不可說，耶和華

將我領進來得這地是因我的義。其實耶和華將他們從你面前趕出去，是因他們

的惡。 

 

    ⼈頂得罪神的想法就是：⼈開始以為或想象神為他⾏了這麼多奇妙事

是因為他清潔和忠誠，其他⼈被奪去神跡是因為他們的罪。哎！神並不是因為

顧念我們自已的義，才為我們施了這麼多憐憫，祂的目的是要消除我們的自

義。但我們需要保持恆定，從神的能⼒，⽽不是從自⼰，看⼀切事；因為⼀切

自義都必須被消除，才能達到這地步。所以說，不是我們的義讓我們達到了這

地步，⽽且神消除了我們裡面⼀切自義，這樣我們才能不以為靠自⼰的義能引

我們進⼊神裡面。 

 

9:5 你進去得他們的地、並不是因你的義、也不是因你⼼裡正直、乃是因

這些國民的惡、耶和華你的神將他們從你面前趕出去、又因耶和華要堅定他向

你列祖亞伯拉罕、以撒、雅各、起誓所應許的話。 



 29 

    摩西反反復復強調，沒有任何⼯作、正直，或自義可以讓⼈獲得這麼

⼤的美福。因為假使有什麼東西可以做到的話，莫過於“正直”，可即使這也會

消亡，⽽且神自⼰是無法被任何美德、或任何媒介的⽅式所擁有的。 

 

9:6 你當知道、耶和華你神將這美地賜你為業、並不是因你的義、你本是

硬著頸項的百姓。 

9:7 你當記念不忘、你在曠野怎樣惹耶和華你神發怒。自從你出了埃及地

的那日、直到你們來到這地⽅、你們時常悖逆耶和華。 

 

    摩西又⼀次諄諄囑咐他們不要忘記，自從神領他們出了主動活躍靈

程，他們時常犯罪惹神發怒。本章接下來的部分，摩西對他們詳細列出了他們

在漫長曠野路上所犯的⼀切罪。 

神話語中蘊含的智慧和深度啊！看見我們數不清的罪惡和不忠，的確應當

使我們確知，並不是因為我們有什麼功勞美德，神才揀選我們進⼊內里⽣命的

靈程，揀選我們得享祂愛的純潔，因為祂已經用祂最鮮活的光滲透了我們，用

奧秘的光線使我們滿⾜，我們卻從未停⽌對祂悖逆和不知感恩。於是，神在使

⼈與祂聯合之前，先這樣做：神先詳細給⼈看見⼈⼀切的不忠和過犯，這把⼈

打倒，甚⾄投⼊深淵。 

最後第⼆⼗六節，摩西承認全部榮耀都歸神，是神出於極⼤的良善向祂百

姓⾏事，因為百姓屬於祂，是祂的產業，祂已經用祂的⼤能和伸出來的膀臂救

贖並引導了百姓，也就是說，因為神無緣無故地揀選了他們，藉他們顯明祂的

能⼒、智慧和愛。 



 30 

 

 

                                                          

第⼗章 

 

10:9 所以利未⼈在他弟兄中無分無業、耶和華是他的產業、正如耶和華你

神所應許他的。 

 

要“成為耶和華的產業”，就要把自⼰放⼿交給祂，被祂引導，祂的百姓就

是這樣把自⼰棄絕給祂的。但要“神成為我們的產業”，只有當⼈完全死⼰之後

才能發⽣。因此，這些全然死⼰的⼈已經無份於可感知的各種恩典，以及別⼈

擁有的那些可察覺的美善，神自⼰成了他們的份，他們的產業，正如偉⼤的奧

秘主義者⼤衛王所經歷的。當⼤衛真實地詠唱：“神是我⼼裡的⼒量，又是我的

福分，直到永遠”。這也是利未家—⼤祭司和死⼰之⼈—以特殊⽅式所已經經歷

的。 

 

10:14 看哪、天和天上的天、地和地上所有的、都屬耶和華你的神。 

 

“天”指的是舉升並與神聯合的各個官能；“天上的天”預表神居住的忠⼼。

所以祂說，這聯合不僅是在各個官能中，這些都是神的，⽽且這聯合也在中⼼

裡，也就是天上的天里。中⼼因著與神本質的聯合也屬於神。由於⼈的靈被稱



 31 

為這個⼈的天，因此靈的最⾼部分很合宜地被稱為天上的天；“看哪”表達出這

是⼀個已經達到的靈程。 

 

10:17 因為耶和華你們的神他是萬神之神、萬主之主、⾄⼤的神、⼤有能

⼒、⼤⽽可畏、不以貌取⼈、也不受賄賂。 

 

天上的天是屬於神的，因此萬神之神也住在那裡，如同住在祂⾼聳的錫

安，是專留給祂的。這很好地表達出，不光是神的諸般恩典住在那裡，⼈常誤

把神的諸般恩典當做神自⼰；⽽且這位萬神之神、賜諸般恩典和神聖恩賜的神

自⼰，也親自住在天上的天。⽽且，祂還說，萬主之主⼤有能⼒、⼤⽽可畏，

祂本是如此。但祂把自⼰完整給⼈，既不看⼈，也不看恩賜；每⼀樣屬⼈的、

天然的特質都必須除滅；同樣，這⼈所有的恩賜也要被倒空清除；然後神才把

這個已變為無有的⼈接進祂自⼰裡面，若非如此，這⼈決不能被接進神裡面。 

 

10:21 他是你所贊美的、是你的神、為你作了那⼤⽽可畏的事、是你親眼

所看見的。 

 

神親自成了這⼈的贊美：祂在這⼈裡面贊美祂自⼰，除此沒有別的贊美，

神在這⼈裡面⾏了那些⼤⽽可畏的事，最後成了這⼈的贊美，因為所有的稱頌

都本當只歸於祂：這⼈親眼看見這⼀切，神賜給他對此完全的認知。 

 

 



 32 

                                                          

第⼗⼀章 

 

11:10 你要進去得為業的那地、本不像你出來的埃及地、你在那裡撒種、

用腳澆灌、像澆灌菜園⼀樣。 

11:11 你們要過去得為業的那地、乃是有⼭、有⾕、雨⽔滋潤之地。 

11:12 是耶和華你神所眷顧的、從歲首到年終、耶和華你神的眼目時常看

顧那地。 

 

埃及地和應許之地的區別真是奇妙：埃及地預表複雜情形（靈程），需要

像菜園⼀樣被灌溉，這澆灌指的就是“善⾏”，沒有善⾏，這些地就不會產出任

何東西。但應許之地卻不是這樣，有些⼈被舉升如同⾼⼭，還有⼈肥沃多產、

美好可悅如同⼭⾕。但兩者都是完全被動的，無需費⼒去灌溉，他們只飲天降

的雨⽔，不是被地上的⽔源澆灌，⽽是被天上的雨⽔澆灌。神不住地眷顧這

地，片刻不離，祂的眼目從始⾄終⼀直在看顧它。 

⽌息自⼰⼀切勞作，⼀直敞開等候天上雨露的⼈有福了！這樣的⼈永不會

絕了指望，因為神無時無刻不在憑祂旨意看顧這⼈；當這⼈休息的時候，神看

顧他。神的⼯作豈不是強過⼈的⼯作嗎？棄絕、棄絕，讓神來作！ 

 

11:13 你們若留意聽從我今日所吩咐的誡命、愛耶和華你們的神、盡⼼、

盡性、事奉他， 



 33 

因為神戀慕我們以⾄於嫉妒，所以神賜給我們的所有恩典和誡命都只會傾

向於使我們盡⼼盡性愛祂自⼰，全⼼戀慕祂。祂所要的唯愛⽽已。純潔的愛

啊，你何等稀少！神要勞⼼勞⼒才能得到⼈的純愛；⼈要經歷所有那些患難和

可怕的剝奪才能產⽣對神的純愛！純愛啊，哪裡可尋到你呢？只在神裡面能尋

到，不可能在⼈裡面，除非只有神自⼰住在⼈裡面。純愛在神里，從神⽽出，

又回到神里；神才是這愛的源頭、中⼼和終點，在神以外，只有不潔。 

 

 

                                                          

第⼗⼆章 

 

12:8 我們今日在這裡所⾏的、是各⼈⾏自⼰眼中看為正的事、你們將來不

可這樣⾏。 

 

摩西的意思是，這些棄絕自⼰的親愛聖徒到了應許之地以後，就不再做從

前在信⼼曠野時所作的事了，也不再由自⼰天然的正直結出果⼦，⾏善也不再

有任何困難或限制，因為他們已經達到了與神聯合的境地，這是⼀種清潔天真

（innocent）的情形，他們⾏事都是公正，不再因為自⼰覺得公正才去做，也

不是出於自⼰的義，⽽是因為他們這時做事都是憑著神自⼰之義的感動，⽽且

他們以⼀種完全的自由來憑感動⾏事；雖然他們在應許之地做的事比在信⼼曠

野時更多，正如摩西在本章詳細列舉的，但他們是在與神合⼀和安息中做事，



 34 

像神做事⽅式⼀樣，因為他們是在神里做事，照著神愛的律法那溫柔的推動⽽

⾏，其果效雖多，卻完全與源頭聯合，滿有平安。 

摩西從前告訴過他們，他們能進這地，不是因著他們的義，因為出於他們

自身的義不夠純潔，不⾜以使他們得以進⼊美地；領他們進美地的乃是神自⼰

的義，這義免於⼀切欺騙，因為⼀個已經被置於真理（就是永恆的律法，正如

以⾊列⼈被摩西所賜的神的律法所管制）之中的⼈，判斷失誤只照著神的判

斷。因此神眼中看為對的，他眼中也看為對，這就是他免於錯誤，活在完全自

由之中的原因，儘管別⼈不這麼想。 

 

12:9 因為你們還沒有到耶和華你神所賜你的安息地、所給你的產業。 

 

他們尚未得到這自由和神的義，是因為他們尚未達於神的安息和產業。等

他們到達後，會發現沒有什麼能限制他們，做每件事都有⼀種美好的自由和極

⼤的純潔，因為凡是都是在神裡面作。 

 

12:10 但你們過了約但河、得以住在耶和華你們神使你們承受為業之地、

又使你們太平、不被四圍的⼀切仇敵擾亂、安然居住。 

12:12 你們和兒⼥、僕婢、並住在你們城裡無分無業的利未⼈、都要在耶

和華你們的神面前歡樂。 

 

在美地，即使敵⼈四布，他們仍然⼤享平安。那時，他們將沒有懼怕地安

然居住，可以說是已經被置於⼀種恆定的光景。他們會有⼀種全然清潔天真



 35 

（innocent）的喜樂和自由，他們的喜樂是在神前：兒⼥和僕婢都將有份於這

清潔天真的喜樂；還有利未⼈這些最顯出的⼈和領袖，與他們同住城裡，也有

份於這歡樂；他們將擁有的這歡樂要與你分享，因為他們只剩這歡樂，可以與

你分享。⼤衛也經歷過，並說，“耶和華神啊！凡在你裡面之⼈，都⼤⼤喜

樂。”（直譯） 

 

12:17 你的五穀、新酒、和油的⼗分之⼀、或是⽜群⽺群中頭⽣的、或是

你許願獻的、甘⼼獻的、或是⼿中的舉祭、都不可在你城裡吃、 

12:18 但要在耶和華你的神面前吃、在耶和華你神所要選擇的地⽅、你和

兒⼥、僕婢、並住在你城裡的利未⼈、都可以吃、也要因你⼿所辦的、在耶和

華你神面前歡樂。 

 

城裡有多少在⼈前不被許可的事，然⽽⼈在神前卻可以清潔地去做：保羅

正是這樣經歷的（林前 4章和 5章）。所以摩西說，所獻的“⼗分之⼀…都不可

在你城裡吃”；這裡的“你”意味著那些仍以自⼰為中⼼的⼈；“城”指的是那些容

易被冒犯的⼈；“⼗分之⼀”代表遵循律法，這些對律法的遵循都聯合在愛中。

有多少事在那些軟弱、未蒙開啓的⼈看來似乎是有害的，會冒犯他們；然⽽事

實上這些事是在最純潔地遵⾏律法！ 

但只有已經達到這靈程、蒙了神開啓的⼈才明白。我們必須與軟弱者同軟

弱，以免冒犯他們。所有事對保羅來說都是可以⾏的，但不是所有事都有益

處；對⼀個使徒來說凡事都可⾏，但不是所有事都對別⼈有啓發、有造就。 



 36 

所獻的這些⼗分之⼀也需要歡樂地在“神所選擇的地⽅”吃。是神⾏作萬

事，是神賜律法給⼈，並救⼈脫離律法束縛；這喜樂應當是普遍性的，延伸到

⼈較⾼的部分，由利未⼈所預表；也延伸到⼈較低的部分，由僕俾所預表。總

之，我們必要被神的美物充滿，在⼿所辦的每件事上得⼒更新，並以神所賜的

⼀種聖潔的自由來做事，免於半途⽽廢（returnings）和苦悶惱怒。 

 

12:20 耶和華你的神照他所應許、擴張你境界的時候、你⼼裡想要吃⾁、

說，我要吃⾁、就可以隨⼼所欲的吃⾁。 

 

神已經擴⼤並⼤⼤延伸了這⼈的魂，就把他置於⼀種新的自由中，讓他可

以安全地吃以前會致死的食物。在曠野時，百姓因著渴望⾁⽽被嚴厲懲罰，如

今他們被許可盡情吃⾁，卻不會遭遇不幸；相反，他們要歡樂地吃，在神前

吃。聖經民數記 11:34初次提到百姓貪⾁，因此他們受罰之地稱為“貪欲之⼈的

墳墓”。但到了此處聖經，他們吃⾁的⽅式⼤為不同，他們吃⾁，是要⾏神的旨

意，不是為了滿⾜自⼰的感官，因此他們歡樂地吃，所有的貪欲和惡念已經從

他們裡面除去了。這些⼈不再想著制欲，⽽是清潔無辜地使用萬物，是在神的

名里沒有顧忌⽽⾏。“吃的⼈不可輕看不吃的⼈。不吃的⼈不可論斷吃的⼈。因

為神已經收納他了。”（羅 14:3）因為神已經把他列⼊屬祂之⼈的⾏列，就是那

些完全屬祂，在凡事上討祂喜悅的⼈。 

 

 

                                                          



 37 

第⼗四章 

 

14:1 你們是耶和華你們神的孩⼦（另譯）。不可為死⼈用⼑划身、也不可

將額上剃光。 

14:2 因為你歸耶和華你神為聖潔的民、耶和華從地上的萬民中、揀選你特

作自⼰的⼦民。 

 

摩西吩咐百姓要像小孩⼦，此乃這些清潔天真之⼈的特徵，沒有惡毒。同

時，摩西禁⽌百姓用⼑划身，因為小孩⼦不做這些事，⽽是照天意⽽活，接受

臨到自⼰的⼀切境遇，並不尋求什麼。摩西給百姓這些吩咐是因為百姓歸神為

聖潔的⼦民。摩西彷彿是說，你們不是照自⼰的意思⽽聖潔，你們與那些造作

的聖潔標誌無關。你們是照神的意思⽽聖潔，你們要照祂⼼意⽽聖潔，也就是

成為小孩⼦，因為神宣告這才是祂最喜愛的樣式，祂從地上萬民中揀選你特作

自⼰的⼦民，是為了讓你成為孩⼦。 

 

 

                                                          

第⼆⼗六章 

 

26:18 耶和華今日照他所應許你的、也認你為他的⼦民、使你謹守他的⼀

切誡命、 



 38 

26:19 又抬舉你超過萬民之上，就是神所造為著祂自⼰得稱贊、美名和尊

榮的萬民，並照祂所應許的、使你歸耶和華你神為聖潔的民。（另譯） 

 

神抬舉這民，正如前面解釋過的，好叫他們在神永恆的日⼦里，特作祂自

⼰的⼦民。因此神使他們比別⼈更傑出，超過神所造的萬民，就是神所造為著

祂自⼰得稱贊、美名和尊榮的萬民。所有其它良善聖潔的道路都是為著神得頌

贊⽽造的，⼈們在其中勞苦，為著神得榮耀，並且他們稱頌神的聖名；但神的

稱頌、神的名，還有神的榮耀都小於神自⼰，也並非神自⼰，因為都在神以

外。但這些已經死⼰的⼈，想也不想稱頌或榮耀，卻恰恰就是神的聖民，因為

他們已經失去了萬事，為要藉著他們的低微和不堪，向神致以完美的敬意：用

他們的軟弱來敬拜神的⼒量，用失去他們自⼰的自義來致敬神的公義。其他⼈

竭盡所能用頌贊神來歸榮耀給祂；⽽這民通過死⼰⽽成為神的聖民，因為他們

所有出於⼰的聖潔都失去了，好讓神的聖潔能單單存在於他們裡面。對不瞭解

他們的⼈⽽⾔，他們並非聖潔；他們看自⼰並非聖潔，相反，他們認為自⼰滿

了罪，⽽且就是罪本身。他們聖潔並非為著⼈的稱贊、尊敬和美譽，也不是為

著那些看起來可圈可點的事，遠遠不是如此，因為他們擁有的份只是落魄屈

辱、藐視和困惑⽽已。 

 

 

                                                          

第⼆⼗七章 

 



 39 

27:9 摩西和祭司利未⼈、曉諭以⾊列眾⼈說、以⾊列阿、要默默靜聽。你

今日成為耶和華你神的百姓了。 

 

儘管我們靠著神恩典的⽣命⼀直被聖別歸祂，但只有到我們脫離自⼰的那

刻，我們才真正成為神的百姓。因為這⼈失去了所有居功自傲、自我中⼼，今

日預備好了，可以被接⼊神裡面了。這⼈特作神的百姓，還因為他既然已經脫

離了自⼰，就不再抵擋神；因為⼈活在⼰里的程度與抗拒神的程度是成正比

的。⼈越出離自⼰，就向神越柔順。 

 

                                                          

第⼆⼗⼋章 

 

28:9 你若謹守耶和華你神的誡命、遵⾏他的道、他必照著向你所起的誓、

立你作為自⼰的聖民。 

 

他們不僅會因暫時的屬靈光景⽽成神的⼦民，⽽且如果他們遵⾏神旨意，

忠⼼⾛神的道路，神會為了祂自⼰，使他們穩固地擁有神的聖潔。 

 

28:12 耶和華必為你開天上的府庫、按時降雨在你的地上。在你⼿裡所辦

的⼀切事上賜福與你。你必借給許多國民、卻不⾄向他們借貸。 

     



 40 

“開天上的府庫”是賜下天上才有的交通，擁有只在天上才給的知識與擁有

神自⼰成正比，是給那些已經達到這靈程的⼈。 

 

28:15 你若不聽從耶和華你神的話、不謹守遵⾏他的⼀切誡命律例、就是

我今日所吩咐你的、這以下的咒詛都必追隨你、臨到你身上。 

28:19 你出也受咒詛、⼊也受咒詛。 

 

然⽽，那退出如此美麗道路，因著可怕的不忠，出離神的⼈，從退回到⼰

里的那⼀刻起必受咒詛；他離開神必受咒詛，這樣的災難在某些⽅面類似於路

西弗。 

 

28:20 耶和華因你⾏惡離棄他、必在你⼿裡所辦的⼀切事上、使咒詛、擾

亂、責罰臨到你、直到你被毀滅、速速的滅亡。 

28:21 耶和華必使瘟疫貼在你身上、直到他將你從所進去得為業的地上滅

絕。 

28:23 你頭上的天、要變為銅、腳下的地、要變為鐵。 

28:25 耶和華必使你敗在仇敵面前、你從⼀條路去攻擊他們、必從七條路

逃跑。你必在天下萬國中拋來拋去。 

28:26 你的屍首必給空中的⾶鳥、和地上的⾛獸作食物、並無⼈哄趕。 

28:28 耶和華必用癲狂、眼瞎、⼼驚攻擊你。 

 



 41 

你必被所有可能發⽣的災禍壓倒，彷彿墜⼊地獄，在那裡罪和鬼魔要報復

你；罪要像瘟疫⼀樣貼住你，所有其餘的災禍也要接踵⽽⾄，於是你會被交付

⼀切仇敵⼿中；你必要承受罪的後果和刑罰。天對你必成為銅，不再垂聽你，

於是你極少能夠再禱告，或對神回⼼轉意（converted）。禍哉！禍哉！過去的

恩典雨露被如今的灰塵取代。於是這些⼈敗在仇敵面前，仇敵用“死罪”殺死了

他們。他們每況愈下，光景漸漸從糟糕變成糟透了。原先的傷⼝變成死亡，因

為隨後又有眼瞎、頑固不化，以及⼼驚，也就是絕望。 

 

                                                          

第⼆⼗九章 

 

29:4 但耶和華到今日沒有使你們⼼能明白、眼能看見、耳能聽見。 

 

的確，儘管⼈⾏在這道路上，卻既無法知道這⼀切事，也不蒙開啓或理解

這些事。只有等已經到達終點時才明白。之前說過的有關他們的⼀切事，他們

⼈在途中的時候無法理解，可⼀旦到達終點，就驚訝地發現自⼰眼被打開了，

⼼能領悟了，全都明白了。 

 

29:26 去事奉敬拜素不認識的別神、是耶和華所未曾給他們安排的。 

29:28 耶和華在怒氣、忿怒、⼤惱恨中、將他們從本地拔出來、扔在別的

地上、像今日⼀樣。 

 



 42 

這裡指的是那些重拾舊我，重歸居功自傲、自我為中⼼的⼈，他們因自⼰

的邪惡⽽退出了神的主宰，為要自⾏其是，自⼰做主。這些⼈喜歡自⼰的利益

過於喜歡棄絕自⼰，他們將會脫離安息之地，返回“只關⼼自⼰”的光景中。從

此他們就被神在忿怒中逐出去，打發到⼀個不再有安息的地⽅。 

 

 

                                                         

第三⼗章 

 

 

30:2 你和你的⼦孫、若盡⼼盡性歸向耶和華你的神、照著我今日⼀切所吩

咐的聽從他的話、 

30:3 那時、耶和華你的神必憐恤你、救回你這被擄的⼦民、耶和華你的神

要回轉過來、從分散你到的萬民中、將你招聚回來。 

 

然⽽摩西斷⾔，如果這些犯罪被棄的⼈開始歸向神，全⼼聽從神，神就會

救他們脫離捆拘。這些⼈如果很難回轉，那結果就不是神所願的了，神全然是

愛和憐憫，“神不願罪⼈死，⽽是願意他回⼼轉意就得活”。讓我再說⼀次，他

們難以回轉並不是出於神，神總是張開雙臂接收那些樂意歸向祂的⼈。奧古斯

丁說，當我們投身於神的懷抱，切莫以為祂會收回⼿臂，讓我們跌倒。不是

的！這樣想是不敬虔的，因為神正是為了迎接罪⼈回到祂懷抱，才雙臂張開死

在⼗字架上。難以回轉是⼈自⼰的問題。這⼈已經處於穩固階段，很難改變



 43 

（be moved？）。另外，因著與神親密的聯合，他已經很長時間無法區分自⼰

和神了，因此無論如何他既不能轉離神，也無法歸向神；雖然他的確已經墮落

了，但長期養成的⾏為模式現在已經很少能改。 

因此，這種墮落和悔改難度相當。換⾔之，在神里的穩固性讓這⼼極少會

傾向於墮落，或傾向於悔改。 

這⼈脫離在神里的穩固性只有兩種可能：第⼀種可能是有了路西弗那樣的

驕傲，致使他把神的權能歸功於自⼰，自鳴得意於目前的光景，無益地關注自

⼰，於是忘乎所以，把神在他裡面作的⼯作，以及神藉著他做的⼯作，歸功於

自⼰的⼒量或美德操⾏。由於這些不忠的⼈效法了惡天使的墮落，從如此傑出

的恩典和聖潔靈程跌落下來，他們也效法了惡天使的頑固，於是讓他們悔改就

要難得多，因為他們犯罪之處更多是不知感恩，更少是軟弱無能。 

他們從神里出來的另⼀種⽅式是藉著重回⼰里，主動自願地撤離神的統治

（dominion），好重拾故我，自⼰做主，由此變回自我為中⼼了。看哪，這些

⼈就是因犯這兩類罪⽽災禍臨頭：⼀是因驕傲和虛榮自滿⽽⼼思偏離；⼆是意

志的偏離，讓⼈以自⼰為中⼼，不再讓神做主。這就是他們後來所犯⼀切其它

罪的根由。顯⽽易見，對他們⽽⾔，極難主動去這樣做並迷失。因此罕有到了

這靈程的⼈跌落，也許就沒有這種先例；但我們保持儆醒就是了，免得發⽣這

種情況。 

這些⼈墮落後很難轉向神的原因是他們已經處於穩固狀態，於是對於惡保

持滿⾜，正如他們過去堅定於善。這也是路西弗不可能回⼼轉意的原因。他們

不再能回轉向神，因為他們曾與神聯合，因著這種聯合他們已經失去了轉向神

的習慣。這事不可能的原因是，這些⼈希望像從前那樣用積極主動的⽅式悔



 44 

罪，引導他們的⼈也希望如此，但這既不可能，也沒有用。靈性導師們啊，別

用積極悔罪的⽅式折磨他們了，倒不如單單讓他們盡可能地看見他們自⼰的卑

劣，任由他們痛飲神忿怒和烈怒的杯；教導他們⼀直順服神的公義，假如神不

肯原諒他們，他們就要滿⾜於永遠不被原諒，⽽不糾結於自⼰是否會被原諒，

是否會被重新堅立於恩典中。因著他們已經從這麼⾼的靈程跌落，失去了這麼

多恩典，因此他們有必要除去⼀切自私自利，讓自⼰⼀直暴露在神公義的嚴厲

擊打下。他們切勿試圖回到跌落前那種較低的祈禱⽅式中，即使靈性導師們勸

他們那樣做，也不要聽從。因為這樣做就像讓⼀個⼈重新進⼊母腹⼀樣不可

能，⽽且會妨礙他們進步。所以靈性導師們啊，請讓他們保持他們的靈性程

度，把他們無憐憫地棄絕與神的公義，不許可他們有哪怕⼀點點企圖，想要脫

離神的公義。可怕的悔改啊，罕有⼈有勇氣把自⼰棄絕給它；也罕有靈性導師

有勇氣任這些⼈接受神公義的打擊！這就導致了跌落後靈命⼤⼤受損，因為沒

有用合適的救治⽅法。⼈們對那些軟弱的⼈⽣氣，對可憐的跌落的⼈絕望。但

⼈若夠忠⼼、夠勇敢，讓自⼰被神的公義焚燒吞噬，在很短時間內他們就會被

重建到⼀個或許比跌落前更⾼的地步，正如神藉先知應許的，“我的怒氣漲溢、

頃刻之間向你掩面，卻要以永遠的慈愛憐恤你”。 

這種悔改對那些在被動道路上很長進的信徒是合宜的，原因在於：首先，

變為“無有”就可以馬上進⼊超然（supernatural），神的豐滿只交通給倒空的⼈

的空處。因⽽以往⼀直處於傑出超然靈程的，從⾼靈程跌落的⼈，若要恢復，

想再得到最超然的交通，就必須留於“無有”的狀態，如何才能做到這點？接受

並愛自⼰的落魄屈辱，永遠把自⼰棄絕給神來處置；否則，若是指望重拾各種

外在做法、自⼰的辦法和努⼒，就會攔阻那舉升他們、使他們恢復從前靈程所



 45 

需的最豐富恩典，正如進⼊⼀個空器⽫比進⼊⼀個盛有東西的器⽫更容易，因

為後者盛裝的內容需要先被倒空或煉淨。 

其次，⼀個⼈越放下自⼰的利益，為了神的權益⽽犧牲自⼰，這樣的⼈越

能迅速有效地被改變，因為神見到祂可憐的受造者寧可接受祂公義的擊打，也

不保留任何屬⼰利益，⽽是毫無保留地犧牲自⼰為著神的榮耀，沒有什麼比這

更摸著神的⼼。⼀旦⼈真正處於這種情形，⼈就完全被恢復了，罪不可能與這

麼勇敢的愛共存，這顆⼼中燃燒著如此純潔的愛，以致於它接受有利於神權益

的⼀切事，⽽且是全面接受神的旨意、公義和能⼒。這無疑是最快、最完全的

轉變⽅法，⽽且這⼈有能⼒做到。他看見這些是墮落前靈程里才有的果⼦，他

仍有這些拒絕⼰、做重⼤犧牲的能⼒和習慣，因⽽有必要這樣引導他：教導他

不光要把自⼰完全棄絕給神，唯有神才能對症下藥，由此顯出祂的榮耀，⽽且

不要去渴望得醫治，要愛神的喜悅，過於喜愛自⼰的致命傷得醫治。這就是“轉

離神”這⼤罪的最佳良藥，沒有什麼比把自⼰完全交給神更可靠、更井然有序。 

讀到這兒，讀者可能會想，對跌落者來說這種悔罪⽅式並不舒服，但它不

是痛苦和悲傷，不能讓靈魂受苦。但讀者若有經歷，就會承認世上沒有什麼能

與這痛苦比擬。這是純粹的煉獄，甚⾄是地獄，照著神賜給他們的程度，這是

無可⾔喻的折磨。神比任何⼈都更善於煉淨！⼀個復仇的神懲罰起⼈來與⼈類

施⾏公義的所有發明是多麼不同！這樣⼀個⼈寧可忍受所有可能的折磨，也要

忠⼼且不受攪動地留在神公義的⼿下，正如我們之前所說的。⽽⼈所能發明的

讓他悔罪苦⾏的各種⽅法，即使是最極端的，對他也是種安慰，如同茶點⼀樣

提神。 



 46 

但需要警醒，不要讓這⼈做這些悔罪苦⾏的事，否則會使他離原來靈程更

遠，攔阻他被恢復。從哪裡跌倒，就從哪裡站起來，從那裡繼續往前，⽽不是

指望回到靈程初階站起來，或者因⼈半途⽽廢了就重⾛⼀遍整條路。另外，若

把禁慾的擔⼦加給這⼈，這反倒成了讓他舒服的提神之物。不難理解，苦修和

外在悔罪⽅式使感官痛苦，但對靈是種慰藉。這些⼈的感官很⼤程度上已死，

⼀⽅面是因為所有苦修和禁慾他們都經歷過了，他們幾乎對這些沒有感覺了；

另⼀⽅面是因為他們的感官既然已經與靈分離，就不再有活⼒，以致於他們很

少感覺到快樂和痛苦；他們的悔罪不再能用感官來衡量，⽽是要用與他們過失

相稱的、更厲害的懲罰，必須是對他們靈的懲罰，因為他們所有的罪是靈的

罪。 

靈的痛苦必須是鮮活、深刻並與過失相稱，因此只有神自⼰才能加給⼈這

樣的痛苦。⽽無論對感官做什麼，對靈來說都不過是娛樂和扶持⽽已，使靈從

其痛苦中轉移出來。但當靈被神公義的重量壓倒，找不到任何慰藉和扶持，被

感官拋棄，從感官那裡得不到⼀點安慰，唉！這才是⼀種可怕的折磨，只有經

歷過才能懂。這是⼀種能滲透骨髓的烈⽕，我敢說⼀千個跌落的⼈中，恐怕找

不到三個⼈願意讓自⼰被神公義的⽕全⼒吞噬，甚⾄在各種疾病或瀕死過程

中，⽽不或早或晚退回到自⼰里的，因為⼈渴望盡自⼰各種努⼒確保救恩不失

落。 

但可以確定的是，這些⼈臨死時無需做得比平時更多；相反，臨死時必須

更勇敢地把自⼰棄絕給神的公義，永恆地承受這公義的重量。這就是無私之愛

的純潔，是自愛所不知道的，確是純愛所知道、尊重和擁抱的！⼀個⾜夠樂意

去死的⼈會因⽽給神⼀種無法⾔喻的榮耀；⽽且不必經過任何煉獄（因為對⼀



 47 

個不再有⼰，達到這麼勇敢的愛的⼈⽽⾔，還有什麼需要煉淨的呢？）；⽽且

他在天上會被舉升到最⾼的地步。相反，⼈若在臨死時重回⼰里，就會讓神失

去⼀個極⼤的榮耀，自⼰也會失去很⼤的福祉，不是說他不得救，⽽是說他在

來⽣必然要為自⼰的怯懦付清代價。 

其後果比所能說出來的更嚴重。我希望無論誰將來讀到這本書，都要格外

留意這件事。 

 

30:4 你被趕散的⼈、就是在天涯的、耶和華你的神也必從那裡將你招聚回

來。 

30:5 耶和華你的神必領你進⼊你列祖所得的地、使你可以得著。又必善待

你、使你的⼈數比你列祖眾多。 

 

⼀個⼈若有福地進⼊我們之前提到的情形，無論他因跌落得又嚴重又長

久，已經被神拒絕多久，遠離神多久，像天涯那樣遙遠，也會被神再次召回，

重新與神聯合。神甚⾄會給他⼀種更豐富的祝福，以及比跌落前更豐盛的恩

典，因為他用⾏動向神表明瞭他愛的純潔。 

 

30:6 耶和華你神必將你⼼裡、和你後裔⼼裡的污穢除掉、好叫你盡⼼盡性

愛耶和華你的神、使你可以存活。 

 



 48 

神必親自從這⼼裡除掉⼀切導致它墮落的根由，好讓這⼈全⼼全意愛神，

不再重拾故我，並且使這⼈能重新住在神裡面，直到永遠，⽣命比跌落前更豐

盛。 

 

30:9 …因為耶和華必再喜悅你、降福與你、像從前喜悅你列祖⼀樣。 

 

神喜悅這個回轉向祂的⼈，並喜悅住在他裡面，因為這⼈比以往任何時候

都更不自愛，⽽且他的跌落反倒使他更遠離、更恨惡⼰，更信靠神和愛神。 

 

30:11 我今日所吩咐你的誡命、不是你難⾏的、也不是離你遠的。 

 

幾乎所有⼈都誤認為這路既難⾏、又遙遠，也就是說很罕見，沒幾個⼈

⾛。其實，所有⼈都能⾛，因為只需有⼀顆順服神的⼼就夠了，⼯作的主要部

分是依靠神的恩典，這對所有完全棄絕自⼰給神、忠⼼讓自⼰被追索、毀壞和

湮滅的⼈來說是同樣⼤有能⼒的。罕有⼈願意⾛這路的原因是自愛，自愛讓⼈

關注自⼰、重拾故我、照顧自⼰，並懼怕棄絕自⼰給神，以為自我引導強於盲

目信託給神。 

 

30:12 不是在天上、使你說、誰替我們上天取下來、使我們聽見可以遵⾏

呢。 

 



 49 

幾乎所有⼈都以這樣的藉⼝不進⼊信⼼道路：這對我們來說太⾼深了，只

適合那些屬天的⼈。摩西很清楚這會是最危險的試探，因為是以謙卑為幌⼦，

所以摩西明確警告眾⼈。因為所有遠離這上好福分的⼈都以為這樣說是對的：

“我們配不上它，不敢奢望，否則就是自⾼了。”然⽽我要說，這不是真謙卑，

⽽是膽怯；假如這些⼈真的能不冒任何險就得到別⼈擁有的優勢，他們豈不⼤

⼤敞開⼼扉接受那些優勢嗎？他們不是逃避諸般恩典，也不是逃避從恩典⽽來

的諸般美德和冠冕，⽽是逃避過程中必須忍受的各種痛苦和不確定，以及失去

可感知的、璀璨的恩賜，他們害怕失去這些。 

另外，我們要知道，所有操練謙卑的⼈都與謙卑相差甚遠，謙卑導致死

⼰。你越自以為降卑了自⼰，就越把自⼰當成了什麼，以為自⼰有存在感，是

個什麼⼈物。因為要降卑自⼰，⼈就必然需要先被抬升到某個地位。⼀個⼈要

降卑自⼰，或者說要俯伏在地，必然是先站立著，或者站在某個⾼位的。但⼀

個⼈若全身都趴下，都不能再降卑了，因為他已經是最低微的狀態了。因此，

這些⼈越以為自⼰通過操練謙卑（他們尚無法做任何別的事）⽽降卑了自⼰，

這些操練雖⼀時頗有果效，但他們越發確知自⼰的⾼昇，因為降低的程度標誌

著⾼昇的程度，⽽且他們內⼼隱隱地指望因這降卑⽽得到靈性的⾼昇。因⽽操

練謙卑，作為⼀種德⾏，無法進⼊天，⽽是必須經過湮滅才能配得上神，充滿

祂自⼰，⽽且只充滿祂。另⼀些⼈則不然，我正是希望對他們說話。他們既無

法屈辱自⼰，也無法降卑自⼰，因為他們已經放下了⼀切，深深的低微使他們

失去了降卑自⼰的⼀切能⼒。假若他們想要降卑自⼰，就得先升到⾼處，並由

此脫離他們現有光景/靈程。他們很清楚，為了降卑自⼰，他們就需要把自⼰置



 50 

於比實際情況更⾼的地位，因此他們壓根不想這樣，也不明白別⼈怎麼可能做

到。 

的確，只有是道的神藉著道成⾁身，降卑了祂自⼰，低於祂本來的身份，

因此聖經說祂倒空自⼰（或者說湮滅自⼰，腓立比書 2:7），但聖經從未說過哪

個⼈這樣倒空過自⼰，聖母瑪利亞也沒有。聖經藉著馬利亞本⼈的⼝說到她自

⼰，是這樣說的，“神顧念祂婢⼥的卑微”，但聖經並沒說馬利亞湮滅/倒空了她

自⼰，因為她本就是卑微無有；馬利亞⼀直是⼈中頂完全的，僅僅因為她最卑

微無有。⼈無有的程度越深，其程度就越廣，越廣，⼈就變得越完全；這無有

的程度越深，神所賜的交通也越豐富。因此馬利亞既然是⼈中最無有的，神的

道就能成⾁身在她裡面，道成⾁身的豐滿程度與這死⼰的深度是對應的。 

要知道，空處越深，神就越多分賜祂自⼰。由於神的良善是無限的，祂總

是賜極為豐富的豐滿，以致於祂的救恩極其豐富和無限（羅馬 5:15-20）。馬利

亞不是神，否則她藉著死⼰產⽣的空處就能與“道”的豐滿和取代相稱了。但我

們的確可以說，馬利亞被“道”取代是極為豐盛和豐富的，因為她的空處頂深頂

廣。 

馬利亞的空處和“道”成⾁身的空處之間差別在於，儘管馬利亞作為⼀個受

造者，是有限並受限制的，但她已經達到了有限“無有”的極致，⽽不是唯有神

自⼰才能達到的無限“無有”。 

要明白這點需要留意：儘管“空處”和“無有”既不是有限的，也不是無限

的，因為它們什麼都不是，失去⼀切⽣命所是（all being）無法因⽽擁有⽣命的

各種屬性。然⽽，失去⽣命⽽形成的“空處”和“無有”卻是可以用某種⽅式被測

量的。我們的確可以說，有或多、或少的死⼰（湮滅），其程度取決於還有多



 51 

少⼰和舉升的可能。因此，雖然⼀個王⼦之死和⼀個奴僕之死都是失去性命，

王⼦之死卻比奴僕之死更為湮滅，因為失去的是更尊貴的⽣命。既然如此，我

要說，馬利亞作為⼀個⼈，已經達到了⼈中最深的無有；⽽道神（Word-God）

與⽗神平等，因⽽擁有⽗神⼀切偉⼤之處，凡⽗所有的，無不傳輸到兒⼦道神

裡面，但道神傾盡⽗的無限和⽗的⼀切偉⼤。正如馬利亞傾盡她作為⼀個⼈所

有的“無有”。這使得道神看見馬利亞的空處與祂的豐滿相稱，於是帶著祂的⼀

切偉⼤住進馬利亞裡面，只有祂能填滿她的虛空無有；但祂是以無限豐富的⽅

式充滿了馬利亞。 

⼈降卑自⼰並不是真正的謙卑；真謙卑是愛自⼰的無有，保守自⼰在無有

狀態之中，讓神來照祂喜悅⽽⾏⼀切事，並且相信神能做到。馬利亞若是拒絕

成為神的母親，並因此製造⼀些困難，使神道成⾁身的過程有困難，這是否才

是真謙卑呢？顯然不是。這是⼀種微妙隱秘的驕傲，會引導她憑自⼰做些事，

或者找理由不接受神想讓她做的事。留戀謙卑不可能是真謙卑，因為與純愛相

反，純愛吩咐⼈無論如何都不為自⼰保留任何東西，要完全依靠神，凡事都只

交托給神的主權。很多⼈在這點上犯錯誤，用自⼰的意志維持自⼰的謙卑，缺

乏順從和完全的否認⼰，他們冒犯神的愛，以為自⼰謙卑，但那不是謙卑，因

為與愛相悖。若他們蒙光照，從⽽有分辨⼒，就會看明，⼈以為自⼰在降卑自

⼰，實則抬⾼自⼰；以為在死⼰，實則給⼰續命；⾄終，⼈在操練謙卑的各種

⾏動中，嘗到並擁有了謙卑的好名聲。 

真“無有”乃是不做什麼，也不反對什麼。讓自⼰被神引導帶領；相信神能

藉著自⼰做任何事（不看自⼰），正如神可以用⼀根稻草做任何事；相信這些

事，把自⼰放⼿交於這些事，⽽不緊緊抓住任何東西，這比⼈找理由不敢做這



 52 

些事更謙卑。讓我們有勇氣棄絕自⼰。假若神不與我們同做⼀件事，祂自會給

我們公道，因為我們本就毫無價值，這就是祂的榮耀。假如神藉我們做⼤事，

我們就要和馬利亞⼀道說，“神在我們裡面做了⼤事，因為祂眷顧了我們的卑

微。” 

 

30:13 也不是在海外、使你說、誰替我們過海取了來、使我們聽見可以遵

⾏呢。 

30:14 這話卻離你甚近、就在你⼝中、在你⼼裡、使你可以遵⾏。 

30:15 看哪、我今日將⽣與福、死與禍、陳明在你面前。 

30:16 吩咐你愛耶和華你的神、遵⾏他的道、謹守他的誡命… 

30:19 … 你要揀選⽣命… 

30:20 …因為他是你的⽣命… 

 

摩西又陳明⾛這道路是多麼輕省，他說這離我們很近（⽣命的話揭示這道

路），這話就在我們⼝中，在我們⼼裡。他已將⽣死禍福陳明在我們面前，好

讓我們愛神；同時教導我們愛神的⽅法是作出⼀個正直公平、有用有益的選

擇。 

這個選擇就是遵守神的話 。這裡的遵守意味著交托，自⼰的意志與神的旨

意完全吻合：要遵守並不是要做，或者動自⼰；⽽是要同意神所要做的，我們

追隨的是神。這樣的遵守引導⼈達到最⾼的完全，正如哥林多前書 6:17說的，

“但與主聯合的的，便是與主成為⼀靈”。因著持續這樣追隨神，⼈就變得與神

⼀致，甚⾄不再能看出自⼰是在追隨神，也不再能強迫自⼰保持與神聯結，⽽



 53 

是每天⽣活⼀直保持著與神旨意聯合的狀態。申命記 4:4也說，“惟有你們專靠

耶和華你們神的⼈，今日全都存活。”與神聯合，就從神得活。正是這樣的追隨

（adherence），交通給⼈這⽣命，正如神藉著⼈的追隨，在⼈裡面作看似極難

的事⼀樣。 

 

 

                                                         

第三⼗⼀章 

 

 

31:6 你們當壯膽、滿有信靠；不要害怕、也不要畏懼看見敵⼈，因為耶和

華你的神必引導你，祂必不撇下你、也不丟棄你。（另譯） 

 

聖經繼續勸勉這些⼈不要藉故不⾛這條路，這路對神很容易，對依靠⼰⼒

的⼈很難。“當壯膽，滿有信靠”。這不是你要自⼰承擔的事，⽽是神親自作你

的引導者。把自⼰單單棄絕給祂，祂必不撇下你，也不丟棄你，⼀刻也不。棄

絕有著何等益處啊！⼈⼀點也不需要自⼰照顧自⼰，或為之掛慮。把自⼰棄絕

給神，神必親自引導。可靠的引導！ 

 

31:17 那時我的怒氣必向他們發作，我也必離棄他們，掩面不顧他們，以

致他們被吞滅。並有許多的禍患災難臨到他們，那日他們必說，這些禍患臨到

我們，豈不是因我們的神不在我們中間麼。 



 54 

 

發⽣在⼈身上的所有禍患只源自於神沒有與⼈同在，要麼是因為⼈犯了當

死的罪⽽完全脫離了神，要麼是因為⼈先前棄絕自⼰，但後來缺乏勇氣留在棄

絕狀態里，從⽽撤離了神，重拾故我。但只要我們堅持把自⼰棄絕給神，就無

可懼怕，沒有禍患可以攻擊我們。 

 

31:23 耶和華囑咐嫩的兒⼦約書亞說、你當剛強壯膽、因為你必領以⾊列

⼈進我所起誓應許他們的地、我必與你同在。 

 

讓自⼰無畏地被引導⾛在⼀條多數⼈以為充滿險境、也無法理解的道路

上，如果這樣做需要⼒量的話，那麼引導別⼈⾛這路就更需要⼒量。他們不光

要維持⼀種特殊的攻擊，忍受對自我毀滅的諸般懼怕，⽽且還必須忍受神賜給

他們，讓他們帶進這路並引導⾛如此可畏曠野的⼈的各種懼怕和抱怨。這曠野

對悟性和理性來說，甚⾄對靈性上有辨識⼒的⼈來說，都是實實在在的各種損

失和無可避免的深淵。這些靈性導師們很確信自⼰會毀滅，他們時常極其害怕

毀了別⼈，對此充滿憂懼；但當應別⼈請求給出建議時，卻只能勸⼈堅守那最

赤裸信⼼和盲目棄絕的參不透的路徑。但從天上只收到這樣的應答：向對受造

物的⼀切確信死，向對同靈程的其他⼈的確信、和對自⼰的確信死，他們必須

在神對他們難以理解之吩咐的推動下，與家⼈同⾛這些可怕的曠野，並讓家⼈

與他們同⾏，神引導他們去他們不知道的地⽅，神從⼀種看似混亂的局面中為

他們開闢出⼀條最有把握的道路。同時，這條路也是⼈看來最不可思議的，因

為棄絕之⼈的特點就是不打算對“信任神”、和“把自⼰犧牲給神⼀切的旨意”這



 55 

兩件事設限。他們只在乎神應當⾏使祂的各種權⼒，讓他們經過祂下定決⼼要

用來試驗他們忠誠的諸般試煉。 

不⽌如此，這些靈性引導者們還必須忍受所信託給他們之⼈遭受的所有打

擊，這又是⼀件極難的事。通常的情況是，⼀個靈性引導者若是⾛內里⽣命道

路的，所有鬼魔和⼈就會聯合起來反對他，若從道德上找不出可指摘他之處，

就批評他的引導，讓他對所引導之⼈的⼀切軟弱和罪惡負責，這實在不公，因

為所有錯誤都是犯錯者個⼈的事。如果神為了不違背⼈的自由意志，從⽽沒有

攔阻⼈犯錯，經常會從⼈的跌倒中得到更多榮耀，因為⼈因犯錯⽽謙卑了，或

者因其它隱秘⽽公正的審判⽽被降卑了。⼈怎麼能希望引導者擔待被引導之⼈

所有過失呢？猶⼤難道是在耶穌基督的直接、明顯帶領下被帶壞了嗎？彼得不

是在使徒中居首嗎？那為什麼⼈覺得“引導者不為被引導者身上的軟弱負責”是

錯的呢？為什麼⼈認為被引導者犯了錯就該責備這道路呢？成千上萬這道路之

外的⼈沈淪，⼈不說他們什麼，可⾛內里⽣命道路的⼈犯⼀個錯，或許只是表

面上的錯，每個⼈都議論這錯，⽽且他們把個⼈短處歸咎於這道路或引導。 

所以引導者⽅需要很⼤的勇氣，和極⼤的忠誠才能不管這些誹謗，堅持引

導這些⼈到路終。引導者需要確信神是與他同在的。很多時候引導者們見自⼰

被⼤⼤逼迫，就失去了勇氣，放棄⼀切，以為凡事都會毀在他們自⼰⼿裡，甚

⾄他們不忠到退回獨處、與⼈隔絕的地步。我奉神的名懇求他們絕不要這樣

做，這正中魔鬼下懷，牠興起逼迫就是為了這個目的。這樣做會讓神在他們身

上、在受引導者身上，失去很⼤的榮耀。⽽且，他們這樣做對自⼰極為不公，

因⽽招致許多⼈被毀，因為得不到達於路終所需的引導。魔鬼用這⼿段不知獲

了多少益，牠為此設了許多局，挑起許多爭端。牠甚⾄利用好⼈，引他們打著



 56 

錯謬藉⼝和敬虔意圖聲稱他們反對這純潔道路，以為逼迫神最親愛的朋友們反

⽽是服事神。但神反⽽用這⼗字架把祂的忠僕堅固在祂愛里。不過許多情況

下，神也會懲罰逼迫者，最終開他們的眼看見祂的真理，使他們恢復常態。 

 

 

                                                         

第三⼗⼆章 

 

32:1 諸天哪、側耳、我要說話、願地也聽我⼝中的⾔語。 

32:2 我的教訓要淋灕如雨、我的⾔語要滴落如露、如細雨降在嫩草上、如

甘霖降在菜蔬中。 

 

摩西向神唱了⼀首歌。罕有⼈能唱這歌，因為只有在神里⾜夠長進才能表

達其內涵。 

這是在羔⽺面前，在天上唱的新歌，摩西在⾁身的末了，神賜給摩西，讓

他預嘗將來在榮耀里永遠要唱的這歌。得到這歌的⼈有福了，⼼靈深處在某種

程度上理解這首來自神之歌的⼈有福了！這個是靈魂（soul）里唱的，但不是

靈魂自⼰唱的，因為靈魂只是不住地接收並歸還放在它裡面的聲音和話語⽽

已。 

雖然他把⼀切榮耀和尊榮都歸給他的神，但他仍承認從他⼝所出的教訓和

⾔語是美好、結果⼦的，因為出自神自⼰，如同從天⽽來的雨，如同露⽔⼀樣



 57 

結果⼦，使地多產。因此從徹底死⼰之⼈⼝中所出的⾔語都切中要害, 從他們

的豐饒中結出累累果實。 

 

32:2-3 …如細雨降在嫩草上、如甘霖降在菜蔬中，我要宣告耶和華的

名。… 

 

這⼈達到了以⼀種新⽅式宣告神名的境地，因他不再為自⼰⽽求告神，⽽

是單單為了神的榮耀，他沒有能⼒歸任何事物給自⼰，因此他的祈禱是⼀種對

神偉⼤之處的贊美。 

 

32:3 …你們要將⼤德歸與我們的神。 

32:4 他是磐⽯、他的作為完全、他所⾏的無不公平。… 

 

摩西感受到什麼在他裡面，也看見了所信託給他之⼈裡面有什麼，就喊

道：“神的作為完全，”彷彿他喜樂地說，⼈們為何不讓自⼰被神引導呢，因為

神⼀切作為都如此完全，若⼯作有瑕疵，僅僅是因為⼈插⼿其中了。摩西又

說，神所⾏的無不公平、無可指摘。不過在屬⼈的智慧看來神的道路是愚拙

的，因為神的道路是建立在盲目棄絕的根基上，盲目棄絕就排除了所有理性和

⼈的能⼒；但我們通過把自⼰信託給神，並失去所有屬⼰的審慎（prudence）,

於是得到了所有可能的審慎。無論何時我們看見自⼰無⼒保護財富，或者說面

臨極度危險，知道若憑自⼰保護，必定失去的時候，還有什麼比把自⼰的虛弱



 58 

無⼒托付給如此強⼤的庇護者，把自⼰的財富信託給如此信實的朋友更明達審

慎呢？ 

 

32:4  …是誠實無偽的神、又公義、又正直。 

  

這裡提到神是信實公正的神，是為了表明祂對那些把自⼰信託給祂之⼈的

判斷是正確的。關於信實，神從不會失信，祂的應許總是真實的；祂毫無不

義，因此無法欺騙我們。這裡還說，神又公義、又正直：關於公義，神總是把

我們放棄給祂的東西還給我們，⽽且加添更多；關於正直，我們只需跟隨祂⾏

事正直，因祂毫無欺哄。 

 

32:5 這乖僻彎曲的世代、向他⾏事邪僻、有這弊病、就不是他的兒⼥。 

32:6 愚昧無知的民哪、你們這樣報答耶和華麼。… 

 

摩西在靈的⼤喜樂中，剛讓以⾊列⼈知道把自⼰信託給神的益處，就又在

預⾔的靈中，指責那些偏離神的⼈將不再稱為神的兒⼥；這些⼈不再棄絕自

⼰，他們藉著聖潔的棄絕，已經靈命相當長進，在最末了⼀些最厲害的試煉中

卻重拾故我。摩西間斷、不完整的話表明他的靈在神里的⾼昇，這些似乎缺乏

條理的話正是聖靈所管制⽽出的話，聖靈藉著這位偉⼤的先知在說話。 

於是他責備那些不肯把自⼰棄絕給神之⼈的墮落和愚昧. 

他說，愚昧無知的民哪，你們這樣報答神嗎？他彷彿在說，你們把⼀切都

統統交托給神就這麼難嘛？你們為何只把⼀部分交給祂，其餘都緊緊握住？“報



 59 

答”這個詞指的是我們把神白白賜給我們的東西都歸還給神。顯然，我們所擁有

的⼀切都是從神領受的，所以本當都交還給祂；⽅法就是棄絕萬事—財富、尊

榮、⽣命、身體、靈魂、救恩、永⽣、稱義和聖潔—總之，構成我們裡外的⼀

切。我們不肯，豈不是喪失理智了嗎？ 

 

32:6 …他豈不是你的⽗、將你買來的麼？他是製造你、建立你的。 

 

神豈不是你的⽗嗎？祂對你難道缺少溫柔和愛嗎？難道祂不該擁有你？你

和神之間既然有這麼多稱謂，難道你不該屬於祂嗎？祂難道不該把你視為祂的

財產嗎？祂既然有能⼒創造你，如果祂願意，祂難道沒有能⼒保存你，甚⾄把

你再造⼀新嗎？雖然你本當沈淪滅亡，但神難道沒有拯救你嗎？ 

 

32:7 你當追想上古之日、思念歷代之年。問你的⽗親、他必指示你、問你

的長者、他必告訴你。 

 

追想歷代之年，好讓⼈們對神豐富慷慨厚恩的經歷加增你對神的信任。問

那些成功⾛過這些道路的⽗輩和長者。雖然這些道路看起來只是可怕的曠野，

似乎只會帶來永遠的毀滅，然⽽那些經過漫漫痛苦晦暗長路，成功到達終點的

⼈，會使你確知路的終點不是別的，正是神自⼰，路終唯有神⽽已，受造者幸

福地消失在神自⼰裡面。不要以為你是僅有的幾個⾛在這般可怕路上的⼈，許

多⼈在你以先⾛過，同時還有許多⼈正伴隨你⾛著，只是你不知道⽽已。 神要

求祂極忠⼼的⼈經過赤裸信⼼和慷慨之愛的諸般試煉，這些試煉⼤小是按著祂



 60 

放在⼈裡面棄絕的程度。即使幾乎所有其他⼈都似乎⾛得不同，也不要驚訝，

因為那些願意憑自⼰⾏⾛、看得見自⼰去哪兒的⼈，儘管他們過程中也倚靠良

⼈，但他們的道路不同於那些讓自⼰被帶到良⼈那裡、盲目信託神之⼈的道

路。稍稍從古聖的見證上得⼒，直到你可以藉著神自⼰獨自到神那裡，無需借

助任何別的扶持。 

 

32:8 ⾄⾼者將地業賜給列邦、將世⼈分開、就照以⾊列⼈的數目、立定萬

民的疆界。 

32:9 耶和華的分、本是他的百姓。他的產業、本是雅各。 

 

神從起初就把亞當的兒⼥與祂自⼰的兒⼥分別開。亞當的兒⼥就是那些引

導自⼰之⼈；祂的兒⼥就是那些祂揀選作祂⼦民和產業的⼈。棄絕之⼈是有福

的，他們是神的產業（portion）。從神成為我們的唯⼀的產業起，我們也成為

祂的產業，⽽其餘⼈仍在某種程度上是亞當的後裔，正如亞當構成他們產業的

主要部分。亞當和他兒⼥們所得的盡是勞苦；⼀切對他們都是有限的、有界限

的。⽽神和祂兒⼥所有的盡是安息；⼀切都滿了自由、延伸和廣袤。 

 

32:10 耶和華遇見他在曠野荒涼野獸吼叫之地、就環繞他、看顧他、保護

他、如同保護眼中的瞳⼈。 

 

但神是在哪裡遇見這民呢？神如何知道他們屬祂呢？哦，是在曠野荒涼之

地，完全與世隔絕，不再有⼀切美物，被奪去了⼀切扶持。在廣袤荒蕪孤獨之



 61 

地，這好比⼈天性和靈所處的可怕境地，⼈發現自⼰完全赤裸孤獨，沒有⼀物

陪伴；在這種情境下，神用很長時間引導⼈，並教導⼈明白祂極純潔的旨意。

神看顧他如同保護眼中的瞳仁。這些話清楚表明瞭神的眷顧，話語⼗分合宜，

無可加添，否則就會損其美。 

 

32:11 又如鷹攪動巢窩、在雛鷹以上兩翅搧展、接取雛鷹、背在兩翼之

上、 

 

這句話字字引⼈⼊勝。“如鷹攪動巢窩、在雛鷹以上兩翅搧展”，神鼓勵祂

的孩⼦們—棄絕之⼈—跟隨祂，棄絕自⼰，讓自⼰被神引導，因此神如鷹在他

們以上兩翅搧展，推動並鼓勵祂年幼的兒⼥，保護他們，維繫他們。“搧展”指

的就是神賜聖靈給他們。神首先在他們以上兩翅搧展，保護他們不受這世代潮

流、⼗字架和逼迫，以及魔鬼之箭和⾁體的傷害。⼀切危險中，神庇護他們，

遮蓋他們在祂翅膀的蔭下。但還不⽌於此，神為了更保護他們的安全，還接取

他們，背在祂兩翼之上。 

    你們太幸運了！在這⾄尊鷹背上，從⾼處俯瞰所有其它鳥，它們⾶得

不⾼，離地很近，容易因⾶翔⽽疲累，⽽且總有被栗鳶、禿鷲等猛禽獵取的危

險。但你們是有福的雛鷹，你們與天比鄰，卻無任何代價！你們安歇，然後⾶

翔，⾶翔中也是滿了安息，超越諸天。儘管你們是以⼤幅搧展的⽅式快速前

進，但你們卻絕不疲累，因為你們的前進是⼀種完全的安息，⽽且你們越平靜

地安歇在神這屬天⼤鷹的兩翼上，就前進越快。超越⼈所能理解的快樂福分，

但這只有藉著把自⼰交托棄絕給神才能完全體驗到！ 



 62 

 

32:12 這樣，耶和華獨自引導他，並無外邦神與他同在。 

 

    這⼈意料之外的幸福從何⽽來呢？是神獨自引導他，並無別的幫助。

可憐的⼈啊，你們用自⼰的⽅法多番勞苦，以致於疲累，你們若知道有⼈無需

疲累，不自⼰掛慮，⽽是安歇在神的膀臂，你們會為之著迷，哀嘆已逝的光

陰，那時雖然盡全⼒，卻毫無進步。 

 

32:13 耶和華使他堅立於佳美⾼地（另譯），得吃田間的⼟產，又使他從

磐⽯中咂蜜，從堅⽯中吸油。 

 

被承載於神兩翼之上的⼈堅立於⼀片佳美⾼地，這裡不只⼭⾼，⽽且肥

美，超過⼀切受造事物，包括地上的和天上的。超越純粹智能、官能和美德，

他超越這⼀切，安息於神自⼰，神親自引導在祂天意和愛的的兩翼之上。於是

這⼈得吃田間的⼟產，但他不再從中得養分，⽽是從最精美的事物—神和神的

旨意—得養分。神的旨意是所有田地的出產，因為其它道路上所費的⼀切勞苦

都只會達到對神旨意的認識，和實現神的旨意。但這⼈吃⼟產，卻無需耕耘，

因為他已經被改變並堅立於神的旨意，無法從中出來，除非有路西弗那樣的不

忠。 

他也從磐⽯咂蜜。磐⽯所出的蜜標誌著這⼈裡面像⽯頭⼀樣堅定、剛強、

無感覺和不變等素質。這⼈對神的旨意堅定如磐⽯，⽽且還有磐⽯⼀樣的剛

強，⼀切箭或擊打都對他沒有影響，只會落在他腳前，刺不透他。⽽且，他對



 63 

⼀切屬⾁體、屬⼈和屬靈氣的事物都無動於衷，總之像磐⽯⼀樣不可移動，因

此地獄的所有攻擊都無法攪擾他，或使他改變情形。看看從磐⽯咂蜜是怎麼回

事吧。最後，他從堅⽯中吸油，雖然他是如此堅固、剛強、不變和對任何事無

感覺，⽽且對神的旨意堅定不可移動，然⽽從這磐⽯流出油和屬天膏油。雖然

這堅⽯沒感覺到什麼，但凡靠近他的⼈，他都能參透，並把這膏油有果效地分

配到神所派來給他的這些⼼靈中。 

 

32:15 但耶書侖漸漸肥胖、粗壯、光潤、踢跳奔跑。便離棄造他的神、輕

看救他的磐⽯。 

 

這整首歌穿插了不少打岔的事，喜樂中有間斷。摩西描述了幸運之⼈進⼊

曠野的赤裸，讓自⼰被神承載到神那裡，然後摩西又描述了那些被亮光和屬靈

享受引導之⼈漸漸肥胖。前者只被神抱著帶著，因為他們完全被剝奪赤裸。⽽

後者表面看是被神寵愛的、最寶貴的，卻離棄了神，只因為他們肥胖了。這事

很明顯。他們肥胖了，後來⾼舉了自⼰。這是過亮光⽣活，以及被動亮光⽣活

的⼈會有的居功自傲，魂因神所交通給他的某種豐滿⽽變得肥胖，於是魂就開

始⾼舉自⼰，以為自⼰比別⼈都更完全。因自滿，他就安歇於自⼰的豐滿，肥

胖填滿了魂的三個官能—悟性、意志和記憶—眼中看不見有更好的，於是幻想

自⼰已經到了路終。 

處於此境地的⼈對自⼰的救恩滿了把握，他們靈程中美好之物讓他們幾乎

絲毫不懷疑這點。由此兩件事發⽣在他們身上：第⼀，他們把這麼多恩典都歸

功於自⼰的忠誠，以致於他們藐視別⼈，別⼈看起來缺陷更多，然⽽別⼈若是



 64 

真被剝奪赤裸的⼈，實則靈命比他們更長進。可他們忘了，神是出於純粹的良

善才這麼做，本沒有他們任何功勞。第⼆，他們安歇於神的諸般恩賜，他們滿

了恩賜，為此覺得滿⾜，於是忘了奔向神自⼰，並越過所有恩賜，得到神自

⼰，於是他們富有神的恩賜，反因錯用恩賜，以及對恩賜的眷戀和居功，⽽導

致他們離棄了神。這些⼈就這樣活在亮光里，繼續被神寵愛甚⾄到⽣命盡頭

（儘管神愛他們的⽅式與愛別⼈不同），神賜給他們千百個愛撫，因為恩賜和

恩典並非與居功自傲（如果不是當死的罪）不相容。但他們裡面找不到神自

⼰，神只把自⼰賜給那在可怕曠野中失去所有居功自傲和扶持的⼈。 

 

32:18 你輕忽⽣你的磐⽯、忘記產你的神。 

 

神對這些⼈滿了愛和良善，卻又無法忍耐，於是在愛里責備他們：你輕忽

造你的神；為了過程，放棄了目標；⽌步於恩賜，離棄了賜恩賜者；躺臥在旅

途最愉悅的站點，⽽不是起來邁向本源！雖然神給這些軟弱的⼈諸多恩典，神

卻是帶著些許後悔，因他們的軟弱，⽽這樣做的，這樣做會讓祂失去⼤榮耀和

無限喜樂。假如這些⼈慷慨地藐視所有這些富⾜，超越富⾜，奔向造他們的

神，像百川⼊海⼀樣歸回他們⽣命的本源，神本來是會得⼤榮耀和無限喜樂

的。 

 

32:19 耶和華看見他的兒⼥惹動他、就厭惡他們。 

32:20 說、我要向他們掩面、看他們的結局如何。他們本是極乖僻的族

類、⼼中無誠實的兒⼥。 



 65 

 

神不願失去這些居功自傲的自利之⼈，就把祂的諸般恩賜留給他們，知道

沒這些他們就會滅亡。然⽽神還是被他們惹動了，於是抗議說，他們這樣做會

讓他們在今⽣決不能達到終點，也就是享受神自⼰，⽽非享受祂的恩賜。因

此，神又說，我會向他們掩面，也就是說，他們會⼀直無法擁有他們最⾼的美

福—我自⼰，因為他們喜愛價值甚微的事物，勝過喜愛我。這點後來又有陳

述。 

 

32:21 他們以那不算為神的、觸動我的憤恨、以虛無的神、惹了我的怒

氣、我也要以那不成⼦民的、觸動他們的憤恨、以愚昧的國民、惹了他們的怒

氣。 

32:39 你們如今要知道、我、惟有我是神、在我以外並無別神．我使⼈

死、我使⼈活、我損傷、我也醫治、並無⼈能從我⼿中救出來。 

 

這段話進⼀步教導我們，神是多麼願意我們把自⼰棄絕給祂，只給祂，不

依靠祂以外的任何⼈事物。彷彿神在說，既然你知道唯獨我是神，在我以外並

無別神，同樣我也希望只有我在你裡面，在那裡獨⾏其是。誰有能⼒做我才能

做的事呢？除我以外有別神嗎？惟有我能使⼈向他們自⼰死，沒有任何⼈的勞

苦能夠做到這點。惟有我能恢復他們的⽣命，治死他們之後，又復蘇他們，使

他們復活。 

是愛的神啊！請告訴我們，你用了哪些⽅法來傷你極忠誠的佳偶們？哎！

這些⽅法即使你告訴我們，也鮮為必朽之⼈類所能理解。你說，你傷了他們，



 66 

又醫治他們。那些傷⼝多麼深！你重重擊打，同時隱藏你自⼰，只把你擊打⽽

成的傷和痛留給⼈。這受傷的⼈以為自⼰永不得醫治了。他竭盡所能自衛，防

禦你的擊打，即使這些擊打是從你來的，他甚⾄也懷疑。當的確是你在擊打他

時，他就向你發怨⾔，彷彿這些擊打是從別⼈來的。他若知道是你在擊打他，

他就會把最殘忍的傷⼝當做愉悅了！可是你隱藏了你自⼰，你受傷的佳偶⼤聲

哭泣、痛痛地哀哭：他以為是因為自⼰樣⼦變醜、滿身是傷，才導致你不再愛

他。那些傷⼝的可怖致使他認為自⼰很壞，以為是自⼰的過失招來的，⽽且他

想著假如當初做好防衛，這只無敵的⼿就不會讓他變成現在的醜樣⼦。安慰你

自⼰吧，可憐的愛侶，安慰你自⼰吧，你並不知道那殺害你的無辜者是誰。你

若知道，就會覺得被祂親⼿殺死，比被別⼈救活更幸福了。 

可是，這位和藹可親又殘忍的祂做什麼呢？祂醫治祂親自造成的所有傷。

要知道，惟有祂能醫治祂所差來的疾病。於是祂醫治了所愛的⼈，這過程伴隨

著許多愉悅，叫他只巴望還能這樣受傷，然後就能享受被再次醫治的快樂。神

擊打時隱藏祂自⼰，但醫治時顯明祂自⼰，好讓⼈很長⼀段時間都不知道是神

傷了他，但卻清楚知道是神醫治他。 

可是神啊，你為什麼要這麼悉⼼關懷地醫治他呢？莫非他屬於殘忍的種

類？因你醫治他，只是為了下次傷他更甚，並全然殺死他？是的，佳偶，這表

面上如此令⼈愉悅的醫治會要了你的命。哎！這對你將是⼗分不同的⼀種痛

苦。死亡的痛苦與傷⼝的痛⼤相徑庭，⽽且致命⼀擊來的時候，你也不知道是

誰殺了你。 

這可憐的⼈如此盲目，以為是自⼰把尖⼑埋在胸⼝了。不是的，是未知者

殺了你。祂傷你只是為了醫治你，同樣，祂殺你只是為了使你復活，然⽽你復



 67 

活後的⽣命與前⼤為不同。從前的⽣命不過是種連續的死亡，因為你活著,卻終

究會死。取⽽代之的是，你死，卻會永遠活⼀個永恆的新⽣命。你自衛可以想

多久就多久，你的防衛只會延長你要受的懲罰，因祂親⼝說，“並無⼈能從我⼿

中救出來”。你所有的努⼒都沒有用。你想努⼒可以努⼒，但你無法逃脫死亡。 

 

32:40 我向天舉⼿說、我憑我的永⽣起誓。 

 

這些話與前面說過的話相關，指出神殺死這⼈，僅僅是因為他的⽣命與神

自⼰的⽣命相反。神“舉⼿”，是起誓，彷彿神說，我起誓要這⼈死，因為他還

活在他自⼰裡面，有必要只有我活著，要想這樣，我就必須殺死住在他裡面⼀

切與我自⼰的⽣命相對的東西，完成這事以後，我就可以永遠住在他裡面了。 

 

32:42 我要使我的箭飲⾎飲醉、就是被殺被擄之⼈的⾎。我的⼑要吃⾎的

⾁（另譯）、乃是仇敵中首領之頭的⾁。 

 

神不滿⾜於殺這魂，祂在他死後還要追索他，滅絕他，好趕盡殺絕，不留

殘餘。因此，神說，“我要使我的箭飲⾎飲醉”，祂彷彿在說，我用箭射他，這

些箭都會浸飲並充滿⾎。還不⽌於此，我不只希望這⼈不再有⾎，也就是說，

他裡面不再有⽣命的源頭，正如利未記 17:11 所說，“⼀切活物的魂（soul直

譯）就在⾎里，”因此禁⽌以⾊列⼈吃⾎。⼰⽣命的源頭就是在⾎里，但神的箭

後來會吞吃“⾎的⾁”，就是由⾎形成、被⾎滋養的⾁。這段經⽂並沒有說，神

的⼑會切這⾁，⽽是說會吞吃這⾁，預表湮滅。這⾁是⾎的⾁。這表述甚好。



 68 

神沒有說“⾁的⾎”，⽽是說“⾎的⾁”，表明祂指的是每樣附屬於⼰⽣命的事

物。首先是⾁體，因此⾎必須從⾁體中抽⾛，以削弱⾁體。這⾁體的⽣命是罪

的⽣命，當⼈信主後就脫去了罪的⽣命。但另有⼀個⽣命也必須滅亡，那就是

屬靈的⽣命，或者說魂的⽣命（life of the soul），由⾎所預表。魂里的⽣命來

自⾎，雖然這是個靈和恩典的⽣命，然⽽它已經變得有些屬⾁體，並因著居功

自傲⽽摻雜了⾁體。但這⾁體不再是讓⾎⼀直豐富居住的⾎庫，⽽只是⾎的附

屬和殘留⽽已，因此神用祂的⼑吞吃這⾁體，好趕盡殺絕，不留殘餘。箭的確

飲⾎飲醉，但它們並不全然吞吃，必須由⼑來吞滅這⾎的⾁，才能完成。 

但是什麼樣的⾎呢？是那些已經死了之⼈的⾎，如這段聖經所說：“被殺之

⼈的⾎”。光死還不夠，還需要被湮滅，⽽且“被擄”也必須被除滅，正如耶穌基

督說的，“祂升上⾼天，擄掠了被擄的（直譯）”。這“被擄”指的是魂的某種收

縮，會攔阻其擴張，只能通過湮滅才能除去這種收縮性。這“被擄”來自我們仇

敵的赤裸首領（另譯）。我們仇敵的首領就是“居功自傲”：居功自傲已被死亡

完全剝除，但仍殘餘某種限制，致使魂被擄，因為這種限制攔阻魂被延展，只

有通過湮滅吞噬才能實現魂的延展擴張。 

 

 

                                                         

第三⼗三章 

 

 



 69 

33:2 他說、耶和華從西乃⽽來、從西珥向他們顯現、從巴蘭⼭發出光輝、

從萬萬聖者中來臨．從他右⼿為百姓傳出烈⽕的律法。 

 

神從⼭上⽽來，⼭就是祂的寶座，祂的寶座就是祂自⼰。祂從兩面⽽來；

從西乃，諸般恩典、亮光和愛之⼭；然⽽祂從西珥這個曠野起來，用祂諸般恩

典的⼀個新交通從巴蘭⼭顯現。千萬聖徒與祂同來，就是那些已經死⼰的有福

之⼈的靈。這些有福的靈極為聖潔，因為他們裡面沒有別的，只有從神來的內

涵；因此他們總是與祂同在，因為他們的聖潔僅來自祂。這也標誌著神的輝煌

偉⼤，祂從不隻身進⼊⼀個魂，⽽總要帶著無窮多恩賜和恩典，以及豐沛的屬

天恩惠，這些恩典、恩賜和恩惠越看似不卓越，實則越卓越昇華；越不在受造

者本身的容量里，⽽是在神自⼰里，就越純潔。伴隨神出現在西奈⼭的這千萬

個天使極為親密並永遠地與神聯合。 

神右⼿握著烈⽕的律法，就是愛，必要吞噬並湮滅⼈裡面⼀切屬⼈的東

西；因為只有還有殘餘在，⼈就無法聖潔。正是這烈⽕的律法造就了聖徒。⼈

不經過這烈⽕的律法，就無法聖潔。這烈⽕的律法焚燒⼼靈，把⼀切自愛燒成

灰，只留下純愛。 

 

33:3 他疼愛百姓．眾聖徒都在他⼿中。他們坐在他的腳下、領受他的⾔

語。 

 

神愛祂所有⼦民，也就是所有忠⼼的⼈，但只有聖徒才是在祂⼿中。這些

聖徒就是棄絕自⼰之⼈，讓自⼰被神的旨意隨意調動。他們在神⼿中，任神做



 70 

祂喜悅的事。這些坐在神腳下的⼈，是最親近神，最柔順的⼈，因著死⼰⽽成

了神的腳凳（因神⾏⾛在深淵以上）。這些⼈樂意領受神的訓導和真理，神樂

意他們知曉祂的奧秘，最向其餘⼈隱藏的諸般奧秘。他們觀看神旨意的計劃，

參透神超越萬事之上的⾄⾼旨意，並贊賞神如何把⾄⾼旨意透露給小孩⼦們。 

摩西用寥寥數語很好概述了默觀和被動道路的開始、進展和無限果效。他

說，“神疼愛祂的百姓”。當神和⼈之間的“愛”彼此加深時，這愛就使⼈變得聖

潔。從⼈開始變得聖潔，⼈就開始被動：更慷慨地棄絕自⼰，把自⼰交於神⼿

中，這兩樣成正比增加。⼀顆⼼越聖潔，就越棄絕，⽽它越棄絕，就越聖潔，

因為聖潔無法在神之外找到。“眾聖徒都在祂⼿中”這句話很好地說明瞭這點。

“都在祂⼿中”，無⼀例外。由此我們也知道，我們越找理由不想有聖潔的棄

絕，就越遠離聖潔，因為我們不希望把自⼰交於神⼿中，⽽是想依靠自⼰，依

然故我。相反，達於聖潔的最可靠途徑就是盡快投身於神的膀臂，把自⼰無保

留地交給神的旨意，這才是所有聖潔的根基和法則。 

但摩西又說，所有到神腳前的⼈會學習神的教訓，這不正像馬利亞和所有

默觀者的樣式嗎？他們在救主腳前，傾聽祂⾔語。所有在救主腳前保持安息的

⼈都無誤地學習祂的教導，因為藉著傾聽神，他們就給了神教導他們的機會。

相反，那些不進⼊這安息的⼈，絕不會學到神的教訓，因為他們總希望在神面

前說話，從不傾聽神，他們不讓神指教他們；⽽且他們不住地激發自⼰的五感

和官能，整個⼈⼀直是躁動不安的，不給神使他們與神聯合的自由。神是全然

安息的，因此⼈有必要保持安息，好與神聯合。神的道都是話語，所以⼈有必

要全然靜默，以聽見神說話，全神貫注地領受祂。於是摩西想讓我們明白，需

要靜默、安息並傾聽，留地步給“神的道”在我們魂中產⽣。 



 71 

 

33:7 為猶⼤祝福說、求耶和華俯聽猶⼤的聲音、引導他歸於本族．他曾用

⼿為自⼰爭戰、你必幫助他攻擊敵⼈。 

 

猶⼤⼀直是預表耶穌基督，因此給猶⼤支派的祝福不同於給其餘支派的祝

福。這祝福是在猶⼤名里，也就是耶穌基督名里，以向神祈禱的⽅式給的。耶

穌基督祈禱⽗神把祂和祂的百姓帶⼊永遠救恩之地，這地是藉著耶穌基督賜給

蒙揀選之⼈的，祂被立為這地的解放者和護衛者。 

 

33:9 他論自⼰的⽗母說、我未曾看見、他也不承認弟兄、也不認識自⼰的

兒⼥．這是因利未⼈遵⾏你的話、謹守你的約。 

 

利未支派⼀直是靈命長進之⼈的支派，蒙揀選引導別⼈，因此他們不照著

⾁體認任何⼈，甚⾄包括⽗親、母親、弟兄和孩童。他們被除去了⼀切屬天然

和屬⼈的事物，以及所有產出（productions）和居功自傲。這些忠誠的帶領者

不再有任何攔阻他們遵⾏神旨意的思慮意念。所以說，他們“遵⾏神的話，謹守

神的約”。這約就是棄絕。⼈用棄絕把自⼰全然交給神，以⾏祂的旨意，神也與

⼈立約，使⼈確知，如果⼈⼀直把自⼰棄絕給神來帶領，祂會親自引導⼈，使

⼈遵⾏祂的旨意。這豈不是⼀個盟約嗎？⼈自願把自⼰交給他的神，神承諾保

護他，在萬事上作他的擔保。遵守神的約，就要保持倒空虛⼰的情形。 

 

 



 72 

                                                         

第三⼗四章 

 

 

34:10 以後以⾊列中再沒有興起先知像摩西的．他是耶和華面對面所認識

的。 

 

很難找到像摩西⼀樣靈命如此⾼深的⼈，適合引導別⼈⾛到靈命長進最後

階段，聖經承認這點。幾乎找不到以如此完全的⽅式，進⼊神裡面的⼈，也就

是面對面的⽅式（無需媒介、扶持、禮儀或任何居間事物）。這是因為⼈們，

尤其那些有⼀定知識和名聲的⼈，很難願意讓自⼰被倒空，⽽被倒空是奧秘之

死和湮滅的必要條件，唯有這樣才能使⼈進⼊神裡面。 

 

本書完畢 

 


