
 1 

民數記 
 

從內在⽣命角度的釋義及啓迪 

 

蓋恩夫⼈著 
白受恩译 

 

第九章 
 

 

9:18 以⾊列⼈遵耶和華的吩咐起⾏、也遵耶和華的吩咐安營．雲彩在帳幕

上停住幾時、他們就住營幾時。 

 

⼀個完全棄絕之⼈的特點就是，讓自⼰被神引導：⼨步不離聖靈的感動，

照著所感受到的神的運⾏，隨時預備好做任何事，或脫離任何事（⼀切事都對

這⼈相等無異）。 

 

9:21 有時從晚上到早晨、有這雲彩在帳幕上．早晨雲彩收上去、他們就起

⾏．有時晝夜雲彩停在帳幕上、收上去的時候、他們就起⾏。 

9:22 雲彩停留在帳幕上、無論是兩天、是⼀月、是⼀年、以⾊列⼈就住營

不起⾏、但雲彩收上去、他們就起⾏。 

     

這些忠誠的棄絕自⼰之⼈不管是白天還是⿊夜；無論他們在光中或⿊暗

中：他們沒有自⼰固定的時間表，也不靠自⼰⾏動，⽽是毫不猶豫或疑惑地讓

自⼰被神引導，迅速地要討神喜悅，或停留在神的喜悅中，或前進，或休息都

不能困擾他們，凡事在神的旨意中對他們都相等無異。 

 

 

                                                          

第⼗⼀章 
 



 2 

11:1 眾百姓發怨⾔、他們的惡語達到耶和華的耳中．耶和華聽見了就怒氣

發作、使⽕在他們中間焚燒、直燒到營的邊界。 

 

⼈在這信⼼的赤裸和曠野中被奪去了⼀切扶持，很難保持滿⾜和忠⼼，忍

不住會後悔⾛上這條對感官⽽⾔如此漫長和艱難的路。雖然神確實是他的導

師，他如今卻無何可以倚靠，因為凡事對他都是晦暗不明的。這種痛苦叫我們

發怨⾔，彷彿是埋怨神。但這樣做只會招來更⼤的痛苦；因為⼈進⼊⼀種內在

的焚燒，彷彿死亡的痛苦。這焚燒吞噬了⼀部分營，也就是我們魂安歇的所

在，但這只是最邊遠的部分；因為這種在自⼰裡面，或者在神諸般恩賜裡面的

安息必須被取去，好讓我們能不變地只安息在神裡面，以及祂的旨意裡面。 

 

11:2 百姓向摩西哀求、摩西祈求耶和華、⽕就熄了。 

 

摩西的禱告，或者說，⼈簡單地轉回到棄絕的⼼態，這就平息了神的忿

怒。 

 

11:4 他們中間的閒雜⼈⼤起貪欲的⼼．以⾊列⼈又哭號說、誰給我們⾁吃

呢。 

 

“他們中間的閒雜⼈” 代表軟弱的⼈，同時也代表魂較低的部分，因這赤裸

⽽受苦，就渴望找點滿⾜。這軟弱的部分見自⼰失去了貪求的食物就哭嚎。然

⽽，它不敢直接求自⼰想要的東西；只敢說，誰給我⾁吃呢？誰給我些安慰為

食物呢？它甚⾄經常拖拽著魂較⾼的部分（這部分也有份於它的痛苦）也跟著

犯罪了。 

 

11:6 現在我們的⼼⾎枯竭了、除這嗎哪以外、在我們眼前並沒有別的東

西。 

 

這些不忠的⼈追想過去的經歷實⾏，以滋養他們的自愛。他們細述在埃及

（⼀個複雜的國家）品嘗的各種滋味，雖然很遺憾那些都是屬⾁體的低級趣

味。神若希望他們繼續成長，並且魂較⾼部分極少或無份於這些抱怨，神就什

麼也不給他們，免得有可感知的安慰攔阻他們超越萬事，只達於神。但當他們

的意志參與其中，神就給他們⼀種可⼝的、能滿⾜他們的事物。⽽這些⼈沒看



 3 

出這是因他們過失⽽有的懲罰，反以為自⼰得了個⼤恩典，在這件事上他們⼤

⼤受欺了。  

以自⼰利益為中⼼的⼈會說，神為自⼰⾏了神跡，神把他們所求的賜給了

他們。⽽且還說，“我們⼼⾎枯竭了”，沒有什麼東西維持我們，“除了嗎哪，在

我們眼前並沒有別的東西”。在信⼼的晦暗不明中，我們既看不見，也嘗不到什

麼，只看見這個讓我們厭煩的信⼼。因為賜給我們的嗎哪雖然是⼀種純潔的、

實質性的食物，卻既不滿⾜我們的⼝味，也不滿⾜眼目。 

 

11:10 百姓的抱怨讓摩西覺得難以忍受（另譯）。 

 

有屬靈眼光的引導者很難忍受這些⼈的胡⾔亂語，他們懷念蔥蒜，也就是

過去他們低劣的產出，他們無法滿⾜於“信⼼和棄絕給神”這樣純淨的食物。這

對屬靈引導者來說是難以忍受的。 

 

11:11 摩西對耶和華說、你為何苦待僕⼈、我為何不在你眼前蒙恩、竟把

這管理百姓的重任加在我身上呢． 

 

他有愛地向神抱怨，神加給他的軛太重了，要他引導這樣為數眾多的屬⾁

體之⼈，這些⼈在跟隨聖靈的道路上難處很⼤。 

 

11:12 這百姓豈是我懷的胎、豈是我⽣下來的呢。你竟對我說、把他們抱

在懷裡、如養育之⽗抱吃奶的孩⼦、直抱到你起誓應許給他們祖宗的地去。 

 

神吩咐某些⼈帶領眾多屬靈兒⼥的⽅式是美善可稱頌的：抱在懷裡、如養

育之⽗抱吃奶的孩⼦、直抱到應許之地。神啊，那些蒙你賜⼀個摩西做引導者

的⼈真是有福的。但這位摩西要受很多苦。唉，他不光要指引幫助他們，還必

須承受他們所有的痛苦。 

 

11:14 管理這百姓的責任太重了、我獨自擔當不起。 

11:15 你這樣待我、我若在你眼前蒙恩、求你立時將我殺了、不叫我見自

⼰的苦情。 

 

他看見他們的不忠時，受了死⼀樣的痛苦。不是惋惜或煩惱的痛苦，⽽是

神的⼿所加的痛苦：當自我為中⼼的⼈靠近摩西這樣的⼈，就會讓摩西這樣的



 4 

⼈遭受地獄的痛苦，⽽且這事經常發⽣。他受託引導這麼多⼈，這些⼈不忠，

不順從恩典，於是摩西這樣的⼈渴望神救他脫離這些患難，否則寧可死。 

 

11:18 又要對百姓說、你們應當自潔、預備明天吃⾁、因為你們哭號說、

誰給我們⾁吃、我們在埃及很好．這聲音達到了耶和華的耳中、所以他必給你

們⾁吃。 

11:19 你們不⽌吃⼀天、兩天、五天、⼗天、⼆⼗天、 

11:20 要吃⼀個整月、甚⾄⾁從你們鼻孔里噴出來、使你們厭惡了、因為

你們厭棄住在你們中間的耶和華、在他面前哭號說、我們為何出了埃及呢。 

 

神把百姓想要的東西給了他們，用⼀些可感知的恩賜滿⾜他們⼝味⼀些時

日，有時甚⾄很長時間。這讓他們以為自⼰⼤功告成，進⼊了⼀個新⽣命，過

上了新⽣活，但這不過是感官享受和自愛的階段⽽已。當主對他們說，“你們應

當自潔，預備明天吃⾁”，神彷彿在說，“因你們不願讓神聖別你們，那就自潔

吧；回到你們的舊作法，你們會吃到⾁，也就是說，你們會嘗到屬感官的快

樂，你們還以為是屬靈的；（這些只會滿⾜靈的貪欲），你們會吃到厭煩，那

時就會領會先前純淨食物的價值了。 

 

11:21 摩西對耶和華說、這與我同住的百姓、步⾏的男⼈有六⼗萬、你還

說、我要把⾁給他們、使他們可以吃⼀個整月。 

 

摩西在經歷了神權能的這麼多確據後，竟然還會懷疑，這只是為了我們得

啓示。神許可祂僕⼈們有這樣的懷疑，好從他們傳出神親自宣佈的訓令，以回

答他們。使徒們眼見五餅⼆魚的繁增就是這樣的例⼦。使徒們說：“這裡只有五

個⼤麥餅和兩條魚”，但那餵飽眾多⼈的又是什麼呢？但耶穌借此機會教導他

們，並⾏了祂的神跡。 

 

11:23 耶和華對摩西說、耶和華的膀臂豈是縮短了麼．現在要看我的話向

你應驗不應驗。 

 

但神表明凡事對祂膀臂的能⼒來說都很容易，沒有什麼是祂能⼒範圍之外

的，因為祂的能⼒本為無限；我們用自⼰軟弱無能的理性去揣測神能⼒的時

候，就是錯誤判斷了神。於是，神告訴我們，祂藉僕⼈們的⼝所說的話經常顯



 5 

得不可思議，但都會被祂的作為所證實，有⼀天在⼈們認為最不可能的那些事

上，⼈們要看見祂能⼒的果效。 

 

11:25 耶和華在雲中降臨、對摩西說話、把降與他身上的靈分賜那七⼗個

長老．靈停在他們身上的時候、他們就受感說話、以後卻沒有再說。 

 

⼀個堅立在神自⼰裡面的⼈是如此透明無遮蔽，不在任何好事上居功，這

樣的⼈同意神取去⼀切曾給他的東西，毫不抗拒，並為神把那些東西分給別⼈

⽽感到⾼興，因為他不尋求自⼰的榮耀，只尋求神的榮耀。 

 

11:28 摩西的幫⼿嫩的兒⼦約書亞、就是摩西所揀選的⼀個⼈、說、請我

主摩西禁⽌他們。 

11:29 摩西對他說、你為我的緣故嫉妒⼈麼。惟願耶和華的百姓都受感說

話、願耶和華把他的靈降在他們身上。 

 

摩西只求神的榮耀，這樣極其純潔的熱⼼讓他對約書亞作了這番美好的答

復。當處於享受恩典階段的⼈擔⼼已經死⼰之⼈的榮耀旁落時，死⼰之⼈也會

做同樣的事。他們不介意自⼰為神的權益和別⼈的益處⽽失去⼀切。他們會

說，“為何要為我的緣故嫉妒⼈呢？我們只當為神的嫉妒⽽嫉妒，神只會為祂自

⼰的榮耀起嫉妒⼼。因此，我們當只為神的榮耀旁落⽽起嫉妒⼼。我們應像摩

西那樣，熱切盼望所有⼈都達到同樣的⾼度，都同有神的靈。摩西的這些話多

麼美好，這些應⽣機地刻在那些用神話語和神聖餐服事⼈的⼈⼼中！“惟願耶和

華的百姓都受感說話，願耶和華把祂的靈降在他們身上！”保羅也有同感：“這

有何妨呢？無論如何基督都被傳開了，我為此就歡喜，⽽且還要歡喜。”所有耶

穌基督的真愛⼈都當像這聲音的忠實回音，這出自⼀種不摻雜個⼈利益的愛。 

 

11:33 ⾁在他們牙⿒之間、尚未嚼爛、耶和華的怒氣就向他們發作、用最

重的災殃擊殺了他們。 

 

可憐的⼈啊，你品嘗著新得的愉悅，以為是得到了⼤恩典，卻不過是你屬

靈的淫欲⽽已，神要讓你為這點快樂付很重的代價。你還沒有滿被這些表面上

的甘甜充滿，神就出於祂的憐憫和公義給你差來⼀個⼤⽽可畏的災殃。這些嘗

過純潔信⼼之嗎哪的⼈，退回到了可感知事物中，⼈若知道神是怎麼懲罰這些

⼈在靈性上的貪欲和對屬靈甘甜的貪求，就會被嚇到。讓⼈變為靈性上的貧窮



 6 

看似是神嚴厲待⼈，實則是憐憫。忍受這憐憫的嚴厲遠勝過因為追求靈性上可

感知的甘甜⽽遭受神公義的嚴厲。 

 

11:34 那地⽅便叫作基博羅哈他瓦〔就是貪欲之⼈的墳墓〕、因為他們在

那裡葬埋那起貪欲之⼼的⼈。 

 

因神對我們唯有憐憫的公義，即使在祂最⼤的嚴厲之中，祂對這些⼈奇特

的懲罰通常也是“貪欲之⼈的墳墓”。因為經過這漫長可怕的懲罰後，他們對神

的事物就失去了所有屬⾁體的慾望；他們把⼀切慾望留在了這地⽅，就沒有耽

延地從這地⽅出來，搬到另⼀個更長進的地⽅。 

 

 

                                                          

第⼗⼆章 
 

12:1 摩西娶了古實⼥⼦為妻．米利暗和亞倫、因他所娶的古實⼥⼦、就毀

謗他、 

12:2 說、難道耶和華單與摩西說話、不也與我們說話麼．這話、耶和華聽

見了。 

12:3 摩西為⼈極其謙和、勝過世上的眾⼈。 

 

處於被動⽣命階段 的⼈在這階段的平靜時期，經常會以為自⼰已經經歷完

了所有階段；他們很自然地想要講述並寫作關於神的事，他們說服自⼰，以為

自⼰已經達到了與神聯合的境地。可實際上他們離此非常遙遠，儘管他們說自

⼰與摩西（已經達到神自⼰裡面的⼈）同有⼀靈，說自⼰也從神聽到了同樣的

話語，但他們是⼤⼤自欺了。 

神見到他們犯這個錯誤，就親自袒護摩西這樣極為聖潔、已經與神聯合的

⼈，因為他們為⼈極為謙和，世上並沒有這樣的謙和。聖經這樣說是因為這不

再是地上的謙和，⽽是天上的、神自⼰的謙和。聖經在這裡提到這謙和是有用

意的，因為這謙和是區分出在神自⼰裡面之⼈的主要素質。 

 

12:6 耶和華說、你們且聽我的話、你們中間若有先知、我耶和華必在異象

中向他顯現、在夢中與他說話。 

12:7 我的僕⼈摩西不是這樣、他是在我全家盡忠的。 



 7 

12:8 我要與他面對面說話、乃是明說、不用謎語、並且他必見我的形

像．你們毀謗我的僕⼈摩西、為何不懼怕呢。 

 

神這番話清楚表明瞭被動亮光階段，和與神聯合階段的區別，重復說是為

了讓⼈更明白。神用異象和夢，在陰影和謎語的遮蔽下（藉此形成祂與他們的

某種隔離）對處於亮光階段的⼈交通祂自⼰；但對那些已經被聖化的⼈，神⼝

對⼝地說話，從本質到本質，是用注⼊的⽅式，不是別的⽅式。這本質的話語

是不會謬誤的，只能被接收到魂 的本質里，當要表達這些話語的時候再從那裡

流⼊魂的各個官能。這就是和前者的區別：前者恩典主要是在魂的官能里，所

以是能意識到的、明顯的，可感知的。 神又說，這個已經在神裡面的摩西是面

對面看見神，他已經在神裡面被置於神自⼰的真理里；但其他⼈只是在黯淡的

影像中模糊看見真理。 

 

12:10 雲彩從會幕上挪開了、不料、米利暗長了⼤痲瘋、有雪那樣白．亞

倫⼀看米利暗長了⼤痲瘋、 

 

對米利暗的懲罰表明神不會不用“千般軟弱”這樣的“麻風病”打擊這些自以

為是的⼈，這病要害七天。這與七宗罪有關（之前在利未記 26:24提過），通

常神會用這種⽅式懲罰這類⼈。 

 

12:13 於是摩西哀求耶和華說、 神阿、求你醫治他。 

12:14 耶和華對摩西說、他⽗親若吐唾沫在他臉上、他豈不蒙羞七天

麼．現在要把他在營外關鎖七天、然後才可以領他進來。 

  

神垂聽摩西的哀求，答應醫治他姐姐，但要流放七天，也就是說，她需要

在眾⼈眼前忍受與七宗罪有關的所有軟弱，請承受困惑混亂，才能得釋放。這

些⼈的諸般軟弱會被眾⼈知曉，這是真正屈辱所在，也是對症他們自以為是的

良⽅。 

 

                                                          

第⼗三章 
 

13:2 你打發⼈去窺探我所賜給以⾊列⼈的迦南地、他們每支派中要打發⼀

個⼈、都要作首領的。 



 8 

13:3 摩西就照耶和華的吩咐、從巴蘭的曠野打發他們去、．他們都是以⾊

列⼈的族長。 

13:23 他們到了以實各⾕、從那裡砍了葡萄樹的⼀枝、上頭有⼀掛葡萄、

兩個⼈用槓抬著．又帶了些⽯榴和無花果來。 

 

只有從果⼦才能認識這地。被打發去窺探這地的⼈所抬的這掛巨⼤的葡

萄，證明瞭這地的肥沃多產。葡萄裡面存有純愛的美酒，不是為自⼰，乃是為

壓榨它的⼈。神得了它所有的榮耀，鄰捨們得了它所有的益處。這掛葡萄還標

誌著那些已經進⼊神裡面的⼈彼此之間的聯合，神就是那應許之地。因⽽每顆

葡萄都聯合在同⼀掛葡萄中。但這聯合是建立在耶穌基督這根基上，耶穌基督

是葡萄，也是葡萄樹。 

 

13:27 又告訴摩西說、我們到了你所打發我們去的那地、果然是流奶與蜜

之地、這就是那地的果⼦。 

 

這地，是神，是我們的中⼼，我們的起源和歸宿。這地流著奶與蜜。那些

已經有福地進⼊這地的⼈，他們的溫柔沒有限量，從他們流出豐富的神聖話

語，全然柔和可悅，作為給小孩⼦們的奶與蜜。 

 

13:30 迦勒在摩西面前安撫百姓、說、我們立刻上去得那地吧、我們⾜能

得勝。 

 

⼀個滿有信⼼的⼈凡事都從神的良善和⼒量來看。因此，他們滿有勇氣，

也能激勵鼓舞別⼈。迦勒說，我們去吧，雖然困難重重，但我們什麼都不用

怕，因為我們靠神的良善⾜以征服我們靠自⼰的⼒量征服不了的，神應許了：

“我們在神裡面能做成⼤事，祂要親自踐踏我們的仇敵”，所以神很容易就能使

我們戰勝敵⼈。 

 

13:31 但那些和他同去的⼈說、我們不能上去攻擊那民、因為他們比我們

強壯。 

 

相反，只相信自⼰的⼈看事物只從自身⼒量的角度看，結果⼀看這局面就

絕望了，認為自⼰無法成功，還牽動別⼈也絕望，說他們太弱小，怎能指望達

到這麼⾼的境界。的確，我們若看自⼰的⼒量，絕不可能達到；但在神凡事都



 9 

能，⼈只需要對神有信⼼就⾏了，正如耶穌基督應許的：“在信的⼈，凡事都

能”。  

 

 

                                                          

第⼗四章 
 

14:1 當下全會眾⼤聲喧嚷、那夜百姓都哭號。 

14:2 以⾊列眾⼈向摩西亞倫發怨⾔、全會眾對他們說、巴不得我們早死在

埃及地、或是死在這曠野。 

 

滿了自愛、只信任自⼰⼒量的⼈竟然能用錯謬的議論⼤⼤削弱那些棄絕之

⼈對神的信⼼和信任，他們怎麼會有這麼⼤的影響⼒，真叫⼈稀奇。他們使棄

絕之⼈陷⼊混亂，甚⾄哭嚎發怨⾔，後悔離開了起初被擄之地，以為當初自⼰

雖然很痛苦，但起碼活得很安全。 他們埋怨引導者，指控是引導者讓他們損失

⾄此的。軟弱的⼈與這些滿了自愛之⼈談話結果往往如此，自愛之⼈細細講述

悲傷的例⼦，好使他們轉離這條純潔的道路。為了讓⼈們確信自⼰會滅亡，自

愛之⼈不遺餘⼒地勸說，他們無法忍受⼈把自⼰完全信託給神。 

 

14:3 耶和華為甚麼把我們領到那地、使我們倒在⼑下呢．我們的妻⼦和孩

⼦、必被擄掠、我們回埃及去豈不好麼。 

 

這些⼈經常後悔沒死在複雜之地，他們以為在那裡自⼰的救恩更穩妥。他

們卻沒看出，沒辦法回到埃及了，因為所有的路都被封死了。他們希望⾄少能

死在這個信⼼的⼤曠野，這裡還存留⼀點點希望，還沒有完全失去希望。 

他們很清楚只有神自⼰能夠帶領他們進⼊應許之地，於是說，“願神不要把

我們領到那地”。他們不再信任神的良善和能⼒，他們因不忠⽽脫離了棄絕的狀

態，這給他們帶來了不可思議的苦難。可憐的瞎眼⼈啊！你們竟以為必須靠自

⼰的⼒量打敗為數眾多的仇敵！這是⼤⼤受欺了！這些仇敵的⼒量是隨著你們

逐漸認識到自⼰的軟弱⽽漸漸展示給你們的。這就是為何你們會說，自⼰的妻

⼦和孩⼦—也就是你們魂較低的部分—必被擄掠，你們自⼰要倒在罪的劍下

了。不，不，你們若不出離棄絕，絕不會倒下。⽽你們因為不信任神⽽招致的

難處比你們懼怕的⼀切難處都要⼤。對於你們這樣靈程的⼈，這是你們能陷⼊

的所有罪的根源。 



 10 

 

14:4 眾⼈彼此說、我們不如立⼀個首領、回埃及去吧。 

 

他們實在盲目，竟還在商議要回起初被擄之地，卻不想這是不可能的。他

們也不想，既然神對他們另有計劃，就不會引導他們再回埃及，沒有神的同

在，他們必然毫無防守之⼒就落⼊強敵⼿裡，這些敵⼈會比他們所懼怕的應許

之地的那些敵⼈更強⼤。 

他們想立個新首領，這個首領會贊成他們自⼰的判斷，並可以領他們回到

先前的活動和做法中。 

 

14:5 摩西亞倫就俯伏在以⾊列全會眾面前。 

 

摩西和亞倫俯伏在地這件事指明，很屬靈的⼈非常容易就可以放棄所信託

給他們引導的⼈。別⼈卻非如此：他們有很多留戀，用各種⽅式努⼒要留住他

們所引導的⼈。前者俯伏的做法是因為他們已經死⼰，意識到他們自⼰裡面既

沒有任何良善，也沒有⼒量幫助神賜給他們的⼈，所以他們放⼿毫無困難；但

別的⼈做法正相反，因著傲慢⽽以為自⼰比任何⼈都更適合引導⼈。 

 

14:6 窺探地的⼈中、嫩的兒⼦約書亞、和耶孚尼的兒⼦迦勒、撕裂衣服、 

14:7 對以⾊列全會眾說、我們所窺探經過之地、是極美之地。 

14:8 耶和華若喜悅我們、就必將我們領進那地、把地賜給我們、那地原是

流奶與蜜之地。 

 

在⼀⼤群靈性軟弱的⼈當中經常能找到堅定和長進的⼈，這些⼈扶持眾

⼈，用自⼰的經歷讓眾⼈相信，應許給完全棄絕自⼰給神之⼈的那地是佳美

的，被堅立在那地有諸多益處。這些⼈還說，神若喜悅他們，也就是說，如果

神引導，同時他們也讓自⼰被神引導到神面前，他們就必被領進那地。⽽這麼

多⼈⾛出複雜道路，卻只有極少數能進⼊神自⼰裡面，幾乎所有⼈都死在路

上，原因在於他們變得不信任神，於是松懈放慢了腳步，⽌步不前，⽽且經常

完全脫離了正軌。 

 

14:9 但你們不可背叛耶和華、也不要怕那地的居民、因為他們是我們的食

物、並且蔭庇他們的已經離開他們、有耶和華與我們同在、不要怕他們。 

 



 11 

聖經宣告以下情形就是背叛神：脫離棄絕狀態，不願意被神引導，擺脫神

的吩咐，不再盲目依靠神，開始思索如何自⼰引導自⼰。這段聖經勸我們不要

害怕，⽽是要勇敢地棄絕自⼰給神；因為靠著神的⼒量我們就能像吃食物⼀樣

吞滅公敵，和罪本身，⽽敵⼈和罪都無法傷害我們；因為只有當我們出離棄絕

狀態的時候它們才能傷害我們；只要我們繼續留在神的⼿中，罪的⼀切權勢和

惡意都從我們被挪去；罪和所有鬼魔都對我們沒有能⼒，因為它們看見罪的權

勢和防衛就是它的毒刺和惡意；這些已被挪去，神沒有離開我們，我們的旨意

保持與神的旨意聯合，那麼我們就沒有什麼可懼怕的。但我必須要強調，前提

是我們保持與神的旨意聯合，保持棄絕狀態，否則凡事都可能傷害我們。但

是，我們絕不會滅亡，除非不信任神，或缺乏棄絕自⼰的信⼼和勇氣。有這信

⼼和勇氣，我們就能在極⼤危險中也棄絕自⼰，絲毫不考慮我們自⼰的利益，

或者擔⼼未來會發⽣什麼。 

 

14:10 但全會眾說、拿⽯頭打死他們⼆⼈。忽然耶和華的榮光、在會幕中

向以⾊列眾⼈顯現。 

 

那些受反思影響的⼈，擔驚受怕，聽不進去智慧的規勸，他們甚⾄想拿⽯

頭打死給他們提這麼好建議的⼈；也就是說，他們想用從內⼼的剛硬⽽來的想

法說服自⼰；但神有無限的良善，見他們全都要滅亡了，就差遣⼀束光，也就

是祂的榮光迅速顯現。 

 

14:11 耶和華對摩西說、這百姓藐視我要到幾時呢、我在他們中間⾏了這

⼀切神跡、他們還不信我要到幾時呢。 

 

同時，神公正地指出這百姓的小信，他們懷疑神，這樣下去會沈⼊深淵，

除非神伸出⼿拉他們⼀把；因為在神給了我們祂能⼒和護庇的許多證據之後，

我們還不信任神，沒有什麼比這更傷神的⼼。 

 

14:12 我要用瘟疫擊殺他們、使他們不得承受那地、叫你的後裔成為⼤

國、比他們強勝。 

14:13 摩西對耶和華說、埃及⼈必聽見這事、因為你曾施展⼤能、將這百

姓從他們中間領上來。 



 12 

14:14 埃及⼈要將這事傳給迦南地的居民、那民已經聽見你耶和華是在這

百姓中間．因為你面對面被⼈看見、有你的雲彩停在他們以上、你日間在雲柱

中、夜間在⽕柱中、在他們前面⾏。 

14:15 如今你若把這百姓殺了、如殺⼀⼈、那些聽見你名聲的列邦必議論

說、 

14:16 耶和華因為不能把這百姓領進他向他們起誓應許之地、所以在曠野

把他們殺了。 

 

神威脅要擊殺這些⼈，因為他們不信；但摩西⼀為他們求情，神就饒恕了

他們。這位神忠⼼的執事到底為他們獻上了怎樣的祈禱呢？是告訴神，為了神

自⼰的榮耀，不要因百姓偏邪不忠就棄絕他們，殺他們。百姓因偏邪不忠都要

跌倒，他們想著要避免⼀個想象中的滅亡，卻被真正的罪（不是表面的罪）毀

滅，實實在在陷⼊⼀個名副其實的深淵。 

已經死⼰的⼈不再顧自⼰的利益，因此摩西甚⾄不回應神向他個⼈顯明的

善意 ，⽽是只關⼼神托付他帶領的這條道路的利益，告訴神⾛主動活躍道路的

⼈看見那些⾏在信⼼和單純路上的⼈因某些可見的災難⽽跌倒，會有怎樣的兩

種反應，這兩種反應既對神不公，也對棄絕自⼰給神之⼈不公。 

第⼀種反應是責備“棄絕給神”這種做法，⽽不是看⼈本身的過失，⼈跌倒

正是因為出離了棄絕的狀態。他們會馬上宣稱：看看“棄絕自⼰”是什麼下場！

這條路不過是欺騙⽽已，根本不能把⼈帶到神那裡，只會把⼈從“關⼼自⼰”

（也就是埃及）中拉出來，把⼈帶到信⼼的曠野，⼈在曠野既然已經失去了維

繫自⼰的那些做法，就變得無能為⼒，無法如願被帶到神那裡，相反，神會因

⼈的魯莽⽽懲罰⼈，讓⼈滅亡。這就是複雜之⼈對此常見的⼀種想法。 

第⼆種反應是總是努⼒說服別⼈，那些不幸跌倒的⼈是靈命最長進的，已

經過上在神自⼰裡面的神聖⽣活，凡事都與神有了本質的聯合，若非⼤⼤不

忠，否則不可能跌落。因此他們揚⾔，這樣跌倒的⼈是像摩西那樣蒙神面對面

顯現的⼈。這是魔鬼的詭計，要攔阻⼈棄絕自⼰，因為聖潔的棄絕使魔鬼對⼈

毫無辦法。 

 

14:17 現在求主⼤顯能⼒、照你所說過的話說、 

14:18 耶和華不輕易發怒、並有豐盛的慈愛、赦免罪孽和過犯、萬不以有

罪的為無罪、必追討他的罪、自⽗及⼦、直到三、四代。 

14:19 求你照你的⼤慈愛、赦免這百姓的罪孽、好像你從埃及到如今、常

赦免他們⼀樣。 



 13 

 

於是摩西祈求神為了祂自⼰榮耀的緣故，拉這些⼈脫離極⼤的滅亡，免得

別⼈趁機譴責這條道路。摩西也訴說神的慈愛憐憫，提醒神祂可以憑良善輕易

除去這罪，也可以憑公義輕易地懲罰這罪。摩西求神赦免這罪。 

 

14:20 耶和華說、我照著你的話赦免了他們。 

14:21 然我指著我的永⽣起誓、遍地要被我的榮耀充滿。 

 

神赦免了，但祂宣告這樣做僅僅是為了祂自⼰的榮耀，好讓全地都知道祂

引導那些棄絕給祂之⼈的浩⼤能⼒。祂指著自⼰的永⽣起誓，藉此表明祂住在

這條道路上，並藉這條棄絕的道路把祂自⼰的⽣命永遠地交通給⼈。 

 

14:22 這些⼈雖看見我的榮耀、和我在埃及與曠野所⾏的神跡、仍然試探

我這⼗次、不聽從我的話、 

14:23 他們斷不得看見我向他們的祖宗所起誓應許之地、凡藐視我的、⼀

個也不得看見、 

 

所有太過搖擺不定、猶豫不決，出離了棄絕，經常不信任神的⼈；以及不

盲目遵從神，因小信多次試探神的⼈；都不得看見應許之地。也就是說，他們

斷不能在今⽣就進⼊神自⼰裡面，⽽是會死在曠野途中。他們決不能到達應許

之地單單就是這個原因。假如他們憑著盲目的棄絕讓自⼰被神引導，想也不想

著自⼰，可以很確定他們會到達應許之地。唉，但幾乎所有⼈都倒斃途中，有

些早，有些晚，但都失去了看見應許之地的福分。他們不僅進不去，⽽且從看

見上決不能對之有真知識。議論中傷這條道路，責備誹謗“信⼼”和“棄絕給神”

的那些⼈，也決不能有使他們領悟這道路和這地（也就是魂在神裡面的安息）

的真理亮光。他們在這世上絕不能理解這事。 

這幅畫面極為清晰全面地表明，為數眾多的⼈因不忠⽽死在了內在曠野的

道路上，只有少數⼈⾜夠忠信，到了目的地。聖經里罕有哪處比這裡描述這件

事描述得更自然。 

 

14:24 惟獨我的僕⼈迦勒、因他另有⼀個⼼志、專⼀跟從我、我就把他領

進他所去過的那地．他的後裔也必得那地為業。 

 



 14 

迦勒有堅定的靈和恆定的信⼼，既不猶豫，也不懷疑，⽽是憑著盲目的棄

絕，毫不抗拒地讓自⼰被神引導。他已經見過那地，去過那裡，出離奧秘情

形，進⼊了聖化情形，但是他在聖化情形里還在受試驗，並沒有永遠穩固在其

中。神說迦勒既然忠⼼跟從神，神就要把他領進他窺探過的那地，也就是說，

神要把“極為恆定地住在神自⼰裡面”的福境賜給他，這有福境界他已經預嘗

過，但持續時間都很短。他的後裔，有他印記的⼈們，也就是那些有信⼼，不

顧自⼰地完全交托給神的⼈，也必得那地為業。意思就是說，他們也必永久擁

有住在神裡面的情形，這情形會變得如此親密和熟悉，他們在其中長進得如同

自然⽽然⼀樣，住在其中為業。 

迦勒出於猶⼤支派，猶⼤支派預表在耶穌基督里靈命強壯的⼈，耶穌基督

是這個家族的首領、中⼼和目標。他們有獅⼦的勇氣，因他們所有的勇氣都在

耶穌基督里，他們不再有自⼰的勇氣。但所有支派里只有⼀個猶⼤支派，也就

是說，所有屬靈⼈中，只有那些像獅⼦⼀樣勇敢，把自⼰交托在神⼿裡，毫不

退後，才能進⼊到神自⼰裡面。但是，這勇氣不在他們自⼰里，⽽是在耶穌基

督里。 

 

14:25 亞瑪⼒⼈和迦南⼈住在⾕中、明天你們要轉回、從紅海的路往曠野

去。 

 

要是知道懷疑和不信任會對⾛內里⽣命道路的⼈帶來怎樣的傷害，⼈就會

⼤⼤驚奇了。這些不忠是⼤⼤倒退的原因，因此我們看見這民眼看就要進⼊美

地，卻轉回了，他們追溯從前腳步，折回到出發地—起初的曠野。許多⼈也是

如此，他們畢⽣都在進⽽又退，沒取得任何明顯的進步，⼆⼗年處於同⼀靈

程，最後離世了，什麼也沒做成，只是進⽽又退，做⽽又撤。我們在靈命道路

上只能是要麼做這個，要麼做那個。 

 

14:26 耶和華對摩西亞倫說、 

14:27 這惡會眾向我發怨⾔、我忍耐他們要到幾時呢、以⾊列⼈向我所發

的怨⾔、我都聽見了。 

 

神稱這些⼈是惡會眾，因為他們詆毀真理的道路，神引導這些⼈憑著盲目

的棄絕⾛在這路上。神被他們⼤⼤冒犯了。那些⼈敵對神和神最親密的朋友

們，攻擊神最尊重的⼈，怎能不被稱之為惡呢？無論他們的動機如何好，他們

的熱⼼不是照著知識或真分辨⼒。 



 15 

 

14:28 你們告訴他們、耶和華說、我指著我的永⽣起誓、我必要照你們達

到我耳中的話待你們。 

 

神指著自⼰所起的這誓顯明瞭百姓對祂冒犯的程度很嚴重。懷疑祂的能

⼒，就是懷疑祂的所是；懷疑神的能⼒或良善就等於摘掉了神的名號；否定了

神實現應許的能⼒，以及許下承諾的良善意願。因此神又說，我必要照你們達

到我耳中的話待你們。這彷彿是說，你們怎麼把自⼰信託給我的能⼒和良善，

我就怎麼對待你們，⽽你們對我的能⼒和良善都質疑了。 

 

14:29 你們的屍首必倒在這曠野、並且你們中間凡被數點、從⼆⼗歲以外

向我發怨⾔的、 

14:30 必不得進我起誓應許叫你們住的那地、惟有耶孚尼的兒⼦迦勒和嫩

的兒⼦約書亞、才能進去。 

 

我使你們脫離你們複雜的諸般勞苦，為讓你們到達應許之地，但你們都要

死在半路，在這曠野中，只有那些有單純和年輕⼼靈的孩⼦們例外，他們沒有

故意陷⼊不信任，他們只是受別⼈影響，純粹出於軟弱⽽跌倒過；還有那些保

持⼼靈單純的⼈，雖然年輕、不太長進，但既沒有懷疑，也沒有抱怨過。 

在出埃及（複雜之地）的超過六⼗萬⼈當中，只有兩⼈到達了神自⼰裡

面，其餘⼈都因缺乏信⼼和棄絕⽽倒斃路上。這清楚說明，所有⼈都蒙召⾛這

條路奔赴終點，也就是回到本源—神自⼰—那裡，⼈若⾜夠忠信，讓自⼰被神

引導到那裡，就必到終點。神呼召他們所有⼈，只有極少⼈到達終點。 但到不

了終點的原因不在神這⼀面。神是無限的良善，凡必須的，祂從不留下不給那

些願意要的⼈。祂不僅願意所有⼈都得救，⽽且願意所有⼈都達到受造的目的

地—神自⼰那裡。否則，沒有⼈能得救，也沒有⼈能到達終點，進⼊對救恩的

享受。對每個蒙揀選的⼈，今⽣若沒達到，就需要來⽣達到。因為基督徒若不

完全，就無法進⼊對永遠救恩的享有；凡不完全的，有哪怕⼀點點自我中⼼

的，都不能夠進⼊神，也不能進⼊祂榮耀的天堂。沒達到的⼈不得享受這些，

是因為他們缺乏忠信。 

這裡多次提到忠信，⼈們可能以為忠信指的是⼀種積極活躍的⽅式，比如

謹⾔慎⾏、謹守規條，自⼰多⽅勞苦等。不是的，這個靈程的忠信指的不是這

些，⽽是僅指相信神和棄絕自⼰—相信神是全然良善，和全能的。全然良善，

從不丟棄那些棄絕自⼰給祂之⼈，正如祂藉以賽亞對我們說的：“婦⼈焉能忘記



 16 

他吃奶的嬰孩、不憐恤他所⽣的兒⼦。即或有忘記的、我卻不忘記你”。神既然

對凡信託給祂的⼈有諸多的慈愛良善，那麼懷疑神的良善就最是傷神的⼼。另

外，神有完全的能⼒維繫我們。祂藉以賽亞說：“你便知道我是耶和華、等候我

的必不⾄羞愧。”但以理在獅⼦坑里沒有受傷害，因為他信任他的神。這忠信的

第⼆個點在於靈里貧窮，從不因著自⼰的掛慮⽽回到⼰裡面，從不為自⼰的狀

況掛慮或焦急，⽽是連我們的救恩和永⽣都交托給神。這就是盲目的棄絕。不

看自⼰的利益，⽽是讓自⼰被神引導，就像⼀個盲⼈被嚮導領著⼀樣。 

 

14:31 但你們的婦⼈孩⼦、就是你們所說、要被擄掠的、我必把他們領進

去、他們就得知你們所厭棄的那地。 

 

正如我先前說過的，這些小孩⼦們是單純、天真的⼈，他們靈命雖然不是

很長進，但還是到了終點。因為他們不跟隨自⼰的意念，⽽是讓自⼰被神引

導，就像小孩⼦⼀樣並不掛慮自⼰被帶到哪兒去。他們也不犯罪，因為他們甚

⾄不知道罪是何物。所以神說，我要把這些單純天真的⼈—就是你們所說要被

擄掠的—領到我自⼰裡面，我要讓他們進⼊神聖⽣命，好讓你們知道，信託給

我會有怎樣的益處，以及當初我呼召你們進美地時，你們所藐視的這無法⾔喻

的福樂有多⼤。 

 

14:32 ⾄於你們、你們的屍首必倒在這曠野。 

 

⼈真死⼰，才能進⼊應許之地。不僅如此，⼈應當經歷自⼰的卑劣，從⽽

腐朽了，正如耶穌基督說的：“⼀粒麥⼦若不落在地裡死了，仍舊是⼀粒”。所

以這腐朽指的就是麥⼦的死，死是腐朽的原因。在曠野腐朽的這些屍首預表的

就是⼀種可怕的死亡和腐朽，⼈必須從內在經歷這些才能在神里找到⼀個新⽣

命。 

⾄於不忠的⼈，神不把應許之地在今⽣給他們展現，他們的身體死了，必

須留在曠野，曠野指的就是來⽣對他們的煉淨，也在今⽣做⼀個範例，先死⼰

才能達到完全。這死是令他們驚訝的。 

但這段話真正的屬靈含義是，神讓那些抗拒祂的⼈經歷⼀種死，⼀種降

卑，遠比那些毫不抗拒地讓自⼰被神引導的⼈所經歷的更奇特難受；因為他們

犯了許多不忠，他們在今⽣就不能勝過這個死亡和腐朽的情形，從裡面出來。

這段聖經中“屍首必倒在這曠野”很好地描述了這個意思，彷彿神對那些抗拒祂



 17 

的⼈說，你們必耽延在死亡的睡眠中，處於自⼰的敗壞中，決不能從中出來；

⽽那些相信並信靠我的⼈，我已經使他們歡樂地從裡面出來了。 

 

14:33 你們的兒⼥必在曠野飄流四⼗年、擔當你們淫⾏的罪、直到你們的

屍首在曠野消滅。 

 

兒⼥們指的是那些出於軟弱⽽懷疑過、猶豫過，並參與其他⼈過犯的⼈。

所有⼈無⼀例外都要留在信⼼的道路上很長時間，直到所有腐朽都滅沒，才能

⾛出這個奧秘⽣活的模糊曠野，因為凡出於這腐朽的都不能進⼊神裡面。必須

經過這道路才能進⼊神裡面，但出於⼈腐朽的⼀切都不能住在神裡面。所以，

必須全然被湮滅在曠野，化成灰，這構成每條道路的終點，因為這引向目標。 

這裡的腐朽說的就是藉著我們祖先屍首的腐臭味，從我們自⼰出來的敗

壞。我們祖先的屍首指的就是⾁體，⾁體藉著亞當里的罪已經被敗壞，正如保

羅說的“罪的身體被滅絕”，這是必要的，“但受造之物仍然指望脫離敗壞的轄

制，得享神兒⼥自由的榮耀”。⽽且，因為所有屬靈⼈都犯了罪，要麼是自⼰犯

的，要麼是在亞當里犯的，所以都有必要經過或者自⼰的罪，或者祖先的屍

首，帶來的敗壞和腐朽。這很明顯。 

 

14:34 按你們窺探那地的四⼗日、⼀年頂⼀日、你們要擔當罪孽四⼗年、

就知道我與你們疏遠了。 

 

如前所述，從這段話不難看出，按照神慣常的做法，窺探那地就是永久情

形的前奏。因此說，四⼗年頂四⼗日，⼀年頂⼀日。 

 

14:40 清早起來上⼭頂去、說、我們在這裡、我們有罪了、情願上耶和華

所應許的地⽅去。 

 

那些意識到自⼰因退後不前⽽犯了罪的⼈，現在又犯了第⼆個錯，跟第⼀

個錯⼀樣不好。他們想要靠自⼰的努⼒升到神那裡，以為靠自⼰努⼒可以達到

目標：於是他們努⼒想要升到⼭頂。 

 

14:41 摩西說、你們為何違背耶和華的命令呢、這事不能順利了。 

14:42 不要上去、因為耶和華不在你們中間、恐怕你們被仇敵殺敗了。 

 



 18 

但有啓示的屬靈導師看見他們的錯誤，就智慧地告誡他們不要去，免得倒

在仇敵面前，因為照著自⼰的意願把自⼰置於某種情形中，就會在其中滅亡，

因為神不與他們同在。 

 

14:44 他們卻擅敢上⼭頂去、然⽽耶和華的約櫃和摩西、沒有出營。 

14:45 於是亞瑪⼒⼈、和住在那⼭上的迦南⼈、都下來擊打他們、把他們

殺退了、直到何珥瑪。 

 

那些⼈渴望靠自⼰的努⼒進⼊神並沒有呼召他們進⼊的道路，他們不顧忠

告，盲目地要進去。但神或屬靈導師都沒有引導他們如此⾏，於是他們被仇敵

所傷，被迫傷痕累累地返回原路。 

我們從中可以學到兩個真理。首先，只有神自⼰可以引導⼈進⼊祂的道

路；其次，我們切莫⼲預其中，⽽且神呼召我們進⼊某種道路的時候，我們也

切莫猶豫或找理由不去。在這民中，懼怕和輕率，懷疑和放肆，要受幾乎同樣

的懲罰。我們要讓自⼰被神引導，亦步亦趨地跟隨神的感動，既不先於神⽽⾏

動，也不退後，⽽是抱著完全棄絕給神的⼼態，任憑神帶領，耐⼼忍受跌倒帶

來的延誤，痛飲跌倒帶來的羞恥。神因能在完全程度上施⾏公義⽽滿⾜，我們

也當為此⾼興，⽽不是盼望神減少施⾏公義的程度。滿⾜於終⽣處卑微，不指

望也不努⼒要脫離卑微情形，除非神親自動⼿，我們才像個孩⼦⼀樣任憑神帶

領到祂想要我們去的位置。 

 

 

                                                          

第⼗五章 
 

15:26 以⾊列全會眾、和寄居在他們中間的外⼈、就必蒙赦免、因為這罪

是百姓誤犯的。 

 

此處聖經神清楚說明⾛內里⽣命道路的⼈（蒙揀選之⼈）和其他沒有此優

勢之⼈的區別。前者只會因為無知和弱點⽽犯罪，他們的意志保持與神聯合，

以致於他們寧可死，也不願得罪神。當他們以為自⼰所做的事是犯了罪，就會

極其難過；⽽且，如果他們故意犯了罪，就會因此出離了本來的情形，意志脫

離了與神旨意的⼀致、合⼀，或同化（取決於他們的靈程）。 



 19 

神無法忍受罪，若是意志犯了罪，犯罪那⼀刻就會立即與神分離，感知到

自⼰是故意犯了罪，這會讓他們如在地獄。但只要他們保持信⽽順從、與神旨

意聯合、凡事犧牲自⼰討神喜悅、愛神榮耀勝過愛自⼰利益，⽣機地經歷神純

潔的愛，他們就沒有主動犯罪，雖然表面上他們可能犯了罪，這是因為恩典(更

何況是顯著恩典)的所有果⼦都不與罪相容。因此，雖然他們告訴你，他們犯了

罪，可你會發現他們在認罪告解的時候，當你問他們是否清楚知道自⼰故意犯

了什麼罪，當你這樣追問的時候，他們會說不知道。恩典確實在他們裡面，他

們的意志停留在神裡面，雖然在奧秘的⿊暗中，他們的意志徹底與魂較低部分

發⽣的⼀切分離了。  

 

15:29 以⾊列中的本地⼈、和寄居在他們中間的外⼈、若誤⾏了甚麼事、

必歸⼀樣的條例。 

 

這條例也適用於和這民有來往的外⼈，就是那些與屬靈⼈聯合的⼈，雖然

可能沒被舉升到某靈程，但也進⼊了這靈程的⼈，以及所有不經意犯罪的靈程

相對低的⼈。 

 

15:30 但那擅敢⾏事的、無論是本地⼈是寄居的、他褻瀆了耶和華、必從

民中剪除。 

 

這句聖經重申了之前的意思：無論是靈命深的，從小被保守在神愛中，很

早進⼊這條道路的⼈；還是在別的道路上活到年老，最後終於進⼊這條道路的

⼈；只要這些⼈主動故意地去犯罪，就必然脫離本來的光景，從與神旨意聯

合，變為神的敵⼈，因此會從與神旨意聯合的那些⼈中被剪除，與之分離。當

然，這並不妨礙他們日後悔改並被拯救，但他們不再屬於這蒙揀選的族類，這

族類的⼈雖然可能確實有邪惡之處，也可能因軟弱犯過錯，但他們絕不會故意

冒犯他們⾄愛的神，願意當神的仇敵，因為這樣他們就會脫離了與這親愛⼦民

們的聯合，這族類的合宜素質乃是愛。 

所以正如保羅所說，那些嘗過神，後來又離開神的⼈，幾乎不可能回轉向

神，⾄少不會回到跌落前的程度。這些⼈回轉要比罪魁們回轉難得多，因為他

們最傷神的⼼。神曾給了他們那麼多祝福，更讓他們嘗到了祂愛情的純潔快

樂，用膀臂擁抱他們那麼長時間，他們卻主動離開神，尋求外在的虛空樂事，

宣稱自⼰與神為敵。光想想這事都讓⼈害怕，因為他們已經認識和嘗過神滋味

（是別⼈沒有過的），卻脫離了這位良善的⾄⾼者，他們的意志是上千倍的比



 20 

從前更邪惡，他們的靈是上千倍的比從前更墮落乖戾。因此，那些對神有更多

認識，對神的豐富有更多經歷之⼈的悖逆里有更多惡意。他們墮落的最明確標

誌就是，他們脫離了原本的道路，縱情追求外在的享樂，甚⾄詆毀原本的道

路，公開宣稱自⼰已經知道了原先道路的錯謬之處，最終徹底把自⼰交給罪。

相反，另有些⼈與神聯合，忠誠地留在神的道路中，切勿以為他們容易犯罪，

其實即使他們表面上看是犯了罪，但只要他們保持柔順，不管自⼰多糟糕都把

自⼰棄絕給神，只要他們因自⼰的敗壞⽽被降卑，渴望不得罪神，那麼儘管他

們可能以為自⼰犯了罪⽽感到極度難受，事實上他們並沒有犯罪。 

 

                                                          

第⼗六章 
 

16:1 利未的曾孫、哥轄的孫⼦、以斯哈的兒⼦可拉、和流便⼦孫中以利押

的兒⼦⼤坍、亞比蘭、與比勒的兒⼦安、 

16:2 並以⾊列會中的⼆百五⼗個首領、就是有名望選⼊會中的⼈、在摩西

面前⼀同起來。 

16:3 聚集攻擊摩西、亞倫、說、你們擅自專權、全會眾個個既是聖潔、耶

和華也在他們中間、你們為甚麼自⾼超過耶和華的會眾呢。 

 

很奇怪，他們不久前剛因為想抬舉自⼰到神並沒有允許的地位⽽受懲罰，

如今竟然又起了自⼤之⼼，覬覦摩西和亞倫的領導權。有個常見的現象：靈命

比較長進的⼈，在神呼召他們做事之前，就想要參與引導別⼈，幻想著自⼰比

那些神揀選用來引導⼈的⼈更擅長做這事。靈性⽣活中有個易犯的錯誤：不合

理地想著為別⼈勞苦。即使從靈命⼀開始有這想法也是錯的。在我們得到相應

的才幹和地位來成功地幫助別⼈以先，想幫助別⼈的這種想法不過是個謬誤的

熱⼼⽽已。很多⼈幻想自⼰能夠像聖⼈那樣引導⼈，其實聖⼈極少會自⼰主動

從事幫助⼈的⼯作。很多⼈希望把單單賜給他們的恩典也分給別⼈，結果他們

自⼰失去了果⼦，⽽且也無法幫助到別⼈。我們切勿因為自⼰想做，但還不具

備神聖事物的經歷和呼召，就開始做幫助鄰捨的事，因為⼈需要首先在內里⽣

命中扎根並穩固。 

耶穌基督是我們的完美典範，祂過了三⼗年隱藏不為⼈知的⽣活（持續不

斷地禱告，並在這漫長的時期里保持在⽗前面死⼰的情形，要知道那段時間祂

本來能夠為世⼈做出無限多好事的），然後才顯明出來，救贖⼈類。祂用自⼰

的例⼦，教導我們要讓所有幫助鄰捨的熱⼼都死去，這些熱⼼通常都是完全屬



 21 

天然的，要學習住在安靜和安息里，只等神的時候到了，若祂計劃使用我們救

⼈，祂會賜給我們祂的話語和吩咐，讓我們為⼈靈魂得救⽽勞苦。⾄於使徒職

分，我敢肯定地說，只有當⼈已經達到神裡面時，⽽且是傑出程度時，神才會

賜下恆久的使徒⽣命。但這並不攔阻沒達到這靈程的⼈出於順從神⽽從事使徒

職分，這種情況下，神自會供應⼈盡這職分所缺乏的東西，神很清楚怎麼做，

好讓那些照祂吩咐作⼯的⼈產⽣祂想要的所有果⼦。 

有些⼈，甚⾄包括很屬靈的⼈，聽我說了關於恆久使徒⽣命的事，就以為

那是被動之⼈的某種助⼈的熱⼼；他們裡面⼤有良善，願意分享給全世界。可

這些被動之⼈離我所說的恆久使徒⽣命差之千里呢，只有當⼈的魂⽣命

（soul）死了，並在神裡面復活了，⽽且在神自⼰裡面（這裡凡事都處於神聖

合⼀里）很進深的時候，才能藉著本質的聯合及流出，恆久地進⼊使徒⽣命情

形。在與神本質的聯合里，是神在⼈裡面⾏動並說話，⼈這⼀面既沒有參與也

沒有抵擋神，也沒有任何屬⼰的東西摻雜到所⾔所⾏中，於是效法了耶穌基督

的所⾔所⾏：“我憑著自⼰不能做什麼，我怎麼聽見就怎麼審判”。也正如耶穌

指著聖靈所說：“因為他不是憑自⼰說的，乃是把他所聽見的都說出來，並要把

將來的事告訴你們。”這才是正確的理解。 

神聖三⼀的三個身位聯合在神聖本質里，三個身位都是平等的，祂們各自

說話並⾏動，如同在完全的合⼀中藉著同⼀個本質說話和⾏動。但作為有區別

的個體，祂們藉著永恆的光輝，彼此接納，⼦接納⽗，聖靈接納⽗和⼦。 

⼈有必要先經過耶穌基督，分別經過三⼀神的每個身位，然後才達⼊神自

⼰裡面，就是這位本質的、不可分割的神聖三⼀，凡事都重新聯合在這⼀個實

質里（one Essence），完全的合⼀。所以說，在耶穌基督里聯合之後，照著聖

⽗、聖⼦、聖靈三個身位的不同運⾏ 與聖⽗、聖⼦、聖靈分別聯合，然後凡事

必要重新聯合在“本質合⼀”（Essential Unity）里。在本質合⼀里，所有位格之

間的區別都消失了，我們⼀直與耶穌基督藏在神裡面，耶穌基督乃是我們的⽣

命，正如使徒保羅所經歷的。 

⼈流回神裡面的上述順序是有原因的：⼈既已出離了聖⽗、聖⼦、聖靈的

神聖本質的合⼀，靠著耶穌基督的諸般恩典和救贖⼤⼯，這神聖三⼀得以交通

給⼈。為了使⼈完全地回到⽣命本源，⼈應當藉著耶穌基督這位中保和元首，

經過聖⽗、聖⼦、聖靈，進⼊神本質的合⼀，此處凡事都合⼀到神聖⽣命的豐

滿中，進⼊恆久不變的安息。 

但當⼈已經重新聯合到神自⼰的這個本質合⼀中時，⼈為⼈所知是藉著⾏

為，正如三個神聖位格是藉著各自的運⾏被⼈認知；因此⼈的動作是複雜的，

本身卻又是完全合⼀、單純和不可分割的。因此單⼀性和複雜性並存，卻不因



 22 

為複雜就妨礙了合⼀，也不因為合⼀就⼲擾了複雜。切不可用⼈的思想、眼

見、情感、類比⼀致性和相似性來理解這件事，⽽是要理解為這是⼀種真實恆

久的狀態，儘管達到這有福境地的⼈自⼰通常並不知道，除非神為了別⼈益處

願意讓這⼈知道。 

在這境地中，不是這⼈出來說話⾏動，產⽣使徒⽣命的果效。這⼈沒有參

與其中。這⼈已經死了，完全被動，或者說每個⾏動都已經完全被湮滅了。是

本質上住在他裡面，與他極為合⼀的神親自出來運⾏，同時既不停⽌繼續作為

裡面的⼀切，又不退出中⼼的合⼀，在這本質的合⼀中神聖三⼀和每個位格間

的差異又重新聯合了。神把自⼰分散到魂的各個官能中，藉著這些官能，並與

這些官能⼀起⾏動，有時是盡話語的職事：教導、⾏動、對話；有時是盡聖靈

的職事：聖化、點燃愛⽕、融化眾⼈⼼靈最隱秘之處，並藉這⼈說話，這⼈對

這位是“道”的神，這位“聖靈”運⾏在他裡面，以及藉著他器官運⾏出來，都保

持完全的被動，同時他的靈魂（soul）（倒空了所有⼰），本質地與住在魂中

⼼的神自⼰聯合，凡事都在神本質合⼀的安息中，⽽且是同⼀位神藉著這⼈以

不同位格在⾏動，儘管都不為這⼈眼見或知曉，這⼈完全不能分辨得清，只有

在話語和⾏動出現的時候才曉得有話，有⾏動了，彷彿是別⼈在說，在⾏動。

但神把這奧秘向祂所喜悅的⼈啓示。 

當“道”藉這⼈說話，祂只說當初在地上為⼈⽣活時說過的話，好讓這⼈不

假思索地用耶穌基督和聖經的話。原因在於，耶穌基督自⼰就是神的話，祂只

說自⼰已經說過的話。這話在外面繁增，同時在“道”中重新聯合，“道”在神里

聯合，沒有位格區別或多樣性，⽽是在本質的完全合⼀中，正如使徒約翰所

說，“道在神裡面，道就是神”。“道”在神裡面，看位格間的差異；“道”就是神，

看本質的合⼀。 

這就是我所說的“使徒⽣命”，在這情形中，⼈已向萬事死了，完全死⼰

了，沒留下⼀點⼰，唯有神與他同住，並住在他裡面，他沈⼊並消失在神裡

面，住在中⼼，只靠其本質的⽣命⽽活，但在個⼈⽣活上流露出來，在⾏為

上，⽽不是在知識上，能被區分出來。這藉著那些偉⼤的使徒們向我們顯明。

他們只有在豐滿接受了聖靈之後，被堅立在⽣命和使徒職分的恆久情形中。接

受聖靈，使他們裡面完全倒空了自⼰，並且神想藉他們做任何事，他們都有極

⼤的柔順，所以說，不是他們在說話，⽽是他們天⽗的靈藉著他們的⼝說話。

保羅宣稱，是耶穌基督在他裡面說話。每個有啓示，或者已經達到這靈程的

⼈，都會很明白我的意思。 

另外我還想說，罕有⼈達到這靈程，很聖潔的⼈達到在神自⼰裡面完婚階

段就離世了，還沒達到神親自進⼊他們裡面，產⽣果效的階段。需要特殊呼召



 23 

才能進⼊使徒⽣命階段，達到這階段也絕不會使⼈脫離與神完全聯合的情形，

因為耶穌基督和聖靈雖然外在⾏動⽅式有所不同，但都不會撤離與這⼈的聯

合。所以可以肯定地說，因著本質、不可分割的聯合，當“道“有外在⾏動時，

聖⽗和聖靈也不可分割地與“道”⼀起⾏動；當聖靈⾏動時，聖⽗和聖⼦也⼀起

⾏動，因為他們在針對受造物⾏動時是不可分割的。但這並不妨礙在神自⼰里

這完全的聯合按照產⽣的複雜果效⽽更換名字，也不妨礙位格有別，本質是

⼀，神聖位格具有不同屬性，從⽽有不同運⾏：結果⼦和權能屬於聖⽗；智慧

和謀略屬於聖⼦；良善和愛屬於聖靈，這些都在神自⼰裡面聯合，在神自⼰裡

面全然是能⼒、智慧和愛。 

這些達到使徒⽣命階段的⼈沒有⼀點想要幫助鄰捨，或對鄰捨說話的動作

或傾向。是神憑自⼰的旨意，在祂看為好的時候向使徒供應⼀切，把祂的話放

在他們⼝中。 

不難看出，經常有⼈犯和這段經⽂所述之⼈⼀樣的錯誤：當發現處於亮光

和愛的被動情形時，⼈就誤把出於自⼰熱⼼的當做是從神來的，容易受欺，也

常受欺。但我所說的使徒⽣命階段不會有這種錯誤，除非使徒主動脫離這種階

段。 

這些⼈經常像可拉⼀樣說：我們和別⼈⼀樣適合幫助鄰捨，因為我們裡面

的⼀切都是聖潔的；但實際經歷和後來的事會顯明他們雖然為了自⼰⽽聖潔，

也自以為聖潔，但他們還不夠聖潔來為別⼈作祭司和牧⼈，祭司和牧⼈的職分

是留給那些神揀選來做這事的⼈。 

從這兒我們也能知道，為什麼這麼多⼯⼈在神的教會中⼗分勞苦，果效卻

甚微。原因在於，要麼他們是⽑遂自薦，未蒙呼召就作⼯；要麼是因為他們在

耶穌基督里成長還不夠，也沒有與耶穌基督聯合，靠著祂結果累累。 

 

16:4 摩西聽見這話就俯伏在地、 

 

來看看⼀個真使徒的品質：他不僅從不想著帶領任何⼈（除了神已經信託

給他的⼈），⽽且稍有信號，他就甘⼼樂意放棄⼀切，立刻讓路，絕不爭執，

絕不讓自⼰摻混到任何事中。 

 

16:5 對可拉和他⼀黨的⼈說、到了早晨、耶和華必指示誰是屬他的、誰是

聖潔的、就叫誰親近他、他所揀選的是誰、必叫誰親近他。 

 



 24 

摩西的回答，以及說話的⽅式實在可敬，他把凡事都交由神來顯明。他說

神必親自顯明誰是屬祂的，誰是被祂揀選用來做這職事的。但神會怎樣的作為

來顯明呢？ 

 

16:6 可拉阿、你們要這樣⾏、你和你的⼀黨要拿香爐來。 

16:7 明日在耶和華面前、把⽕盛在爐中、把香放在其上．耶和華揀選誰、

誰就為聖潔．你們這利未的⼦孫擅自專權了。 

 

⼈很難分辨出這些⼈，除非憑⽕和純愛。純愛指的就是神自⼰是他的目

標，也是他的終點，純愛把⼀股馨香之氣升到神那裡，直直地升到神那裡，並

不轉彎，因為這⼈不再有任何自我，他們不為自⼰留什麼，把神在他們身上，

以及藉著他們做的事，都直接把榮耀歸還給神，好像⼀股極美的馨香之氣。⼀

個蒙神揀選用來幫助別⼈的⼈，從神領受了神的馨香之氣，就實在是聖潔的，

因為他自⼰⼀無所有，必然被神充滿，因此成為聖潔。 

利未的⼦孫啊！摩西這番話有感⽽發，說出了摩西對這些⼈超乎平常的悲

哀，因為他們靈命更進深，其錯誤也更不可原諒。他彷彿在對他們說，你們這

些命定要做我所做之事的⼈啊，你們這些很快就要被帶進這職事的⼈哪，你們

這些已經被標出要從事這些神聖職事的⼈，你們怎麼能做出這樣的事呢？你們

本該意識到自⼰遠比其他⼈尊⾼啊！這種說話⽅式也顯明瞭摩西的溫柔和愛，

以及他的辨識。 

 

16:8 摩西又對可拉說、利未的⼦孫哪、你們聽我說． 

16:9 以⾊列的神從以⾊列會中將你們分別出來、使你們親近他、辦耶和華

帳幕的事、並站在會眾面前替他們當差。 

 

摩西主要對可拉說話，因為可拉是這次內訌的始作俑者，⽽且摩西藉著可

拉對所有可能與可拉⼀個靈程的⼈說話。摩西對他們的錯誤感到傷痛，因為看

見他們所在靈程，也就是跌落點，遠⾼過別⼈，於是很直接和公允地責備他

們：“神把你們從⼀切凡俗之事中分別出來，斬斷⼀切攔阻你們與祂親密交通的

事物，隨後使你們在帳幕中親近祂、服事祂，這豈是小事嗎？也就是說，神讓

你們在靈里奉獻給祂，只在內里⽣命的事物中服事祂，神藉此預備你們日後幫

助別⼈，這豈是小事嗎？神還做了更多，因你們已經有了用犧牲和祈禱幫助他

們的能⼒，你們曾是神和⼈之間的中保。” 

 



 25 

16:10 耶和華又使你、和你⼀切弟兄利未的⼦孫、⼀同親近他、這豈為小

事、你們還要求祭司的職任麼。 

 

神賜給你，和與你同靈程的利未⼦孫這麼多恩典，難道是為了讓你立志當

⼤祭司，希望有機會頒布神諭？這是牧者的終極靈程，你還沒有蒙召達到這靈

程，竟然犯⼤罪把屬於神的歸於自⼰，甚⾄想參與神尚未揀選你做的事。要成

為傳神話語的⼈，⼰需要被治死，這樣才能不摻雜自⼰的任何東西，只說神所

吩咐說的話。 

 

16:31 摩西剛說完了這⼀切話、他們腳下的地就開了⼝、 

16:32 把他們和他們的家眷、並⼀切屬可拉的⼈丁、財物、都吞下去。 

 

這段話講的就是神如何懲罰那些插⼿做神沒想讓他們做的事，出於自⾼自

⼤、依靠自⼰，想帶領別⼈的⼈。“他們腳下的地”，說的就是他們似乎已經把

所有屬地事物踩在腳下，似乎已經遠超所有感官享受之上，結果地重新開了

⼝，把他們吞了下去。於是他們被曾勝過的事物征服了，這地和感官享受吞下

他們，甚⾄到了他們的帳篷，帳篷代表棲息地，表明魂的中⼼和意志都跌落

了。 

 

16:35 又有⽕從耶和華那裡出來、燒滅了那獻香的⼆百五⼗個⼈。 

 

但從神來的愛⽕試煉萬事和⼀切⼯，焚燒那些可燃的，留下不可燃的，吞

噬這些想做神沒讓他們做的⼯之⼈，因為他們所有⼯作都是以自⼰為中⼼的，

所以都只配被⽕燒，正如保羅所⾔，“⽕要試煉各⼈的⼯程”。但出於純愛的⼯

程，因著沒有任何自我中⼼，居功自傲的成分，所以能耐⽕，他們的⽕只為神

⽽燒，為祂的榮耀⽽讓⼰被吞滅。⽽其他以自⼰為中⼼的⼈是被居功自傲和貪

婪之⽕吞噬，居功自傲和貪婪指的就是盜竊本屬於神的，這樣做就引來神的怒

⽕，⽽不是愛⽕。愛⽕會很快重新升到本源，也就是神那裡，⽽且與起初的純

潔度相同；但公義之⽕直到吞噬了與之作對的居功自傲、自我為中⼼之後，才

會升回到神那裡。 

 

 

                                                          

第⼗七章 



 26 

 

17:8 第⼆天、摩西進法櫃的帳幕去、誰知、利未族亞倫的杖已經發了芽、

⽣了花苞、開了花、結了熟杏。 

 

神使亞倫的杖開花，是做個永遠的記號：要成為使徒就有必要像這⼀樣。

“亞倫的杖發了芽”，就是說，從其本質萌發了⼀個⽣命的萌芽。從奧秘的死灰

（好比⼀根死⽊）藉著內在復活重新產⽣了⼀個新⽣命。然⽽，這杖萌芽（代

表它已經復活，滿了汁液），⽽且還要開花（復活後⼀個更長進的靈程），並

結果，還要開枝散葉，也就是說這⼈被置於寬廣境地，其⼯作不再受限，總之

其果⼦必要成熟。這⼀切很好地表徵了⼀個達到此靈程的⼈內在經歷的各個階

段。經過冬天—奧秘之死的時期—正如這杖是死的，春天來了，使之復蘇、發

芽並開花；盛夏使之結果並繁增；秋天使之成熟。這⽣動畫面描述了⼈在神裡

面的復活；在神裡面的更新；穩固在這情形中；在完全的自由中向外拓展，以

應時的果⼦作為其他⼈的營養和維繫。 

 

17:9 摩西就把所有的杖、從耶和華面前拿出來給以⾊列眾⼈看、他們看見

了、各首領就把自⼰的杖拿去。 

17:10 耶和華吩咐摩西說、把亞倫的杖還放在法櫃前、給這些背叛之⼦留

作記號、這樣你就使他們向我發的怨⾔⽌息、免得他們死亡。 

 

神希望這杖被保存好（代表這些使徒對那些順從他們之⼈的權柄和能

⼒），這杖標誌著那些蒙召引導他⼈的⼈所處的靈程。這些⼈需要有花，和成

熟的果實，並開枝散葉，然後才能試著做帶領。 

 

 

                                                          

第⼗⼋章 
 

 

18:20 耶和華對亞倫說、你在以⾊列⼈的境內不可有產業、在他們中間也

不可有分。我就是你的分是你的產業。 

 

使徒有福的分！無論別⼈有什麼聖潔的產業，這種聖潔都摻雜著地和自我

中⼼；但利未家的產業，是使徒的產業，他們在天或在地都不再擁有什麼。神



 27 

自⼰就是他們的產業；神是他們的分和他們的產業；神對他們就是⼀切，是神

自⼰在他們裡面推動他們並⾏動。他們沒有任何要求，對任何事都沒有任何傾

向，因為他們在天上同有⼀個產業，也就是擁有神自⼰；這事實極為真實，但

又是蒙在信⼼的帕⼦底下。尚未永久擁有神的⼈，照著各自與神疏遠的程度，

會持續渴望或尋求這物那物。但達到使徒⽣命階段的⼈不再有任何傾向和偏

好。他們無所期許，甚⾄並不期待永⽣，因為他們已經以傑出的⽅式擁有了永

⽣神；擁有了⾄善者，因⽽毫無缺乏，也不再渴望任何事物。 

有⼈或許會問，這些⼈難道不該起碼殷切盼望自⼰不會因罪失去神嗎？

哦，假如這些⼈還能這樣想，就會被自⼰的利益，以及神以外的事佔據了。因

此，他們就不處於我所說的使徒情形中了。在使徒情形中，⼈是藉著完全的棄

絕安息在神裡面，對關於自⼰的事毫無掛慮或不安。神負責攔阻他們得罪神，

⽽且他們無法被任何神以外的事物佔據，無論是多聖潔的事，否則就會脫離他

們“失去在神裡面”的情形了。說失去，就意味著上千個遺忘。有時想起已經被

遺忘的某件事是有可能的，但已經全然失去的決不可能重拾。偶然⾛失之物可

以再找到，但那已經失去在神裡面的東西不可能再找到，除非⼈從神裡面出

來。因此，這⼈如果還能想到或害怕失去所擁有之物，或者自發關注所擁有之

物，這個做法本身只要還持續著，就會讓這⼈脫離使徒情形。只有神自⼰，別

無他物。 

還有⼈會想，這⼈若有什麼掛慮，必是為著神的榮耀⽽掛慮。我要說，這

⼈無法在神以外想著神的榮耀。神的榮耀就是神自⼰；這就⾜夠，這⼈無法想

著神的榮耀。這⼈唯⼀的職責就是不復存在。神是他的榮耀；神負責供應他⼀

切所需。這⼈不需要想著榮耀神，這⼈不再有職責，因為他已不復存在。 

 

 

                                                          

第⼆⼗章 
 

20:4 你們為何把耶和華的會眾領到這曠野、使我們和牲畜都死在這裡呢。 

20:5 你們為何逼著我們出埃及、領我們到這壞地⽅呢．這地⽅不好撒種、

也沒有無花果樹、葡萄樹、⽯榴樹、又沒有⽔喝。 

 

百姓在尋的曠野安營，預表在信⼼的曠野⽣命的長進看起來比以前糟糕得

多，實則更煉淨，因為⼈更多失去扶持，以及神以外的⼀切能給他某些確據的

東西。這⼈悲嘆自⼰的貧窮，眼見自⼰被剝奪了最美好的事物，甚⾄不能再使



 28 

用教會最佳美的果⼦，也就是領聖餐和各種聖潔實⾏。這⼈說，沒地⽅可以撒

種，因為我們憑自⼰什麼⼯也做不了。教會似乎不再有任何果⼦給我們，因我

們被奪去了教會最聖潔之物，也就是聖餐（神想更深剝奪⼀個⼈的時候，很清

楚如何用奪去聖餐來使⼈斷奶。）我們既沒有無花果樹（預表做善⼯時的甘

甜）；也沒有葡萄樹可以使我們品嘗預表諸般美德的葡萄；也沒有⽯榴樹（其

果⼦預表愛）。從表面看我們被剝奪了所有這些上好之物。⽽且，還沒有⽔，

即⼀切可感知的恩典之⽔都向我們⽌住了。 

 

20:3 百姓向摩西爭鬧說、我們的弟兄曾死在耶和華面前、我們恨不得與他

們同死。 

 

這時候感受到了死的痛苦。他們說，我們為何沒有在富⾜的時候死去呢？

每次他們進⼊⼀個新曠野和⼀個更被剝奪的境地，他們都會這麼說。因為要知

道，每個靈程都有不同階段，每個階段都有開始、進展和結束。因此信⼼的路

是漫長的，⼈經過⼀個又⼀個曠野，⼀層又⼀層赤裸，最後的曠野總是更可怕

的，因⽽⼈出離⼀個剝奪，進⼊另⼀個剝奪，後者看起來總是新的，前者與後

者相比似乎是蘊含⼤⼤的祝福呢。⽽且奇特的是，那些已經達到這靈程的⼈雖

然已經得到了這麼多恩典，眼見神為他們⾏了這麼多奇跡，卻從未確信自⼰會

到達終點。當他們處於官能聯合的安息之中時，雖然這不過是信⼼的開始，他

們卻以為自⼰已經到了終點，擁有的已經⾜夠，別無所求。因此當他們身處赤

裸的信⼼境地時，在剝奪中，他們不相信自⼰會⾛出來，不想著繼續前進到路

終。缺乏膽識的⼈就是這樣，他們被很小的障礙擊垮，失去了進取⼼，以為自

⼰無法成功。 

 

20:7 耶和華曉諭摩西說、 

20:8 你拿著杖去、和你的哥哥亞倫招聚會眾、在他們眼前吩咐磐⽯發出⽔

來、⽔就從磐⽯流出給會眾、和他們的牲畜喝。 

20:9 於是摩西照耶和華所吩咐的、從耶和華面前取了杖去。 

 

神見百姓沒有⾜夠⼒量穿越如此赤裸的境地，就曉瑜摩西吩咐磐⽯出⽔，

因為眾⼈都必須喝這磐⽯的活⽔，然後才能進⼊創世紀 24:3所說的其它境地。

從這磐⽯所處之⽔指的是耶穌基督成就的恩典，耶穌基督滋潤提振那些身處曠

野的⼈，是藉著他們經歷與耶穌基督⼀樣的各種情形，不是藉著他們的想法、

眼見或亮光，⽽是藉著真實的相似，雖然這相似是不可感知的，因為神把它隱



 29 

藏了，好讓⼈更憑信⼼，因⽽更純潔地與神同⾏。現在不再需要用杖擊打磐

⽯，因為說話就⾜夠讓耶穌基督這活⽔湧流出來；耶穌基督作為⽗神的話語，

這話語交通給⼈就⾜夠了。 

因這緣故，使徒在⼈裡面產⽣耶穌基督是憑著話語，⽽不是指引的杖；因

為在此⾏動的不再是他們的權柄，⽽是神聖的注⼊藉著話語從他們流出。這就

是為什麼耶穌基督只願通過話語的⽅式用聖餐繁增祂自⼰，因為只憑話語就能

產⽣“道”，“道”是天⽗的話，天⽗在說話的過程中產⽣了“道”。 

⼈憑信進⼊與耶穌基督的⼀致，想也不想自⼰與祂的不同，也不看這關

係。在被動的光中，神賜給⼈許多對耶穌基督的知識，這些知識滋養並再造了

這⼈；但在此⼈沒有關於耶穌基督的亮光，儘管⼈比以往任何時候都更像耶穌

基督，⼈卻比以往任何時候都更少感覺到耶穌基督。⼈藉著與耶穌基督的真實

⼀致性繼續進⼊祂的各種情形，然⽽想也不想這事，只是全然承受這些情形，

直到靠著耶穌基督⽽到達神自⼰裡面。在那裡，⼈與耶穌基督⼀起藏在神裡

面，直到⼈有了繁增（reproducing）耶穌基督的權能，也就是說，用話語使耶

穌基督重新在⼈裡面道成⾁身。由於這⼈藉著參與⽽在某種程度上成了神，於

是有了神話語的權能，神把話語信託給這⼈，使“道”出⽣在別⼈裡面。本質的

話（speech essential）在神自⼰裡面產⽣是道的神（Word-God），實質的話

(speech substantial)接收到這⼈裡面，然後又在別⼈裡面產⽣“道”。接下來我會

詳細說明。神在永遠里用祂的話⽣了祂的“道”，在時間里，祂在耶穌基督里這

同樣的話，在聖餐里產⽣了同樣的這位耶穌基督。因此，這神聖話語，從⼀個

已經死⼰的⼈⼝裡出來(雖然這時只是傳達，不是實質的)，這⼈為內在交通擔

任祭司職分，在聽見的⼈裡面產⽣“道”；這就是為什麼眾多的⼈因為聽見這些

⼈簡單的話語⽽信主得救。保羅說得很清楚，“我小⼦啊，我為你們再受⽣產之

苦，直等到基督成形在你們⼼裡。”毫無疑問，保羅是藉著話語⽣了他們，歸於

救主耶穌基督，正像保羅在別處所說：“我在基督耶穌里用福音⽣了你們”。也

正是藉著這話語，耶穌基督成形在我們裡面，神使這話語有能⼒，有功效，能

把耶穌基督帶進⼈⼼，使⼈與耶穌基督⼀致。 

 

20:10 摩西、亞倫就招聚會眾到磐⽯前、摩西說、你們這些背叛的⼈聽我

說、我為你們使⽔從這磐⽯中流出來麼。 

20:11 摩西舉⼿、用杖擊打磐⽯兩下、就有許多⽔流出來、會眾和他們的

牲畜都喝了。 

 



 30 

這是那些引導者通常會犯的錯誤，他們不滿⾜於說出神照著求問者應時所

需⽽賜給他們說的簡單話語。和從前⼀樣，他們總是希望用舊⽅法和適用於引

導的普遍准則，⽽且見過管用的時候越多，他們就越依賴這些准則。但這事極

其不討神喜悅，因為神想做這些引導者的絕對引導者，同時也唯有神清楚每個

靈魂的需要，這需要是照著祂自⼰對每個⼈的計劃。 因此，作使徒的引導者必

須在凡事上放下自⼰，聽從聖靈感動。 

這缺點在摩西身上是明顯的，無論他如何的完全。神許可他陷⼊這樣的不

忠，為要教育別的靈性導師們。由於摩西已經習慣了用杖擊打來⾏⼤神跡，⽽

且屢試不爽、從不失⼿，於是這次他希望如法炮製，好從磐⽯引⽔。雖然神前

吩咐摩西⼿裡拿杖，作為他指揮權柄的象徵，但神這次並沒有吩咐他用杖，是

他自⼰加上了用杖擊打這個做法。他甚⾄懷疑，光吩咐磐⽯，不用杖擊打磐

⽯，是不⾜以來⾏這個⼤神跡的。⽽且他以為把神的作為和他自⼰的運作摻混

到⼀起是好的。 

摩西的錯誤在於，神吩咐他拿著杖，但只需要吩咐磐⽯就夠了，他卻用擊

打磐⽯代替了吩咐磐⽯，因⽽不榮耀神。假如他只吩咐，就榮耀了神。這樣做

不討神喜悅是因為，神本想要在全會眾眼前表明，舊事物必要過去，從⽽除去

他們⼼理上對這神奇之杖的依賴。事實上，從這次以後，摩西的杖就不再⾏任

何神跡了。第⼆個不討神喜悅的原因是，神本想讓⼈明白，耶穌基督就是⽗的

話語，祂將要用話語⾏祂所有神跡，從耶穌基督這活⽯將要湧流出恩典之⽔，

賜給⼦民。新舊約相比，神跡更多是屬於舊約。因⽽耶穌基督見百姓習慣於神

跡，他們的信仰幾乎全賴於神跡，就來教導我們信仰的秘訣在於簡單純粹地倚

靠祂的話。  

 

20:12 耶和華對摩西、亞倫說、因為你們不信我、不在以⾊列⼈眼前尊我

為聖、所以你們必不得領這會眾進我所賜給他們的地去。 

 

靈命如此深的⼈稍微犯錯，或者說倚靠了什麼，就被如此嚴厲地懲罰，的

確不可思議，⽽且神還要表明祂對此很⽣氣！然⽽，神並不收回給他們的恩

典，也並讓他們脫離所處的靈程。神沒有對他們說，你們不得進⼊應許之地，

因為摩西已經擁有了本質的交通，並面對面看見了神，他本身⼀無所缺，無需

擁有更多。⽽且摩西已經明顯住在神裡面了，他不可能進⼊⼀個較低的靈程。

但神對他說，“你們必不得領這會眾進我所賜給他們的地去”，由此表明神就在

那時從摩西取去了作帶領之⼈能有的最⾼恩典和完全成功；雖然摩西自⼰已經



 31 

經歷了引向今⽣所能達到的最⾼完全所需的各個靈命歷境，但摩西將不會有福

地帶領他的⽺群達到初造之完全。 

神就是這樣來懲罰那些想把自⼰的勤勉與神的話摻混在⼀起的帶領者，因

為這樣的勤勉雖然的確能讓恩典之⽔流動，但無法給與耶穌基督的活⽔，並在

⼈⼼裡產⽣出耶穌基督的活⽔。⼈為的勤勉努⼒攔阻了這神聖的誕⽣，這是唯

有神的道才能產⽣的，唯有神的道⽽已。神也表示，這不忠攔阻了祂在會眾面

前得榮耀，因為假如摩西沒有擊打磐⽯，⼈們信任的就僅僅是神的話，⽽不是

那杖。 

 

20:25 你帶亞倫、和他的兒⼦以利亞撒上何珥⼭． 

20:26 把亞倫的聖衣脫下來、給他的兒⼦以利亞撒穿上、亞倫必死在那裡

歸他列祖。 

 

神收回了亞倫的祭司聖衣，為要奪去他祭司職分的特性，降低他的身份。

但這是剝奪“帶領之靈”的預表。神通常用這種⽅法懲罰那些凡類似錯誤的帶領

者。隨後神就把這“帶領之靈”轉贈給別⼈，因為這靈是永不失落的。神⼀從因

不忠⽽失去這靈的⼈那裡奪去，就賜給另⼀個⼈，通常是這⼈的⼀個屬靈兒

⼥。 

 

20:14 摩西從加低斯差遣使者去見以東王、說、你的弟兄以⾊列⼈這樣

說、我們所遭遇的⼀切艱難、 

20:17 求你容我們從你的地經過、我們不⾛田間和葡萄園、也不喝井里的

⽔、只⾛⼤道〔原⽂作王道〕、不偏左右、直到過了你的境界。 

20:18 以東王說、你不可從我的地經過、免得我帶⼑出去攻擊你。 

20:21 這樣、以東王不肯容以⾊列⼈從他的境界過去．於是他們轉去離開

他。 

 

⾛內里⽣命道路的⼈時常會在某些國家⾏善，為⾏善⽽經過或住在那裡。

但魔鬼看見這些⼈在那些所接觸之⼈身上產⽣的碩果，就竭盡所能地阻撓他們

經過。魔鬼動員⼀切⼒量進⾏攔阻，並使⼈變得盲目，引導⼈親⼝拒絕這福

分。魔鬼做了多少攔阻屬靈⼈在各個修道院中有交通的事啊。教會的領袖們還

不認識他們，就武裝自⼰，反對他們。誹謗之箭紛⾶，千夫指戳他們，他們卻

沒想過要捍衛自⼰，只想著⾏善⽽已。因此，神常會讓屬祂的⼈繞道⽽⾏，或



 32 

者有時神也親自爭戰，為他們開路；甚或神會把逼迫之⼈趕下講道台或顯赫職

位，把祂自⼰的僕⼈扶上去。 

 

 

 

                                                          

第⼆⼗⼀章 
 

21:1 住南地的迦南⼈亞拉得王、聽說以⾊列⼈從亞他林路來、就和以⾊列

⼈爭戰、從他們擄了很多戰利品（另譯）。 

 

神經常，⽽且幾乎總是用⼈來擊打，剝奪他們的戰利品。這戰利品指的就

是他們自⼰的榮譽和自我價值感，以及別⼈對他們的尊崇。於是，他們失去了

⼈⼀切的尊重，這是必須毀滅的東西。我們向著神有上千個軟弱，這些軟弱讓

我們在神眼中和自⼰眼中都顯為有罪，正如這百姓多次有過的，但光為此感到

有罪是不夠的；這些軟弱還要同樣顯在⼈前，我們還必要惡名遠揚。於是⼈們

擄⾛了我們的戰利品，慶祝我們的損失。那時⼈們說，看看神所扶持的這些棄

絕自⼰之⼈！神讓他們落⼊了敵⼈⼿中。於是⼈們用誹謗壓倒了這⾛內里⽣命

道路的⼈，擄掠了他們使自⼰富⾜，吹噓自⼰的道路遠為⾼明，說⼈如果效法

自⼰“殷勤努⼒和謹⾔慎⾏的做法”會遠勝過這種“棄絕的做法”。 

 

21:2 以⾊列⼈向耶和華發願、說、你若將這民交付我⼿、我就把他們的城

⾢盡⾏毀滅。 

21:3 耶和華應允了以⾊列⼈、把迦南⼈交付他們、他們就把迦南⼈、和迦

南⼈的城⾢、盡⾏毀滅。那地⽅的名便叫何珥瑪〔何珥瑪就是毀滅的意思〕。 

 

但以⾊列⼈，或者說棄絕自⼰之⼈，向神表明⼀個新的棄絕⼼願，也就是

表示⼀旦重新回到原初的聲譽，他們就願不為自⼰保留任何東西，並且願意留

⼼毫不居功自傲；相反，他們願毀滅自愛之城，從前自愛⼀直在這些城中被保

護和鞏固著。我要說，他們⼀旦見證了自⼰願意毀滅自愛的⼼願，神立刻就使

他們勝過仇敵。神親⼿⼀擊，毀滅仇敵，同時曝露了誹謗的惡毒和祂⼦民的無

辜。 

 



 33 

21:4 他們從何珥⼭起⾏、往紅海那條路⾛、要繞過以東地．百姓因這路難

⾏、⼼中甚是煩躁． 

21:5 就怨讟神和摩西、說、你們為甚麼把我們從埃及領出來、使我們死在

曠野呢．這裡沒有糧、沒有⽔、我們的⼼厭惡這淡薄的食物。 

 

由於信⼼的曠野如此晦暗，因⽽⼈在幾乎整個過程中都顯出類似的諸般軟

弱。軟弱的⼈們⼼裡厭煩⽽痛苦；他們⼀直說，自⼰厭惡這淡薄的食物，換⾔

之，厭惡如此屬靈的食物。但神想要救這民，⽽不是毀滅他們，於是立即因他

們的軟弱⽽懲罰他們。 

 

21:6 於是耶和華使⽕蛇進⼊百姓中間、蛇就咬他們、以⾊列⼈中死了許

多。 

 

神使蛇用毒舌咬他們，給了他們致命傷。這些毒舌的攻擊是⼈難以承受

的，尤其是當受攻擊者感覺自⼰在許多事上有罪的時候就更難以承受得多，他

們裡外、神前⼈前都是困惑。 

 

21:7 百姓到摩西那裡說、我們怨讟耶和華和你、有罪了、求你禱告耶和

華、叫這些蛇離開我們。於是摩西為百姓禱告。 

 

於是這些可憐的⼈，全然困惑了，他們坦⾔自⼰犯了罪，並且承認是因自

⼰的錯才招致這公正的懲罰。他們承認自⼰若不是犯了⼈們影射他們犯的錯，

也是犯了許多別的錯。於是他們去告訴屬靈指導者說，他們知道自⼰的污穢，

知道發⽣的⼀切，知道自⼰活該受罰，但自⼰既無法脫離這些軟弱，也無法救

自⼰脫離這些傷⼝，只有指導者能和神⼀起成就他所願的。於是屬靈指導者為

這些受苦的⼈禱告，神就指示他醫治這些⼈傷⼝的⽅法。 

 

21:8 耶和華對摩西說、你製造⼀條⽕蛇、掛在桿⼦上、凡被咬的、⼀望這

蛇、就必得活。 

 

神吩咐造⼀條銅蛇，因這罪惡的療法必須在這罪惡本身裡面能找到。這蛇

是銅的，像⽕⼀樣光亮，預表灼傷以⾊列百姓的那些⼈。沒有什麼比看見自⼰

的諸般軟弱、記起⼈們對自⼰的評論，更能導致⼈向自⼰死，更能使⼈⼤⼤脫

離路上的懊惱委屈和倦怠。這⼤⼤加速了⼰的死。因為軟弱不伴隨著誹謗的



 34 

話，就比較容易過去，但誹謗會喚醒我們所承受可怕境遇的記憶，能更新痛

苦，使事態讓⼈無法承受。 

神吩咐“望這蛇”，這是祂旨意的標誌，⼀望這蛇就得治癒，得平靜。當⼈

舉目望這蛇，神有時會使⼈在轉瞬即逝的信⼼之光中，⼀瞥神那被釘⼗字架、

義憤填膺的兒⼦。還有時，神喚醒⼈⼼中對⼗字架的熱愛，這就使⼈又活過

來。凡有此經歷的⼈都會承認，這既是真實的，也是美麗的，這些預表的畫面

中描述的，真真切切地發⽣在⼈裡面，雖然表面看這些⼈似乎遠離了這樣的經

歷。 

 

21:33 以⾊列⼈轉回、向巴珊去．巴珊王噩、和他的眾民都出來在以得來

與他們交戰。 

21:34 耶和華對摩西說、不要怕他、因我已將他和他的眾民、並他的地、

都交在你⼿中、你要待他像從前待住希實本的亞摩利王西宏⼀般。 

21:35 於是他們殺了他和他的眾⼦、並他的眾民、沒有留下⼀個、就得了

他的地。 

 

神把噩，也就是魔鬼，交在祂所有百姓⼿中，使百姓不受制於魔鬼，反⽽

統治魔鬼。甚⾄當整個地獄都起來敵對他們的時候，他們也不害怕，他們並不

是相信自⼰有能⼒征服魔鬼，⽽是相信神已經為他們擊敗了魔鬼，相信他們在

神里已經勝過了魔鬼。所以現在，他們沒費⼀點⼒氣，卻發現自⼰脫離了敵

⼈，敵⼈甚⾄在他們面前逃跑。這些⼈只需⼀句話，有時甚⾄只是靠近，就能

趕⾛鬼魔，因為神已經把鬼魔交在了他們⼿裡。 

 

 

                                                          

第⼆⼗⼆章 
 

22:4…那時西撥的兒⼦巴勒、作摩押王。 

22:5 他差遣使者往⼤河邊的毗奪去、到比珥的兒⼦巴蘭本鄉那裡、召巴蘭

來說、有⼀宗民從埃及出來、遮滿地面、與我對居。 

22:6 這民比我強盛、現在求你來為我咒詛他們、或者我能得勝、攻打他

們、趕出此地、因為我知道你為誰祝福、誰就得福．你咒詛誰、誰就受咒詛。 

22:12  神對巴蘭說、你不可同他們去、也不可咒詛那民、因為那民是蒙

福的。 



 35 

 

今天豈不是也這樣嗎？⼈們想讓先知們，也就是⼀些有聖職的⼈，說反對

⾛內里⽣命道路的屬神的⼈，⽽有些聖職⼈員軟弱，讓自⼰被說服了，這是常

見的情況。但神主宰⼀切，祂知道如何攔阻。⾛內里⽣命道路的⼦民比別⼈都

強壯，因為他們的⼒量不是在於自⼰的膀臂，或自⼰的防衛，⽽是在於神。 

 

22:28 耶和華叫驢開⼝、對巴蘭說、我向你⾏了甚麼。你竟打我這三次

呢。 

 

雖然⼈的意志經常被敵對⾛內里⽣命道路之⼈的怯懦⾏動所左右，但當這

樣的⾏動就要實施時，神卻經常讓⼈說了相反的話，做了相反的事。 

 

22:31 當時、耶和華使巴蘭的眼目明亮、他就看見耶和華的使者站在路

上、⼿裡有拔出來的⼑．巴蘭便低頭俯伏在地。 

 

於是屬動物的、外在部分發現自⼰無能執⾏出⼼裡所想的，因為看見了所

處的危險，這令⼈不禁做出了與初衷相反的事。 

 

 

                                                          

第⼆⼗三章 
 

 

23:7 巴蘭便提起詩歌說、巴勒引我出亞蘭、摩押王引我出東⼭、說、來

阿、為我咒詛雅各、來阿、怒罵以⾊列。 

23:8 神沒有咒詛的、我焉能咒詛、耶和華沒有怒罵的、我焉能怒罵。 

 

這裡說到那些因錯蒙光照的⼈，正如巴蘭本⼈也是承認自⼰跌倒後眼睛被

開啓了。在那樣的⼤膽⾏動後，他們仍存留，絲毫沒有更改神的吩咐，祝福了

別⼈企圖讓他們咒詛的民，並為護衛真理⽽冒⽣命危險。 

 

23:9 我從⾼峰看他、從小⼭望他、這是獨居的民、不列在萬民中。 

 



 36 

雖然在世⼈當中，他們卻是獨居的民，因為他們的⼼總是與神獨處，並與

世界分離。因此他們不列在萬民中，不是屬地的民，⽽是神的選民，是只為神

存留的民。 

 

23:10 誰能數點雅各的塵⼟、誰能計算以⾊列世代的數目？（另譯）我願

如義⼈之死⽽死、我願如義⼈之終⽽終。 

 

這⼈藉著犯錯⽽在真理上得以堅立，他很清楚⾛內里⽣命道路之⼈的優

勢。他說這些話的⽅式很好表明瞭⼀個迷途知返之⼈的⼼態，以及對那些他曾

想加害之⼈的真誠敬意。他說，誰能數點這民的塵⼟？因為神曾對雅各應許其

後裔要像海沙⼀樣多，因此他在此也用了同樣的比喻。 

然⽽這也意味著這民要承受的羞辱，從外表看像塵⼟，但是數不清的塵

⼟，構成了神的⼦民。誰能知道他們美德的數目，以及神賜給他們的所有恩典

呢？ 

他們臨終時該是多麼幸福快樂啊！因為那時他們就要在榮耀里被⼤⼤抬

舉，正如今天他們如此被降卑⼀樣。哦，願我如義⼈之死⽽死！這樣的死毫無

畏懼，因為他們是從神的義⽽成為義⼈，無法把神放在他們裡面的任何東西歸

功於自⼰，⽽是棄絕⼀切，只在神裡面看。⼈所有的義在神面前都不過是污

穢，正如以賽亞明說的，“我們都像不潔淨的⼈，所有的義都像污穢的衣服”。

真希望我的結局像那些義⼈⼀樣！希望我也像他們⼀樣被剝奪了所有自義，從

⽽只擁有神的義！那樣我的死就會像他們的死，因為⼈被剝奪所有自義，就會

被置於⽣命的源頭了。 

 

23:19 神非⼈、必不致說謊、也非⼈⼦、必不致後悔。他說話豈不照著⾏

呢、他發⾔豈不要成就呢。 

23:20 我奉命祝福、神也曾賜福、此事我不能翻轉。 

 

這補充了前面所說的，⼈的公義是易變的，但從神來的公義是不變的，也

絕不說謊；因此那些已經披上了神的公義的⼈，絕不會招致神的咒詛，否則神

就是咒詛出於祂自⼰的了。只有先失去神的公義，變回自我為中⼼，才會受神

咒詛。如果沒有自我中⼼，他們就會⼀直不變地留在神的祝福中。 

 

23:21 他未見雅各中有偶像、也未見以⾊列中有雕像。（另譯）耶和華他

的神和他同在、有歡呼王勝利的聲音回響在他們中間。（另譯） 



 37 

 

“偶像”指的是以自我為中⼼（propriety），這已經從⾛內里⽣命道路的⼈

身上被驅逐。雕像預表說謊，打著真理或真⾔的幌⼦。⾛內里⽣命道路的⼈既

遠離了偽裝和表裡不⼀，也遠離了自我為中⼼。愛自⼰就會產⽣說謊，純潔的

愛產⽣真⾔（truth）。於是，在這純潔無辜的民中，查不出自我中⼼或謊⾔。

因此耶和華他們的神與他們同在。神無法與⼀個不再以自⼰為中⼼的⼈分離，

因為神親自充滿這⼈裡面因倒空了“自我為中⼼”⽽留下的空處。 

因此，“有歡呼王勝利的聲音回響在他們中間”，因為他們的自⼰已經不復

存在，只有神獨居在他們裡面做⾄⾼王，他們裡面對神沒有任何抗拒。“歡呼王

勝利的聲音”在他們裡面響徹。要留意，這裡說的是王的勝利，⽽非這民的勝

利，這王不在這民以外，⽽是在他們當中。這區別甚美！只要⼈還能憑自⼰的

努⼒作⼯，用自⼰的膀臂爭戰，勝利就被歸於⼈了。⽽當神在⼈面前⾏⾛，就

會說，是神為⼈爭戰，⾛在⼈前頭。那時與神的聯合尚只存在於魂的官能里。

還有⼀些敵⼈有待神親自毀滅，⼈只對神的運作保持被動就是了。但此處說的

是“歡呼王的勝利”持續在這⼈裡面進⾏著；神已經佔據了這⼈的中⼼，神是得

勝的王，這⼈的中⼼不住地歡唱慶祝王的勝利，甚⾄因揚聲歡呼⽽產⽣了回

響，因為不再有爭戰了。當聯合只發⽣在魂的官能里時，雖然神是得勝的，⾛

在軍隊前頭，但總是有代價，經常是以⼀些傷⼝為代價才能贏得勝利。但此時

不同，勝利無需爭戰，勝利是恆久持續的，因為⾄⾼神已經在這⼈裡面恆定不

移。 

 

23:23 斷沒有法術可以害雅各、也沒有占⼘可以害以⾊列．現在必有⼈論

及雅各、就是論及以⾊列說、神為他⾏了何等的⼤事。 

 

⾏法術者和占⼘者預表那些出於亮光階段的⼈，遠遠低於這裡所說的階

段，因為那時⼈尚活在自⼰里，離“信⼼和完全棄絕”的階段相去甚遠！⽽等⼈

們也進⼊同樣信⼼的階段，或者在永世里，他們會認出這階段，會論及受引導

⾛信⼼和棄絕道路的這民說，神在這民身上⾏了何等的⼤事。這段話指出了⼈

們的⼤⼤驚奇，正如智慧書中表達的意思：惡⼈見義⼈蒙拯救得了⼤榮耀，就

要⼤⼤稀奇，恐懼不安，自⾔自語道：“我們過去都是瘋⼦！過去他們的⽣活在

我們看來是愚蠢的，他們的死是可恥的，可如今他們竟被舉升到神兒⼥的⾏

列，與眾聖徒⼀同有份。” 

 

23:24 這民起來徬彿母獅、挺身好像公獅… 



 38 

 

這受壓的民起來彷彿母獅，挺身好像公獅。他們靠著信⼼和內在情形的運

作興起了，因為這興起是以神為根基的，神是他們能達到的最⾼⾼度。他們對

得勝滿有把握，毫無懼怕，因為他們的⼒量在於獅⼦，猶⼤支派的獅⼦；因著

已經與耶穌基督這位“猶⼤支派“的獅⼦聯合為⼀，他們像祂⼀樣興起，像祂⼀

樣被賦予了神的⼒量。 

 

23:24…未曾吃野食、未曾喝被傷者之⾎、決不躺臥。 

 

他未曾吃獵物，決不躺下死了，或因任何軟弱⽽躺臥。吃獵物指的就是他

吞滅可能遇到的所有苦難和障礙。雖然這⼈在奧秘⽣命中長進頗深，或許已經

脫去了許多事物，脫去了對自身⼒量的依靠，然⽽還有另⼀種居功尚存留：他

把神的⼒量歸功於自⼰，這是慣常有的。我們知道自身的能⼒已經被剝奪了，

但我們發現自⼰仍因神⽽強壯（strong in God）：雖然確知自⼰是無有，於是

不對自⼰有任何指望，但把指望都放在神身上，暗想這個空白應該由神來填

滿。然⽽真正完全死⼰的⼈是不復存在的，他們本身沒有⼒量，也不因神⽽強

壯，⽽是這樣的光景：唯有神自⼰是強壯的，唯有神自⼰是有能⼒的，神是⼀

切。這個靈程遠比之前的靈程進深得多。 

如今這⼈藉復活被再次舉升，重新披上神的⼒量，於是他不會再因犯罪⽽

臥倒。⽽且他若不吞滅獵物，也就是忍受必要經過的歷境，好讓他從“因神得

⼒”進深到“神的⼒量”，他決不會離世。不再有勝仗需要贏得，但還有⼀些事物

需要被吞滅。不再有事物需要被摧毀。不是的，是有事物必要進⼊我們裡面，

⽽且必須被吞下。我們要“喝⾎”，甚⾄喝盡最後⼀滴，不允許任何東西逃脫。

啊！即使⼈能說清楚這話的意思，也是讓⼈無法理解的。我祈禱處於這個靈程

的⼈不要吝惜自⼰，也不要背離，或重拾舊習。因為他們必須完成神全部的旨

意，無論神的旨意看起來是多麼可怕，正如⼈對飲⾎這件事感到恐怖⼀樣。這

樣才能效法耶穌基督，“⽗啊，你交給我做的⼯作，我已完成了。”這些⼈越多

吞滅這些事物，神就越多吞下他們到祂自⼰裡面。 

有必要吞吃下神的整個旨意，讓自⼰被⼀切苦難淹沒，然後才能被神吞

吃，進⼊到神裡面，模成祂榮形。神的旨意需要徹底地在我們身上貫徹通⾏，

對我們⽽⾔成為自然⽽然（正如我們所吃所喝變成了我們的構成⼀樣），然後

神才能吃掉我們。神吃我們指的就是接受靈魂（soul）進⼊祂自⼰裡面—完成

了魂的死⼰從⽽進⼊神自⼰，這就好比消化所吃掉的食物。於是這個被吞吃和

消化的靈魂，被徹底湮滅，他的本質被轉化為神自⼰，並住在神裡面，永遠消



 39 

失在那裡。於是那裡只剩下神自⼰，有完全的本質合⼀，三位⼀體的神各司其

職，裡面外面都有運⾏，正如前面提過的（第⼗六章 3）。 

 

 

                                                          

第⼆⼗四章 
 

24:1 巴蘭見耶和華喜歡賜福與以⾊列、就不像前兩次去求法術、卻面向曠

野。 

24:2 巴蘭舉目、看見以⾊列⼈照著支派安歇在他們的帳篷中（另譯），神

的靈就熱烈地臨到他身上（另譯）。 

 

已經認識到被動道路益處，並已經⾛上這道路的⼈，有時卻還會尋求“占

⼘”所預表的亮光，也就是可感知的，彷彿他們想知道⼀些關乎未來的事。可他

們⼀旦明白神最豐富的祝福是給那些憑信⼼⽽⾏的⼈，他們就轉身“面向曠野”

了。⼈的確可以靠著恩典轉向這個“⼰的曠野”；但我們自⼰是無法進⼊的，除

非神親自引導我們進去。使自⼰轉向曠野指的無非就是棄絕自⼰給神，好讓神

使我們進⼊這曠野（如果神樂意），並放下我們從前尋求並獲得的所有亮光，

好讓我們能留在這剝奪和棄絕的情形中，等候神做祂所喜悅的。 

然後，這⼈眼開了，看見這信⼼的民在剝奪和赤裸信⼼的曠野中，“安歇在

他們的帳篷中”，也就是在這同樣的信⼼的赤裸之中。“在帳篷中”和“安歇在帳

篷中”之間差異甚⼤。當我們被引⼊信⼼的曠野中時，我們是“在帳篷中”；但只

有當我們在這信⼼中長進頗豐的時候，才會“安歇在帳篷中”，毫無難處、⼼滿

意⾜地居住其中。 

這民照著支派，也就是按照各自的靈程，安歇在他們的帳篷中。無論哪個

靈程都包含若⼲個程度，⾼低不等，都是照著神的計劃和個⼈的忠⼼程度。許

多⼈⾛同樣的道路，有些⼈肯定比別⼈長進得多。 

巴蘭所預表的這個⾛內在道路的⼈，已經棄絕自⼰，進⼊了信⼼的道路，

放棄了所有明顯的、可感知的亮光，於是“神的靈就熱烈地臨到他身上”，也就

是說，神的靈帶著衝⼒引導這個願意讓自⼰被奪去⼀切先天後天亮光，願意停

⽌追求超自然知識，願意毫無保留地棄絕自⼰之⼈。從那刻起，神的靈就抓住

他，成為他唯⼀的推動者。 

 



 40 

24:4 得聽神的⾔語、得見全能者的異象、因跌倒⽽眼目被打開的⼈說（另

譯）、 

 

⼈⼀被奪去他自⼰的各種亮光，重披上神的靈，就立刻被置於真理之中；

這時他的光景就適合聽見神的⾔語了，這是真理的⾔語，從⼈取去⼀切，都歸

功於神。然後他也看見了全能者的異象。他並沒有說，他在異象中看見了全能

者，⽽是說他看見了全能者的異象，這靈程是⾼於諸般異象的，甚⾄⾼過“在神

以外得見神的能⼒”，但他看見了全能者的異象，意思就是他看事物如同神看事

物的眼光，⽽且是在神自⼰的真理中看事物，神知道祂自⼰⾄⾼的權能，也知

道⼈無限的軟弱。總之，他以⼀種模糊的⽅式認識到了神是⼀切，⼈是無有。 

聖經也說，他是“因跌倒⽽眼目被打開”。有福的跌倒啊！產⽣這麼多益

處，引⼈脫離了驕傲，使⼈開眼看見了自⼰的軟弱和神的⼒量！ 

 

24:5 雅各阿、你的帳棚何等華美。以⾊列阿、你的帳幕何其華麗． 

 

他繼續顯明他的眼睛如何已經被打開得見了真理。“雅各啊，你的帳篷何等

華美”！彷彿在說，完全的棄絕啊（雅各所預表的），你的帳篷何等華美！因為

這些帳篷指的就是安歇在棄絕中，也就是完全的貧窮。對於明白的⼈，這種貧

窮的光景是何其美好的事！在我們必要經歷的極端試煉中，不出離棄絕狀態是

了不起的，⽽安息於這棄絕狀態則更是⼤⼤討神喜悅的。神僕們遇⼤試煉反應

各有不同，取決於個⼈。有⼈留於棄絕狀態，卻不安息，反⽽因疑惑煩惱⽽焦

躁不安，極度悲傷。然⽽棄絕的同時，還能安息於這棄絕，則是⼀種罕見的完

全。 

雅各的帳篷若是如此美麗的話，以⾊列的帳幕也不遜⾊。以⾊列代表神的

⼒量。因著經歷自⼰的軟弱⽽失去了自身⼀切⼒量，由此進⼊了神的⼒量，這

是何其美的⼀件事！然⽽，在我們⼀切軟弱當中，安息地住在神的⼒量中是件

更美的事。⼈越看見自⼰的不堪，就越明白，唯有神才是強壯的，這乃是⼀件

美事。⼈被奪去了所有⼒量，顯露出的盡是各種軟弱，這時要安息地留在這種

光景中，滿⾜於“唯有神是強壯的”，不脫離這種安息來看自⼰的軟弱，也不企

圖修補軟弱，這樣以來，就藉著自⼰無限的軟弱⽽榮耀了神無限的⼒量，這是

極為美好可羨的。 

 

24:6 如滿了樹林的⼭⾕、如河旁的園⼦、如耶和華所搭的帳篷、如河邊栽

種的香柏⽊。（另譯） 



 41 

 

他又把這些⼈比喻為⼭⾕，因為他們的死⼰，但這⼭⾕又是滿了樹林的，

也就是說他們越倒空了自⼰，神就越用祂絕妙純美的交通充滿他們。他們就像

佳偶的園⼦，被祂恩典的眾⽔所澆灌；他們在河邊，因為他們接近神這⽔源，

這唯⼀的源頭。他們如帳篷，因著他們極⼤的安息；但他們是神所搭建的帳

篷，因為這是神自⼰的安息，⽽且還要繼續這樣安息下去，這安息只在祂自⼰

裡面，超越所有中保媒介；因此這安息是不會改變的，不再依賴於任何可變之

物，⽽是得⼒於神的恆久不變性。他們就像香柏樹，因為他們⼼靈的正直—只

以神為目標，⽽且他們的單純散髮香味。香柏⽊的特點就是筆直且芬芳。他們

栽在河邊，因為正直和單純總有⼀種溫柔、新鮮和可悅的氣味。 

 

24:7 ⽔要從他的桶里流出、種⼦要像眾⽔⼀樣播散。（另譯）他的王必超

過亞甲、他的國必要振興。 

 

這⼈的蓄⽔池要從源頭蓄滿⽔，從這蓄⽔池要流出極為豐富的恩典，幫助

那些靈程比這⼈低的⼈，彷彿澆灌滋潤⼀樣。這⼈的種⼦，也就是神賜給他的

恩典之兒⼥，要像眾⽔⼀樣播散，也就是分散成上千條支流，在世上完成許多

善⼯。 

 

24:8 神領他出埃及、他似乎有野⽜之⼒．他要吞吃敵國、折斷他們的骨

頭、用箭射透他們。 

 

出埃及指的是從這⼈除去所有“自我為中⼼”(propriety)，神自⼰就在這⼈裡

面，用祂神聖權能除滅所有可能會妨害或攔阻這⼈達到受造目的的東西。“折斷

他們的骨頭”就是從本質上毀滅自愛（⼈最危險的敵⼈），並“用箭射透敵⼈”：

即使被極端惡待，也全然寬厚地愛他們，越這樣以愛報恨，以善報惡，就使仇

敵越發驚訝和挫敗了；這就是用美德的光輝清潔無辜地刺透了他們，正如⼀本

書上寫的：“孩童的箭射傷了他們，他們舌頭的惡毒反過來背叛了他們。” 

 

24:9 他蹲如公獅、臥如母獅、誰敢惹他．凡給你祝福的、願他蒙福．凡咒

詛你的、願他受咒詛。 

 



 42 

他既然已經穩固地安息於神的⼒量中，就歇臥如公獅母獅；永久留於其

中，不再出來，因為他已經完全穩居在神自⼰裡面，所以鬼魔、⼈、罪，或任

何受造物都不敢把他從“安息於神自⼰裡面”這種狀態中叫醒。 

 

24:16 得聽神的⾔語、明白⾄⾼者的意旨、看見全能者的異象、眼目睜開

⽽僕倒的⼈說、 

24:17 我看他卻不在現時、我望他卻不在近日．有星要出於雅各、有杖要

興於以⾊列、必打破摩押的四角、毀壞擾亂之⼦。 

 

這⼈因跌倒⽽眼開了，承認自⼰只能遠遠望見這些內在之⼈要遇見的事，

⼀⽅面是因為這事只能在神里才能懂，超越任何居間過渡性事物；另⼀⽅面是

因為只有經過了諸般讓⼈費解的靈命歷境才能最終與神聯合，現在還不是他該

明白的時候。將來他向自⼰死了的時候，才能看見。 

⼀直棄絕自⼰，直到神看為合適的⽕候，就“有星要出於雅各”，也就是神

的話語，當⼈在神里被改變，模成神榮形的時候，就會產⽣話語，正如先前說

過的。“有杖要興於以⾊列”。這是神⼒量的絕對權能，必摧毀⼀切攔阻耶穌基

督誕⽣在⼈（souls）里的事物，這摧毀的⼯作必由耶穌基督親自來做，祂是權

杖、星、話語、修復者，也是所有敵對⼒量的毀滅者，祂必打破毀壞所有對受

造物⼒量的依靠，只留下神的⼒量獨享權能，⽽且同樣是這位萬物都藉祂⽽造

的“道”在維持神的⼒量單獨存在於⼈裡面。 

 

24:23 巴蘭又提起詩歌說、哀哉、神⾏這事、誰能得活。 

24:24 必有⼈乘船從基提界⽽來、苦害亞述、苦害希伯．他也必⾄沈淪。 

 

這⼈深深哀嘆，意識到這些內在的奇跡尚離他甚遠，也認識到神的權能如

果要在他裡面產⽣這些奇跡，他就必須付出⼰⽣命的代價。於是他說，⼰⽣命

⼀息尚存的話，怎能得見神的運⾏，藉著祂話語在⼈裡面的發表⽽產⽣祂的道

呢？這是完全不可能的！因為即使神的希伯來⼦民，最聖潔之⼈，最終也必滅

亡，這樣才能只剩下神自⼰在⼈裡面獨自掌權。 

 

 

 

                                                          

第⼆⼗五章 



 43 

 

 

25:1 以⾊列⼈住在什亭．百姓與摩押⼥⼦⾏起淫亂． 

25:2 因為這⼥⼦叫百姓來、⼀同給他們的神獻祭、百姓就吃他們的祭物、

跪拜他們的神。 

 

即使是最長進的聖徒們，在永遠住在神裡面之先，都總是可能犯罪，這是

個奇怪的事。在這些聖潔的⼈當中，仍能找到⼀些怯懦地重新拜偶像的⼈，正

如我先前說過的，這階段的⼈唯⼀會犯的罪（加上說謊的罪）。但需要說明，

這種情況只有在下列情況下才可能發⽣：他們與陌⽣⼈交談的時候；他們通過

天然友誼和娛樂活動，自願依戀複雜之⼈（multiplied persons），甚或惡⼈，

這種聯結就導致他們被帶⼊同樣的複雜道路。 

 

25:4 耶和華吩咐摩西說、將百姓中所有的族長、在我面前對著日頭懸掛、

使我向以⾊列⼈所發的怒氣、可以消了。 

 

這個過犯是主動自願的，所以神讓所有的族長受罰，因為必須由魂的較⾼

部分承受責罰。需要把他們掛在架上，因為神不願接收他們。他們雖然已經離

開了自⼰的⼟地，然⽽因不忠⽽重新活自⼰，於是就懸在天地之間；在地上找

不到扶持，因為神不允許他安歇於地；他也碰不著天，天才是他能得到安息和

平安的所在。懸在天地之間讓他極為痛苦，如同煉獄的痛苦。⼈脫離了自⼰，

卻找不到神，神不接收他進⼊神裡面，於是這種痛苦就像被懸在絞刑架上，殘

酷地受折磨並窒息。 

這些族長對著日頭被懸掛，因為太陽不再對他們有利，他們會發現陽光刺

眼，只加增他們的痛苦。這會發⽣在這些墮落的⼈身上，他們因回想起曾經從

神領受的各種恩惠，想起還存留在他們⼼裡的神的真理⽽倍感痛苦。 

看看這個靈程的⼈若是回到自⼰裡面，回歸自我為中⼼會遭受怎樣的刑

罰，這和出埃及記 32:3節說過的對拜偶像之罪的懲罰有極⼤不同。這裡的懲罰

本身就能平息神的怒氣，甚⾄可使受罰之⼈重新進⼊⼀個更⾼的靈程。 

 

25:6 摩西和以⾊列全會眾、正在會幕門前哭泣的時候、誰知、有以⾊列中

的⼀個⼈、當他們眼前、帶著⼀個米甸⼥⼈到他弟兄那裡去。 

25:7 祭司亞倫的孫⼦、以利亞撒的兒⼦非尼哈看見了、就從會中起來、⼿

裡拿著槍． 



 44 

25:8 跟隨那以⾊列⼈進亭⼦里去、便將以⾊列⼈和那⼥⼈由腹中刺透、這

樣、在以⾊列⼈中瘟疫就⽌息了。 

 

這類跌倒的根由是自願的回想，以及想要離開神，以回到⼰裡面。聖經稱

此為姦淫，因為⼈要把自⼰從神那裡撤離，再交給⼈自⼰，這個以自我為中⼼

的“⼰”正是⼀塊邪惡的腐⾁和惡毒的妓⼥，背叛神之⼈。但仁慈的引導者用他

的劍屠戮了這罪，引⼈出離了自我為中⼼；這樣萬事⽌息，因為這個自我為中

⼼被毀滅了，這些⼈就不會再遭受類似的痛苦，他們從前所受的苦或多或少都

是因為“自我為中⼼”，受苦的多少與“自我為中⼼”輕重程度成正比。 

 

25:10 耶和華曉諭摩西說、 

25:11 祭司亞倫的孫⼦、以利亞撒的兒⼦非尼哈、使我向以⾊列⼈所發的

怒消了．因他在他們中間、以我的忌邪為⼼、使我不在忌邪中把他們除滅。 

25:12 因此、你要說、我將我平安的約賜給他。 

25:13 這約要給他和他的後裔、作為永遠當祭司職任的約、因他為神有忌

邪的⼼、為以⾊列⼈贖罪。 

 

天意經常是這樣安排的，百姓中有些⼈本來只是普通弟兄，後來擔當了帶

領的職分，讓別⼈明白遭遇禍患的根由，並剝除他們的“自我為中⼼”。他們盡

職並非出於假熱⼼，也不是出於想做頭的野⼼，⽽是僅僅為著神的榮耀，正如

聖經針對非尼哈這樣的⼈所明確宣告的，他由此得到了泛泛和普通帶領職分的

恩典。神說：“我要賜給他祭司職任”，也就是揀選他作引導者和使徒，“因為他

⼀直被我的熱⼼所推動”，不是被他自⼰的熱⼼所推動。這使我“不在忌邪中把

他們除滅”，因我看見非尼哈以我的權益為重，為了我的榮耀，屠戮了“自我為

中⼼”。 

神懲罰了可拉⼀黨的⼈，因為他們想擅自做帶領，只尋求他們自⼰的榮

耀，渴望保存鞏固自愛。但非尼哈得了賞賜，因為他只藉著聖靈感動才出⼿，

從他屠戮自愛的舉動看，他這樣做僅僅是為著神的權益。 

 

 

 

                                                          

第⼆⼗七章 
 



 45 

27:12 耶和華對摩西說、你上這亞巴琳⼭、觀看我所賜給以⾊列⼈的地。 

27:13 看了以後、你也必歸到你列祖〔原⽂作本民〕那裡、像你哥哥亞倫

⼀樣。 

 

神仍存留摩西在這世上⼀段時間，讓他在曠野引導百姓，但由於他的不

忠，神只讓他從遠處看見應許之地，卻不得享見百姓安居其中。他必要和亞倫

⼀樣死去，因他們的不忠，神已從他們收回帶領的靈，要賜給別⼈。 

 

27:15 摩西對耶和華說、 

27:16 願耶和華萬⼈之靈的 神、立⼀個⼈治理會眾。 

27:17 可以在他們面前出⼊、也可以引導他們、免得耶和華的會眾如同沒

有牧⼈的⽺群⼀般。 

 

他向神禱告的時候，想也沒想他自⼰的利益，淡泊⼀切，完全滿⾜於“尚未

領百姓⼊應許之地，他自⼰就先死”的安排。這樣⼀個⼈不在神旨意之外看任何

事；他已脫去了⼀切自我利益，只想著神的榮耀以及神兒⼥的利益。因此，他

祈求神立⼀個有祂靈的⼈，可以引導百姓⾛完剩下的路，直到進⼊神自⼰裡

面。摩西說，否則這些⼈會像沒有牧⼈的⽺群⼀般。 

 

27:18 耶和華對摩西說、嫩的兒⼦約書亞、是⼼中有聖靈的、你將他領來

按⼿在他頭上。 

 

神告訴摩西領來約書亞，神已將帶領的靈轉賜給約書亞，他將要引導百

姓；摩西還要按⼿在他頭上，把他分別為聖，好把神從前樂意藉著摩西交通的

恩典和辨識⼒，如今傳遞給約書亞。 

 

27:19 使他站在祭司以利亞撒、和全會眾面前、囑咐他。 

27:20 又將你的尊榮給他幾分、使以⾊列全會眾都聽從他。 

27:22 於是摩西照耶和華所吩咐的、將約書亞領來、使他站在祭司以利亞

撒和全會眾面前、 

 

神的意思是說，你要把我的旨意都解釋給他聽，並且把你的權柄和榮耀留

給他做產業，好讓他要帶領的⼈都聽他。 



 46 

摩西甘⼼地遵從，不僅卸下自⼰的權柄，也放下已取得的榮耀。許多靈命

很長進的⼈，把權柄交給別⼈是容易的，但甘⼼捨棄榮耀的卻少見。後繼之⼈

如果帶領得很成功，前⼈就歸功於自⼰，想讓⼤家都認為是前⼈開了好頭，後

⼈忠⼼效法⽽已；相反，如果景況堪憂，前⼈又把責任都推到後⼈頭上，說是

後⼈沒有緊緊跟隨前⼈的腳蹤。罕有⼈既卸下權柄，又同等地卸下自⼰取得的

榮耀！從這點上看摩西的確是極為忠⼼的，是所有忠⼼之⼈的榜樣，因為經上

說，“摩西照耶和華所吩咐的”⽽⾏。 

 

 

--本書結束-- 

 


