
 1 

 

創世紀 
從內在⽣命⻆度的釋義及啓迪 

                                                          

 

蓋恩夫⼈著 

 

 

作者前⾔ 

 

 

(⼀) 信仰的本質是內在⽽屬靈的，建⽴在單純、真理和公義的靈基礎上。撒但這位天使⻑
墮落離開了這信仰，⽽且牠導致了⼈類的墮落，為要使⼈類陷⼊死亡。耶穌基督來，為要使
⼈重新得⽣命，並恢復純潔無罪性情，其⽅法就是借著這真理、公義和單純的靈，以及有賴
於之的其它事物，這根基就構成了基督徒信仰的本質和內涵。 

(⼆) 要除去敵對信仰本質的障礙，唯有藉著剝奪、棄絕、信⼼、盼望和愛，裡⾯的靈是這
⼀切的總歸，在耶穌基督⾝上顯明，在整本聖經中有陳述。本書的⽬的正是要發現這些並啓
發眾⼈。 

(三) 謹防曲解部分聖經或謬解下述書籍中特定主題。作者的勸勉、祈禱，和抗辯。 

 

（⼀） 
 

這世上⼀切惡都只是因不敬虔(irreligion)造成的。基督徒信仰的美好之處和本質並不
廣為⼈知；這信仰如此美妙可敬，若被理解得透徹，全⼈類都會尊重並熱愛這信仰。 

但那些不實踐信仰，尚未進⼊這信仰的⼈如何能認識這信仰呢？因為他們表⾯上承認這
信仰，卻對之完全無知，以致於把不屬於這信仰的內容摻混進來，本屬於這信仰的內容剔除
出去；捨本逐末，忽略了本質，卻重視細枝末節；撇開了根基和聖靈，卻只注重⽪⽑和外
表。 

耶穌基督和祂的⾨徒們所教導的基督徒信仰無外乎偉⼤、⾼尚和神聖的內涵，雖然這內
涵隱藏在最簡單、普通的事物中。那有著最簡樸、平凡外表的，卻最有神的靈，因⽽也是最
尊貴的。這不是照著⼈任性的判斷和喜好定義尊卑，稱卑劣醜惡為偉⼤尊貴，稱⾼貴可敬為
污穢可恥。 

耶穌基督不僅⽤祂的話語，⽽且更多是⽤親⾝的榜樣，來推翻這些屬⼈的荒唐⾒解。祂
選擇成為貧窮⼈，提升了貧窮的尊貴性，也藉著祂對富⾜的藐視暴露了富⾜的卑賤性。祂顯
明⼈被⾃⼰錯謬的想象誤導，稱真正的偉⼤為卑劣；⽽他們認為偉⼤的，實則當被藐視。總
之，為了在地上建⽴真理，耶穌基督發現有必要推翻⼀切，或者說，使萬事復原到最初的法
則，這法則早已被謊⾔和虛榮毀掉。 

神創世時，實實在在地建⽴了信仰，即出於真理和公義的敬拜，這敬拜只當歸於神⾃
⼰；但天上的那位天使因著虛榮開始變成篡位者和偶像崇拜者，同時企圖篡奪本當歸於神
的，好歸給牠⾃⼰。驕傲⼀旦佔據了這位尊貴天使的⼼，就⽴刻傾覆了牠，迫使牠離開了牠



 2 

的本位，賦予牠另外⼀種，或者更準確地說，使牠陷⼊⼀種有悖於牠本性的混亂之中，這對
他來說是⼀種歪曲損壞的狀態（state of violence）。牠的驕傲和反叛持續多久，這狀態就會持續
多久。在這背叛的天使裡⾯，驕傲正在掌權，假若神當初願意把祂的真理重建在這背叛的天
使裡⾯，神早就顛覆這天使虛榮的錯謬性情，代之以祂的真理，然後這天使就會脫離所有扭
曲狀態，恢復本性，也就是符合真理的狀態，這狀態剝奪了牠的篡奪傾向，把本當歸於神的
歸於神，於是這天使就能恢復起初的信仰。 

驕傲顛覆諸天⾥天使的單純本性，幾乎沒有⽐這位天使帶來的破壞更⼤的了。這位天使
如今成了魔⻤、虛榮之⼦，謊⾔之⽗，把虛榮和謊⾔也帶到地上來，在神創世後不久，這怪
獸就把牠致命的毒液噴吐到地上，傳染了全世界。 

神是⽤真理和單純創造了⼈，也就是把祂的本性分賜給⼈，使⼈有份於祂的性情。這⼈
受造是對神有信仰的，與真理無法分離，這真理在於只敬拜獨⼀真神，敬拜要在完全無罪情
形下敬拜，這清潔無罪是⼈在受造時，神交通給⼈的單純和真理產⽣的果效。這真理和單純
構成了亞當信仰的基本要素，亞當藉此不住地敬拜神，這是公正的敬拜，正如神要求亞當做
的。這公正的敬拜建⽴在單純和真理基礎上，保守亞當出於清潔無罪狀態，因為我們若不住
在清潔無罪中，就不可能保持單純和真理；⽽且失去清潔無罪光景的⼈，必然失去真理和單
純。 

所以說，信仰正是出於公正和真理的謙卑敬拜，這讓我們能尊神為神，看受造物為受造
物，留在我們當留的地位⾥，⽽且這狀態必然伴隨著清潔無罪，因為它使⼈留在神給⼈定的
地位⾥，絕對順從神的旨意。要知道神的旨意才是真正的清潔，排除了⼀切邪惡和罪，只有
背叛和混亂才會導致邪惡和罪。 

⼈曾在這信仰和清潔無罪，真理和單純的狀態下，⽽那天使嫉妒⼈的幸福，希望拉⼈當
共犯，陪牠受處罰，於是⽤謊⾔煽惑⼈，得逞後就進到⼈裡⾯，於是⽴刻從⼈裡⾯驅逐了真
理和單純，損毀了信仰和清潔無辜。失去了真理和單純恰恰是⼈⼀切罪的來源，⽽且顛覆了
信仰，給世上帶來了偶像崇拜和為數眾多的有害教派；⽽且破壞了⼈的清潔無辜，總之，導
致⼈脫離了本性，使⼈陷⼊⼀種扭曲的情形，也就是⼀種永久不斷的死之中，因為⽣命只存
在於真理和單純之中。 

神並不願意把⼈留在這樣的混亂之中，及⾄時候滿⾜，祂就差了⾃⼰的獨⽣愛⼦，當初
神創造⼈時正是藉著這愛⼦把祂的靈吹⼊⼈裡⾯。神差遣愛⼦是為了使⼈恢復起初真理和單
純的本性；恢復公正的法則，這能讓⼈守住本位，除去⼈⼀切篡奪，驅逐謊⾔和複雜，把虧
⽋神的⼀切歸還給神；在⼈裡⾯重建出於信仰和清潔無辜的敬拜，恢復⼈的本性，使⼈歡樂
地脫離這扭曲和死亡的光景，進⼊⾃由和⽣命。 

這個⼤原則確⽴了之後，不難看出，凡是能讓我們變得單純，帶我們進⼊真理的，必然
會領我們進⼊信仰的根基，進⼊清潔無辜。別的路都不過是漂流迂迴。這就是為什麼耶穌基
督降世，⽤祂的⾔⾏，不教導別的，只教導單純和真理。祂不是說過，祂要帶來這真理的聖
靈，乃世⼈不能接受的嗎？世⼈不能接受真理或單純，因為他們活在混亂和困惑之中，必須
先被摧毀，⼈才能藉著真理被恢復本性，恢復信仰和清潔無辜。讓⼈們盡情地修飾他們的祈
禱詞吧；這些都不是單純和真理，也不會是真信仰或者完全的清潔無辜。 

信仰和清潔是建⽴在單純和真理基礎上，真理只在基督徒信仰中才找得到，⽽基督徒信
仰無⾮就是真理和單純。它就是真理本⾝，因為它保守我們留在我們受造的正常法則⾥，留
在神的旨意中，使我們給神獻上公正的敬拜，除去我們⼀切虛謊的篡奪，通過剝奪不屬於我
們的⼀切，從⽽保守我們留在清潔無辜狀態中。但我們除了無有之外，還有什麼呢？凡我們
所擁有的有什麼是出於⾃⼰的呢？⼀切不都是神的嗎？基督徒信仰也恰恰是單純本⾝，因為



 3 

信仰的⽬標就是要使我們脫離各種各樣繁雜的⽇常活動，使我們專⼼於那“唯⼀不可少的事”
上，平息我們天然的焦慮躁動，進⼊神的安息和合⼀中，否則我們就無法像祂，也不能與神
聯合。 

 

 

（⼆） 
 

如果查驗我在本書所說的內容，不難理解為什麼聖經要那麼多次提到“剝奪”。因此我⾮常
詳盡地講述關於剝奪的事，以及棄絕、信⼼和內在的靈，以及在不同靈程神對⼈的旨意。雖
然這對那些不熟悉於此的⼈似乎沒有⽤處，但這卻是基督徒信仰的核⼼。 

正是這條剝奪的路引導⼈進⼊真理，進⼊基督徒信仰的本質，阻攔了所有幻覺、欺騙、
異端邪說，和⼀切罪惡，這些都不過是彎路；這條剝奪的路才把⼈置於真理之中，徹底剝奪
那些攔阻⼈照著受造法則完全屬神，並成為完全清潔無辜的所有事物。 

要知道，耶穌基督為我們成就的救贖恩典把我們帶進真理和單純中，使我們能在靈⾥和
真理⾥ 敬拜永在的⽗，在靈⾥和真理中的敬拜是信仰中的⾸要敬拜。這敬拜中別的事物都圍
繞著祈禱的靈為中⼼。剝奪也是⼀個奉獻的靈，引導我們藉著崇敬獨⼀⾄⾼神的偉⼤⽽除滅
⼰。為著緣故，耶穌基督曾⼀次把⾃⼰交於⼗字架，於是祂永遠無間斷地把⾃⼰獻於我們的
祭壇上。因此奉獻，信仰的靈，在靈⾥和真理⾥聯於敬拜，構成了敬虔的敬拜，唯有藉著剝
奪能把⼈置於真理和單純之中。 

我祈禱⼈能看明，如果⼈不失去偏⾒、各種推理和思想，就不可能達於真理，因為這些
屏蔽了真理；真理必然是⾮常⾚裸的，我們無法遮掩或裝飾它，否則就會使它⾯⽬全⾮，無
法辨認。我們也無法通過複雜達於純⼀（unity）;只能藉著單純達於純⼀。單純進⼊我們的靈
魂，並⾮通過談話或推理，那些是複雜的，⽽是藉著簡單操練信望愛這三樣神聖美德，當這
三樣美德佔據了⼈的三個官能時，就使之變得單純：信⼼使悟性變得單純；盼望使記憶變得
單純；愛使意志變得單純。這三樣美德的操練是通過在靈⾥和真理⾥的敬拜，藉著奉獻，通
過單純的祈禱—崇敬純⼀的（simple）神的靈。 

我們來看基督徒信仰的核⼼，無外乎是耶穌基督的靈，我們稱之為內在的靈；我認為所
有沒進⼊裡⾯，進⼊耶穌基督的靈的⼈，都不過是無⽣命的基督徒，他們沒有基督徒的靈性
和⽣命。耶穌基督無時不刻裡⾯不是被充滿的；祂是在完全的與神合⼀中；祂已為我們向⽗
祈禱，讓我們也有份於這合⼀。祂說：“⽗啊，使他們合⽽為⼀，像我們合⽽為⼀”。我們只
能藉著單純，藉著失去複雜⽽達於這合⼀；因為合⼀導致單純，單純會引⼈合⼀。 

讓基督徒認識這信仰的核⼼是極為重要的，這信仰的核⼼在整本聖經中到處都有清晰說
明，通讀聖經以及本書註解的⼈如果沒有任何偏⾒，必會發現它們無⾮是要藉著真理和單純
堅固我們，⽽單純從何⽽來？從剝奪⽽來，從把⾃⼰棄絕給耶穌基督的作為⽽來，耶穌基督
是我們的道路、真理和⽣命。 

整個⼯作都圍繞這三個原則，⼯作的內容無⾮就是要讓我們跟隨救主作道路，把祂當做
真理來聽祂，並且讓祂做我們的⽣命來推動我們。 

讀聖經的⼀個更重要動機就是，明⽩聖經教導我們信仰的核⼼以及各個⽣命成⻑階段，
包括靈命之初、過程和完成，我在本書中會給出不違背聖經原⽂、也不曲解其靈意的解釋。
無論我們讀舊約還是新約，都不難發現在真理和單純⾥敬拜獨⼀真神的本質所在，我們能從
聖經這個源頭找到答案。 



 4 

此外，我們從聖經⾥也會歡樂地發現進⼊這敬拜的所有⽅法和進步途徑。我們景仰聖經
中先祖和先知們的作為和榜樣，他們留下了腳蹤給我們跟隨；我們讀到了耶穌基督所說的
話，以及傳福⾳者和使徒們的話；我們從聖經瞭解了各樣祭物的佳美之處，尤其是聖餐的意
義，這聖餐涵蓋了所有其它祭物的內涵；從聖經我們得悉祈禱的必要性，有效的祈禱⽅法，
真正的敬拜，完全的剝奪和棄絕；總之，所有包含在“單純”和“真理”中的事物，以及⼀切能幫
助我們達到“單純”和“真理”的事物。但最重要的是，我們從聖經中可以學習正確區分我們信仰
中“外表”和“內涵”，以免把兩者隔離化。 

基督徒信仰的最主要內容就是它的靈，或者說“內涵”，⼀個真理和單純的靈，這靈把複雜
和謊⾔相等無異地驅除；因為這靈發源於神⾃⼰，神是單純的，沒有摻雜或分裂，所以這靈
也必然是單純，純⼀⽽正直的，可以把⼈置於“神是萬有，⼈是無有”這真理之中；可以使⼈
在神⾯前變得如此正直，以致於只要⼈繼續住在真理中，就無法脫離這種正直，以致於⼈⼀
點不離開神，神也不離開⼈，這讓⼈成為清潔無辜。神前正直伴隨著⼈前公義。所以這就是
我所說的真正內在的靈，這乃是基督徒信仰的核⼼。 

我們若⽤了許多名字術語，⽐如“棄絕”、“⾚貧”、“死亡”、“損失”、“湮滅”等等，這些不過
是⽤來描述神帶領⼈經歷的⽣命階段或情形（state），好讓⼈變為完全單純和進⼊真理，變為
清潔無辜，進⼊信仰的核⼼；但本質是合⼀和單純的靈，這把我們置於創造和救贖的法則
中，把我們直接聯於神⾃⼰，⽽無需媒介。 

在靈⾥和真理⾥的敬拜階段是由單純⽽來，這敬拜才是基督徒信仰的內涵和核⼼。除此
以外，還有宗教儀⽂上的敬拜（religious worship），這不僅包含在敬拜階段中，也隱含在奉獻階
段和被剝奪⼀切⽽不斷死⼰的階段中。 

此外，還有基督徒信仰的外表，指的是外在的奉獻和敬拜，它與信仰的內涵有關聯。信
仰的外表和內涵⼀起把⼈帶進各種剝奪中，讓⼈以獻⼰與神之⼼，相等無異地忍受臨到⾃⼰
的⼀切；脫離對⼀切外在事物的眷戀，讓⼈有外在的敬拜活動，同時把⾝體和靈都置於敬拜
的狀態中。這是我們信仰的本質，其餘的不過是附屬品，或者說次要事物，然⽽我們應當按
照⾃然規律和神聖的法則所加給我們的義務本分，遵從信仰的次要事物的規定。 

我寫本書的唯⼀⽬的就是向讀者揭示我們信仰的美麗之處，激勵他們渴望成為在靈⾥和
真理⾥敬拜神的⼈。 

 

（三） 

 

我祈禱⼈能提前注意到，當我在本書中幾次提到“信⼼”（faith）時，尤其引⽤保羅書信中
所提到的“信⼼”時，我對信⼼的詮釋不是指的教會的普遍信⼼，不是指所有基督徒的普遍信
⼼；⽽是指這個內在的靈，除去了⼼思或⼼裡⼀切複雜的運作，⼼或⼼思同意以被動的⽅式
接受神的推動和運⾏，無論是令⼈愉悅的運⾏還是釘死⼈、使⼈痛苦的運⾏都⼀概接受。我
所說的“複雜的運作”指的不是善⼯，我並⾮說善⼯沒有⽤，因為信⼼若沒有⾏為便是死的。
我絕不是排除善⼯，因為我引導⼈進⼊祈禱、奉獻和不住禱告的道路，這些都是善⼯的源
頭；但我只是想從信⼼的實踐中排除掉出於⾃愛的各種意念（reasonings）和⾃省(reflections)等
複雜運作。信⼼啊，你是何等純潔、⾚裸和單純，你在神的眼中何等美好可悅！ 

聖經從不會⾃相⽭盾，如果按我剛才表達的意思解釋聖經的話，就很容易把保羅關於信
⼼的教導與彼得和雅各的教導統⼀起來，彼得和雅各當時是因著⼈們對保羅書信的曲解⽽不
得不寫信。所以當我⾼舉信⼼在善⼯和良好操練實⾏之上時，我指的僅僅是被動的信⼼，這
信⼼是由純潔的愛推動的。 



 5 

⾄於剝奪諸般美德這件事，我想我已經在本書正⽂中闡述得⾜夠清晰：神希望除去⼈對
美好事物竊為⼰有、居功⾃傲的⼼態，所以神經常剝奪⼈對諸般美德的靈活應⽤能⼒以及輕
鬆愉快踐⾏的能⼒，甚⾄取去⼈某些外在德⾏，好讓⼈失去對其眷戀，對其完全無動於衷；
但神取去美德使⽤⼀種外在的、可感知的⽅式，⽽且只是暫時的，等到⼈失去了⼀切對美德
居功⾃傲之⼼，完全無動於衷的情形時，神就可以使諸般美德在這⼈⾝上復原。 

我的弟兄們，讓我們不帶任何偏⾒或論斷進⼊這本書的精義，⽽且我們要學習成為真基
督徒，不光是外表上的，⽽且是實際上的。 

神啊，請把這些真理印在讀者的⼼上。讓他們看⾒、承認並嘗到基督徒信仰的實際、美
麗和崇⾼，以及這信仰表現為什麼（in what it consists）。這些你已經在整本聖經中藉著你的眾
先祖、眾先知，藉著你⾃⼰還有你的眾使徒，極好地表明出來。如今，真正拜⽗的，當在靈
⾥和真理⾥敬拜，正如你所應許的。因為神是個靈，祂願意⼈在靈⾥敬拜祂！真理啊，太少
⼈懂你，實⾏你的⼈就更少！ 

神的愛⼦耶穌基督啊，你是單純和清潔的，你帶著真理和單純來到世上的時候，正是⼈
類完全棄絕了真理的單純的時候，你來為要給⾃⼰造就⼀些真正的敬拜者，你⾃⼰成為基督
徒信仰的屬靈宮殿的基⽯，你也是基督徒信仰的⽴法者和創⽴者；是你要把我們信仰的內在
精髓印在所有讀此書的⼈⼼上。請這樣做吧，聖⼦！把你的素質刻印在他們⼼上，⽤你的印
給他們蓋印。⽤你的靈和⽣命激勵他們，你的靈和⽣命表現為(consists in)真理和單純。使我們
都成為⼩孩⼦，你說過，若⾮成為⼩孩⼦的樣式，也就是單純和清潔，我們斷不能進天國。
奇妙的聖⼦，你能做到；我盼望你會藉著此書做這⼯作，此書無它，唯有單純，因此只能被
那些單純的⼩孩⼦們所領會，⽽不能被這世代的智慧通達⼈所領會。 

親愛的讀者，這本書無論是在表述上，還是觀點上，如果有任何冒犯你之處， 或者有你
無法理解之處，請不要先急於批評之，寧可成為謙卑和微⼩，這樣你就會富有果效地領會並
接受整本書內容。此外，也請你諒解我這樣⼀個能⼒有限，⾮科研出⾝的⼈寫作的紕漏之
處，我只是全⼼全靈地順服教會，⼀貫並總是會任由教會更正我的所有作品。 

 

                                                   蓋恩夫⼈ 

 

 

 

作者前⾔續 

 

 

聖經有無限的深度和許多不同的含義。學識淵博者執著於字⾯意思和其它含義；但據我
觀察，尚無⼈解釋出其內在含義，或者說奧秘的含義，⾄少無⼈完全解釋到位。為此緣故，
我們的主差我來做解釋的⼯作，幫助那些全⼼渴望不只進⼊基督徒信仰的外表，⽽且渴望有
份於基督徒最深的恩典，也就是信仰的內涵。我必須說，我沒有作什麼，僅僅是把⼿借給那
在我裡⾯引導我的神；所以書中凡是好的內容，都完全歸功於神；若有不好的內容，必是我
無意間在聖靈的光中摻雜了我⾃⼰錯謬的亮光。然⽽，我懇請讀者不要箍於審慎字句，⽽是
要確實知道，許多東⻄不懂，是因為超越了讀者個⼈經歷；不要因此⽽論斷，反要利⽤神給
⾃⼰的先機，竭盡所能地進⼊完全的愛，進⼊信⼼的靈，以及完全把⾃⼰棄絕給耶穌基督的
作為，這樣讀者很快就能經歷⽬前還不懂的事物了。⼈越相信神的全能和神對⼈類的愛，就
越會盲⽬地把⾃⼰交給神，讓神來引導，⽽且也越愛得純潔，也越蒙開啓，能懂聖經中的奧



 6 

秘含義。然後，讀者會無⽐欣喜地發現，所有的經歷都早已在聖經中簡單、清晰地描述出來
了。讀者會幸福地發現，⾃⼰遇到了⼀位引導者，引⾃⼰過紅海，接著穿越可怕的曠野；但
⼀直要到應許之地，讀者才能領會完全的福樂，那時讀者會覺得，以往所有艱⾟都不過像夢
⼀樣。在極⼤的幸福喜樂之中，⼈不會認為以往的代價出得太重了，雖然⼈本該受⽐這多得
多的苦楚。 

我祈願讀者也注意到，為數如此眾多的百姓出了埃及，卻只有兩⼈進了應許之地。這是
為什麼？因為缺少勇氣，不住地惋惜⾃⼰已經丟在背後的東⻄。他們若是忠勇，幾個⽉就到
了；但意志消沈、牢騷滿腹讓他們竟留在路上四⼗年。神樂意引導⾛內⾥⽣命道路的⼈也是
如此。他們惋惜的不是埃及的蔥蒜，⽽是可感知的屬靈⽢甜，⽽神本是願意他們⾛在⼀條更
純潔、更⾚裸的路上；他們不想要嗎哪這樣清淡的⻝物，卻想要更有感覺的⻝物；他們反抗
引導他們的神，激怒惹惱神，於是決不能從神的良善受益；以致於他們的旅途極為漫⻑，繞
⼭徘徊；進⼀步，就退四步，絕⼤部分⼈因著⾃⼰的錯⽽未能到達應許之地。 

我親愛的弟兄們，讓我們⿎起勇氣，竭⼒奔向⽬標，不因途中的艱難險阻⽽喪膽。我們
有⼀位可靠的引導者，祂是⽇間的雲柱，為我們遮蔽強烈的⽇光，引領我們扎實前⾏；祂在
我們信⼼的⿊夜裡為⽕柱，也引導我們。這⽕柱不就是神聖的愛嗎？當信⼼似乎更晦暗的時
候，這愛就越燦燦發光。讓我們滿⾜於裡⾯這隱藏的嗎哪，它遠⽐我們感官熱望的⾁類⻝物
更滋養我們。讓我們揀選這奧秘的墳墓，⽽不是邪情私慾的墳墓。 

除了舊約所有這些美麗預表引導我們進⼊內在道路之外，耶穌基督還親⾃來向我們顯明
⼀條真正的、可靠的道路。這就不再是奧秘奇妙的預表，⽽是⼀個活的榜樣，是真理的話；
耶穌基督就是道路，我們必須靠祂⽽⾏，祂是真理來教導我們，也是⽣命來推動我們；我們
先祖給的只是預表，⽽耶穌基督給我們的是實際。先祖尚且⾛裡⾯的道路，基督徒豈不更該
⾛在其中嗎？我們已經有耶穌基督的完整⼀⽣作為明顯榜樣了。祂在福⾳書中並沒有教導別
的。可以說，內⾥⽣命就是福⾳書的核⼼，正如外在實⾏是福⾳書的字句。使徒們後來繼續
⽤他們的榜樣和寫作來教導我們內⾥⽣命的道路。所以讓我們⾛在這條如此純潔、單純、可
靠的路上，雖然我們可能不覺得有把握，⽽且我們要照著神的旨意⽽前⾏。 

 

 

 蓋恩夫⼈ 
 

 

第⼀章 
 

1:1 起初神創造天地。 

1:2 地是空虛混沌，淵⾯⿊暗；神的靈運⾏在⽔⾯上。 
 

神起初創造天地，是⽤道（the Word）創造的；萬物是借著祂造的。凡被造的，沒有⼀樣
不是借著祂造的：祂從起初就在神裡⾯。這是⼀幅美麗的圖畫，預表神重⽣，或者說，再創
造那沈⼊罪的虛無之中的⼈。神正是從這可怕的混亂之中吸引罪⼈，並把他創造⼀新；但神
只藉著耶穌基督做這事。因為正如起初信主的第⼀步是這新造，正如使徒約翰告訴我們太初
有道，萬物都是藉著這道造的，凡被造的，沒有⼀樣不是借著祂造的，同樣，從成為基督徒
和靈命之初，到靈命成⻑及⾄成熟，每件事都是藉著耶穌基督，祂是“道路、真理和⽣命”。
所以說，神藉著祂的話重⽣並再造了這個像是已經被罪殺死的靈魂。神是如何做成的呢？聖



 7 

經的第⼀節闡明瞭次序，關乎諸世代的起初發⽣的事，向我們指明神在使罪⼈歸信過程中的
作為，這是進⼊基督徒屬靈和內在道路的第⼀步，也可稱之為“⼊⾨”。 

⾸先，神創造了天和地。這預表藉悔罪做成的兩種更新：外在的和內在的更新；因為我
們必須戒除不光⾁⾝的罪，⽽且還有⼼和靈的罪。但正如外⾯的歸信總要依賴於裡⾯的歸信
⼀樣，也就是⼼和靈的歸信，這是由“天”預表的。這裡說，起初神創造天和地。神先從⼼和
靈著⼿，然後才改變⼈的外在。使⼈歸信的第⼀步是在裡⾯進⾏的。神創造這靈，把它拖出
它所在的極度混亂之中；然後神釋放⾁⾝脫離罪。神賜給這⼼⼀種隱秘的傾向, 要住在祂裡
⾯，祂才是⾃有永有者，沒有祂，⼈就無法存在；然後神引導⼈的外在脫離讓⼼靈留於死亡
和虛無之中、引⼈離開獨⼀⾄⾼者，置⼈於受造的虛無虛空之中的各種事物。 

然⽽這地在受造之後，空虛混沌；也就是說，被奪去了⼀切的好；無論地的狀況如何，
它只是披上了某種形狀和外表，僅此⽽已。還沒有植物，只是⼀團巨⼤的空虛混沌，極度荒
涼。這就是⼈在得救時外在的光景。聖經⼜說，淵⾯⿊暗，也就是說，這⼼和靈就像深淵，
除神以外，無何能以參透，這⼼靈被⿊暗包裹著，以致於不知道該做什麼；他看⾒⾃⼰裡⾯
只有罪帶來的⿊暗和醜惡；他看⾃⼰外⾯只有空虛和貧瘠；發現⾃⼰沒有良善，只被各種惡
包圍著。 

雖然如此，但神的靈不停運⾏在⽔⾯上。這些⽔⾯指的不就是悔改的淚⽔嗎？⽽且不管
無知的⿊暗（罪的殘留）以及所有良善的缺失，恩典就駐留在這悔改的淚⽔上，並且擴散。 

 

1:3 神說：“要有光”，就有了光。 
 

神豐富慷慨的靈，覆翼在⼈悔罪的淚⽔上，⾒到這個無知罪⼈的悲哀，就往他的⿊暗中
差來⼀束祂的光。神說，要有光，就有了光。這是從神⾃⼰發出的⼀種光輝，是祂智慧的光
輝，照在這瞎眼的、感覺到⿊暗正逐漸擴散的⼈靈上，於是⼈開始領會到，神的話是有效能
的話。是話，也是光。因為受造的光是這⾮受造的“道”的彰顯，正如⾮受造的“道”是交通給受
造物之光的光源。所以神的道被稱為眾聖徒的光輝；因為神是滿了光的話，照耀在眾聖徒⾝
上。神從無有創造萬物時，只需說話⽽已；因為祂的⾔語就是祂的道（His Word），祂的道就
是祂的光。然後神在這新造中說話；祂對新造說的第⼀句話是什麼？“要有光”；這話⼀出
⼝，就有了光；這無知的⿊暗被變成了⼀束真理的光，逐漸加增，正如太陽冉冉升起，漸漸
驅散夜的漆⿊。這光是恩典的光，是由耶穌基督發起的光，卻⼜不是耶穌基督這位⼤光本
⾝。所以我們能說，那些坐在罪和無知的⿊暗中的百姓，⾒到了⼀束⼤光，太陽已經升起，
照在那些住在罪之死蔭下的⼈⾝上。 

不難看出，這⼀切都是藉著救主的恩典，以及造物主的豐富⽽做成的。 

 

1:4 神看光是好的，就把光暗分開了。 
1:5 神稱光為晝，稱暗為夜。有晚上，有早晨，這是頭⼀⽇。 
 

聖經⼜說，神看光是好的；換句話說，這光來⾃神⾃⼰，沒有摻雜受造物的不潔，所以
是好的，⽽且正在這個新造的裡⾯產⽣好的果效。由此，這個新造開始發現⾃⼰的本源是
神，開始有了想要歸向神的渴望。於是，⼀束光照射在如此晦暗的地⽅，發現了⾃⼰所處之
地----光線顯明它⾃⼰，同時也顯明瞭它本來所住之地。 

神把祂恩典之光照在⼀顆⼼上，當這⼼⽤忠誠回應光，神既看⾒這⼼善⽤了恩典之光，
⽽且這光的美好擴散到那些幽暗之處，神就⽴刻開始把光暗分開。此前是陰暗的⼀天，或者



 8 

說，發光的⿊暗⼀天；但現在神把光暗分開了，免得這摻雜對⼈有害。這美麗的光是信⼼，
來⾃神的禮物，為要佔據⼀個靈魂（a soul）。起初，在這靈魂所在的沈沈⿊夜中，只有幾許
璀璨明光才清晰可辨。雖然這美麗的光在起初顯明時的確更可感知，但並不是說，在最初顯
現的階段⽐後來階段更清晰和豐富，事實正相反；但這靈魂深深的幽暗導致這光起初更清晰
可辨，不過以後這光卻更⽣動活潑。 

然後神把祂的光與我們的⿊暗分開；這時光變得更純潔、更寬廣，更明顯，雖然⼈看起
來覺得光變暗了⼀樣；因著神剛把出於祂⾃⼰的和出於⼈的分開，⼈就只感到⾃⼰的⿊暗，
以為⾃⼰是處在更⼤的晦暗中了。然⽽實際情況是，⼈此時正處於前所未有的有啓示、有光
亮的情形中；但當⼈暴露在神這位永恆的“太陽”⾯前，“太陽”源源不斷地光照他，⽽當他⼗分
忠⼼地把所得的光返照給神，從⼈這⼀⾯看，萬事就顯得晦暗了；正如⽉亮⼀樣，當⽉亮在
合⽇時最暴露在⽇光之下，⽉亮從太陽接收的陽光越多，反射給地球的光卻越少得多，當太
陽離⽉亮最近、照射最強烈的時候，⽉亮反⽽顯得幽暗了；相反，⽉圓之時，⽉亮從太陽接
收的光變少，反射給地球的光卻要多得多。被神的光照耀的⼈也是如此；當神⽤熾熱光線照
射⼈⼼，⼈⼼與神⾼度⼀致（it is so strongly correspondent to its God），以致於⼈感受不到神的亮
度和璀璨；可是當神的光微弱些，⽽且⼈從神接受得少的時候，⼈卻散播這光更多。這就是
明顯、可感知的知識（無論這樣的知識顯得多麼光彩奪⽬），和出於信⼼的泛泛、難以辨析之
光之間的區別。 

然⽽神⼜說，“有晚上，有早晨，這是頭⼀⽇。”從兩⽅⾯理解這話：⼀⽅⾯，光和暗持續
更迭，構成⼀天，信⼼的⼀天，部分是明亮的，部分是晦暗的；另⼀⽅⾯，光從起初就是⽣
命的光，這是內⾥⽣命的早晨，光明璀璨，⽣機盎然。⽽晚上指的是死亡、滅絕和剝奪的階
段。早晨和晚上構成完整的⼀天，信⼼的⼀天、內⾥基督徒的⼀天。 

 

1:6 神說：“諸⽔之間要有空氣，將⽔分為上下。” 
1:7 神就造出空氣，將空氣以下的⽔，空氣以上的⽔分開了。事就這樣成了。 
1:8 神稱空氣為天。有晚上，有早晨，是第⼆⽇。 

 

悔罪的那些⽇⼦⼀過，神說，“諸⽔之間要有空氣”，這好⽐說，⽌息眼淚，讓⼼和靈變得
剛強，讓這些起初的柔嫩敏感與諸⽔分開，這些柔嫩敏感雖然聖潔，卻是從感覺來的。讓諸
⽔與出於我恩典的那些事物分開，好讓它們能純潔無雜。 

 

1:9 神說：“天下的⽔要聚在⼀處，使旱地露出來。”事就這樣成了。 
1:10 神稱旱地為地，稱⽔的聚處為海。神看著是好的。 
 

這些苦楚悲傷的⽔曾經瀰漫全⼈，如今聚在⼀處；它們退到神為它們設定的界限之內，
這些界限圍繞著⼼。於是旱地露出來了，⼈開始進⼊信主以來前所未知的新境界。旱地露出
的時候，⽐苦澀諸⽔的時候要難熬得多。因為從前覆蓋全地的諸⽔那時仍夾雜有⽢甜滋味；
但它們⼀旦被封在界限內就變成了海，也就是說，滿了苦澀，⽽且它們從前覆蓋的地⽅都變
為乾涸。 

神“稱⽔的聚處為海”；因為分開後，所有⽢甜似乎都已消退，升到上⾯的⽔。⽽下⾯只剩
下苦澀的⽔，緊密聚集到⼀處，這時的苦澀程度遠⼤過從前散落各處時的程度。聖經說，神
稱旱地為地。這預表著⼈唯有此時才開始認識⾃⼰，認識⾃⼰卑劣可鄙的本性。神是藉著撤
回從前覆蓋⼈的諸⽔，包括⽢甜屬天的諸⽔和苦澀悲傷的諸⽔；神只有⽤這使⼈枯乾乏味之



 9 

法才能使⼈認識⾃⼰的劣根性；神從前吸引⼈進⼊魂的最⾼境地 ，來到祂⾯前，飽嘗恩典的
⽢甜之⽔，如今卻收回了恩典之⽔降落於地的權柄，旱地必須露出來，地指的就是我們⼈的
那些最低部分，裡⾯住著可感知事物；但這過程是痛苦的，因為苦澀的諸⽔也存在，不像從
前那樣滋潤⼈，使⼈舒爽，反倒把⽔⾥的苦澀傳輸給⼈，只在某些⽚刻，有⼀滴天露滴落，
然後公義的太陽⽴刻就把這天露曬乾了。然⽽這天露能起到堅固⼈、維持⼈和賦予⼈⽣機的
作⽤。 

聖經⼜說，“神看著是好的”。這裡所指的是從前所有⼯作，不光教導我們凡神獨⾃做的所
有⼯作，或者祂做時我們⼈這⾯沒有抵擋的⼯作，都是好的，神的作為唯有摻雜了⼈的居功
⾃傲才會被破壞。⽽且教導我們，神把⼈放在任何⽣命境界或階段，每個階段都有其特殊之
處和相應的好；然⽽，應各按其時，各有不同⽤處。因為神造諸⽔時，諸⽔遍滿地⾯，神說
那是好的。然⽽不久後，神改變了現狀，仍說是好的。彼時的好和必要，對此時就變為無⽤
和危險了。此⼀時，這旱地被恩典的諸⽔淹沒是好的；但彼⼀時，這旱地失去恩典的諸⽔才
是上好，恩典的諸⽔退回本位，否則駐留於地就會破壞地，攔阻地結果實。所以我們看到，
有必要讓神在⼈裡⾯運⾏，⽽不摻雜出於⼈的糊塗、急促作為，⼀般來說，神要撤回恩典之
⽔的時候，⼈都渴望努⼒留住；要麼就是以 “枯乾階段更純潔”為由，趕在神動⼿之前，⾃⼰
出⼿使恩典之⽔乾涸。神全能的⼿啊！是你要藉著你的神聖話語親⾃作⼀切事；你說了，事
就這麼成了；你說，就是做，⽽且凡你所做的，都做得好。 

所以我們必須留給神來做；祂會⽐我們做得更好。我們是多麼渺⼩可憐的⼈！竟然相信
⾃⼰能做神做的事，甚⾄常能做得⽐神還好。這就是為什麼我們什麼都想插⼿，願意每件事
都掌握在⾃⼰⼿中；卻⼀無進展；相反，我們的熱⼼攔阻了進展。神只在“無有”上做祂完美
的⼯，“無有”不會抗拒神。 

 

1:11 神說：“地要發⽣⻘草，和結種⼦的菜蔬，並結果⼦的樹⽊，各從其類，果⼦都包著
核。事就這樣成了。 

1:12 於是地發⽣了⻘草和結種⼦的菜蔬，各從其類；並結果⼦的樹⽊，各從其類，果⼦
都包著核。神看著是好的。 

1:13有晚上，有早晨，是第三⽇。 
 

神照著祂永遠的計劃安排⼀個⼈或被充滿，或虛空。等神旨意所定的時候到了，祂就吩
咐這看上去無⽤的旱地⻑出⻘草。這是頭⼀種出產。這⼈正在枯乾的時候，驚訝地發現神交
通給他⼀種⽣機勃勃的素質，讓他能夠很容易地⾏出善事來。所有這些植物都⾃⼰裡⾯結有
種⼦，使他們能夠無限地繁衍下去。然⽽，他們還不過是稚嫩的⻘草，微不⾜道，但在這⼈
看來卻很⼤很⼤，因為這⼈不知道還有更⼤的；他也沒想到曾經的荒蕪不⽑之地能有這麼美
好的出產。他以為⾃⼰擁有了最美好事物的時候，他更驚訝地發現，同樣是這位“道”，不只
在他裡⾯產⽣了⻘草，還產⽣了樹⽊、葉⼦和果實，這就與簡單的⻘草⼤不相同了。這些是
最勇敢的美德，裡⾯包著蘊含無限多其它美德的核，神要這核藉著他這⽣物體結出無限多其
它美德。 

接著，這⼈開始發現他⾃⼰的偉⼤和尊貴，以及⾃⼰能有什麼樣的⽬標，能做成什麼。
然⽽他只是模模糊糊地知道；還不清楚這些事物在他裡⾯是如何形成的，也不知道是誰做
的。這⼈只模糊地知道是神做成了這⼀切；但同時，這⼈⼜假想，神做⼀切是因著⼈⾃⼰的
忠誠。 



 10 

但是，以後⼈需要清楚兩件事。第⼀件事，⼈裡⾯的⼀切都是藉著神的話⽽成的，沒有
⼀樣不是如此；因此，神只⽤祂說的話（Speech），也就是祂的道（Word）來運⾏萬事：“祂說
了，事就這樣成了”。摩⻄在⽶斯巴⽔磐⽯那裡犯的錯就是這樣。摩⻄想擊打磐⽯，⽽他只需
吩咐磐⽯出⽔就夠了；因為神已經告訴他不要再⽤代表他⾃⼰動作的杖來⾏動，只要⽤神的
話來⾏動，⽽且做每件事都要在神⾥憑神的話⽽⾏。在神⾥⽣命很⻑進的⼈都是⽤話語⾏奇
跡，沒有任何兆頭或預表。⽽還活在恩賜中的⼈則不同，他們是⽤外在的⾏動，神還沒有賜
給他們⽤神的話⾏動的權能；因為只有在神⾃⼰裡⾯，⽽且是明顯住在神裡⾯，神才把耶穌
基督交通並成形在我們裡⾯，這被稱為奧秘的道成⾁⾝。這樣，⼈就能只憑神的話⾏動了；
於是，話語運作萬事，說就是做，做就是說。但我們出於不忠，想和從前⼀樣⽤杖和神跡⾏
事時，就⼤⼤得罪神了。 

第⼆件事，⼈必須懂得，這些恩典的運⾏不是因著⼈的德⾏，⽽是因著⼈的死⼰。正如
童⼥⾺利亞所曉得的，當她說到神的憐憫時，她說，恩典臨到是因為“神眷顧祂卑微的婢
⼥”。神看⾒了我們的無有，既看⾒我們的情形，就在我們裡⾯產⽣祂的道，也就是祂的話，
⽽且在把這道交通給我們的過程中，賜給我們單單⽤話語從祂⽽⾏動的權能。 

在⼈裡⾯產⽣所有那些美德的階段就是內⾥⽣命的第三天，或者說第三階段。但奇妙的
是，所有這些美德進⼊⼈裡⾯，扎根在那裡，⼈⾃⼰卻不清楚是如何做成的；因為⼈這⼀⾯
沒有出任何⼒，僅僅是讓⾃⼰被神擁有⽽已，讓神在⾃⼰裡⾯運⾏。他很稀奇神在他裡⾯，
為他做了⼀切事，⽽且是各按其時，以引⼈⼊勝的次序⽽⾏，於是這⼈不禁驚呼，祂做每件
事都這麼奇妙！這都屬於你，永恆、⾮受造的智慧啊，是你美妙地⾏作萬事；凡不出於你
的，無⾮是謊⾔、錯謬和欺哄。 

若忠⼼遵循這教導，就會看⾒神藉著耶穌基督從信主開始在⼈裡⾯運⾏的過程，以及⼈
回應神運⾏的必要性。這種回應並不是⼈所想象的⼀種強烈的⾏動，⽽更多的是對神恩典作
為的完全依賴，神的恩典不會有⽚刻離開祂護庇的⼈，直到引導⼈到達終點。所以我們必須
讓神的靈在我們裡⾯作⼯。但實際情況似乎相反，⼈忙著攔阻聖靈在我們裡⾯作⼯；不藉著
持續拒絕⼰並完全順服神旨來跟隨聖靈，反倒想⾃⼰使勁⽤⼒，跑在神前頭，想迫使神不引
導我們，⽽是被我們引導；由於我們⾃⼰的引導無⾮是錯謬和悲慘，我們努⼒讓這位聖靈⾛
在我們所指的道路上，⽽不是⽢願棄絕⾃⼰給神，讓神引導我們⾛在祂的道路上。當我們不
斷地違背這位聖靈，就會發⽣這種情況；根據聖經的話，當我們與聖靈爭執，觸怒祂，我們
就會⾄終完全銷滅了聖靈的感動。保羅警告我們切不可如此。  

 

1:14 神說：“天上要有光體，可以分晝夜，作記號，定節令、⽇⼦、年歲。 

1:15 並要發光在天空，普照在地上。”事就這樣成了。 
1:16 於是神造了兩個⼤光，⼤的管晝，⼩的管夜，⼜造眾星。 
1:17 就把這些光擺列在天空，普照在地上， 
1:18 管理晝夜，分別明暗。神看著是好的。 
1:19 有晚上，有早晨，是第四⽇。 

 

當內⾥⽣命的第三天或者說第三個階段過去時，神開始在⼈裡⾯開啓⼀個新階段，就是
內在基督徒的第四步。此前凡事都晦暗不明，如今⼈開始接收到光和各種內在的啓示。在全
⼈最⾼處，只有光和熱存在：在那普遍的光之外，還有許多明顯可辨的亮光。這⼈的情形如
此明亮發光，即使在夜裡，也就是他相對晦暗的時候，也繼續有光，只不過夜裡的光與⽩晝
（也就是他最明亮的情形）的光不同。兩者的不同在於，⽩晝⾥物體更清晰可辨，⽽他⾃⼰



 11 

卻不那麼清晰可辨；⽽夜裡幾乎看不清物體，但他⾃⼰卻⾮常清晰可⾒。這⼀點經常使這⼀
層的信徒受欺，誤以晝為夜，以夜為晝。他們重視⿊暗中這些亮光，過於那普遍的光，⽽這
普遍的光在⾃隱的同時，卻能⽤⾃⾝的璀璨揭示出物體的本相。 

⽩晝的這光就是永恆的太陽，祂就是信⼼的光，其整體特性並不那麼讓⼈滿⾜，卻無限
地亮過所有其它星⾠。⿊夜的其它亮光都是清晰可辨的光：異象、圖示（illustrations），還有
我們在整個無知的⿊夜裡所有可辨可感的事物。然⽽，所有這些亮光都來⾃神，是神良善和
能⼒的產物，我們當懷著崇敬和謙卑的⼼領受；但他們之間有很⼤區別。我們很盲⽬，通常
更喜歡⿊夜的亮光，⽽不是⽩天的亮光，⽽且太以分辨夜空繁星⽽⾃娛⾃樂。夜空繁星指的
就是明顯的亮光，這些異象、圖示和狂喜。我們並不越過它們，從⽽失去⾃⼰在信⼼的普遍
亮光中；反倒⽌步於⽤這些瑩瑩微光來分辨物體，⽽這些瑩瑩微光會欺哄我們、放⼤並扭曲
物體本相，常使物體無法辨認。哎，這⼀層的信徒就會有這樣不可思議的損失！這是屬靈⽣
命中最重要的點之⼀；因為如果不使⼈知道這兩種光之間的差別，⼈就會甚⾄到今⽣結束都
⽌步於⿊夜的亮光，無法進⼊信⼼的⽩晝----真理無誤無欺地被顯明於此。 

這些光升沈起伏的各個程度揭示了信徒的不同季節，也就是他所處的不同⽣命階段，正
如太陽是⽤與地球的相對位置變化來區分時令和季節，⽉亮也是如此。這樣，內在的太陽第
⼀步是產⽣靈命的第⼀春，但這還不是永恆的春天；春天繼續下去就是夏天，這個靈命歷境
⾥全是光和熱；然後內在的太陽⽤它的溫暖結出果實，出現在秋天；但隨著它逐步原路返
回，撤離我們，就留給我們嚴酷的冬天，其它季節有多讓⼈舒適愉悅，冬天就有多讓⼈痛
苦；簡⾔之，這些天體的路徑，或靠近或遠離，標示出了信徒的四季和靈命歷境。無論太陽
靠近或遠離我們，它⼜會讓我們找到它在⿈道⼗⼆宮所出之地。同樣，這⼈總是會重新找到
他的神，他的家和出⽣之地，雖然他可能因著起初向他⼤踏步⽽來的這光的退去⽽經歷⼀種
可怕的幽暗。 

神看著是好的—也就是說，⼈從神的作為得了⻑進，於是神結束這第四天，或者說，第
四階段，好讓⼈進⼊下⼀階段。假如⼈忠⼼，豈不能⼀路前⾏，直到第七⽇，也就是在神在
祂⾃⼰裡⾯的安息（the rest of God in Himself）嗎？唉！但我們的不忠使我們⽌步於第⼀⽇，不
再往前；這就是為何我們⼀⽣都住在可怕的混亂之中。 

值得注意的是，每⼀天和每個階段，神都提到“有晚上，有早晨，是第…⽇”。這表明神如
何⽤⼀個靈命階段的開始及⾄完成來構成這⼀天或這⼀步（與其它步迥然不同）；每個靈命階
段的開始就像⼀天伊始，⽽它的完成就像⼀天結束，但結束只是為了以更⼤的⼒量重新開
始。每⽇更迭之前都有⼀夜，夜在終結前⼀天的同時，開啓新的⼀天。神在祂受造物⾝上奇
妙的作為啊！我們的眼睛若蒙神的光開啓，就會無限喜悅地發現，⾃然界⾥發⽣的每件事都
在⼀定程度上與⼈裡⾯經歷的恩典相契合。這讓蒙光照的⼈信了，使⼈不光在⼀切受造物中
看⾒神，⽽且在神吸引⼈靠近祂的⼀切智慧作為上看⾒神。因此，這蒙開啓的⼈在⼤⾃然中
不⾒別的，只看到那能說明在⾃⼰裡⾯發⽣之事的事物。的確，⼈是⼀個⼩⼩世界，⼈裡⾯
發⽣之事以縮影的⽅式表達了浩瀚宇宙中發⽣的每件事；但我們感覺不到，是因為還沒有完
全被真理之光滲透。 

 

1:20 神說：“⽔要多多滋⽣有⽣命的物，要有雀⿃⾶在地⾯以上，天空之中。” 
1:21 神就造出⼤⿂和⽔中所滋⽣各樣有⽣命的動物，各從其類；⼜造出各樣⾶⿃，各從

其類。神看著是好的。 
1:22 神就賜福給這⼀切，說：“滋⽣繁多，充滿海中的⽔。雀⿃也要多⽣在地上。” 
1:23 有晚上，有早晨，是第五⽇。 



 12 

 

到現在，植物已經出現在旱地上，⼈裡⾯已經誕⽣並升起了眾光體：明顯的亮光以及信
⼼的普遍之光。後者雖然本⾝不可辨析，卻持續顯明真理的本相，只要我們不浪費時間注⽬
光本⾝，⽽是藉著光來看那些被這光顯明的事物；因為我們如果只盯著這光，從中⾃得其樂
的話，這光會使我們眩暈，⽽且導致我們靈性的眼睛雖然看起來明亮，卻無法發現事物的本
相。⼈若不⽤這信⼼之光單單發現光所顯明之物，⽽是願意思忖這光、注視這光、探究這光
到底是什麼，有哪些不同果效，就會有上述後果。於是，因著⼈違背神的計劃⽽⾏，靈性的
眼睛就昏花了，神給我們這光僅僅是要我們沿著它所開啓的路快跑奔向神。⼈這種違背神本
意的舉動導致了信⼼道路上發⽣的⼀切幻覺錯覺。信⼼的道路本是極為純潔、直接，確定
的，⼈若照神本意⽽⾏，就絕沒有什麼好怕的。這信⼼之光與其它類型的光不同，其它光本
⾝總有⼀些轉移⼈注意⼒的成分；因為它們通常只顯明它們⾃⼰⽽已，只在很有限的程度上
照亮極少的事物，無法顯明事物本相，⽽是要依賴於我們對事物的理解。⽽我們活潑的悟性
往往就照⾃⼰從前的經驗解讀了，有時我們甚⾄不記得從前對事物是什麼印象，於是我們的
靈就無意間思索並想象出從前對事物的印象。⿊夜的諸光體被⼈造光所偽造。但信⼼之光的
性質卻不可能被偽造，因為它以廣闊的度量吸收了所有其它明顯的光，以它的清晰度超越了
所有其它光。信⼼的特點就是超越萬事，只停留在神⾝上；正因為如此，所以才堅固、無法
受欺，條件是我們不注視這信⼼之光本⾝，⽽是藉著這光不住前⾏。 

如今，⼈已經充分經歷了這⼀切明亮的恩典，但他的⽔尚未有⽣命⼒，或者說⽣機盎
然。聖經為何要說，“神造出…⽔中…各樣有⽣命的動物，各從其類”，⽽且是按著不同⽔質
呢？原因正如我們先前說過的，有兩種⽔：甜⽔和苦⽔。苦⽔來了，只有這時⼈才開始發現
在苦澀和死亡之中竟然有⽣命的種⼦，於是⼈甚⾄愛上了苦澀本⾝，在⼈看來，和甜⽔相
⽐，苦⽔完全是另⼀個範疇和⽤處。正是這些苦⽔產⽣了地球上最⼤、最稀有和最寶貴的東
⻄；⼈現在既然已經有了完善的辨識⼒，就⾃願地更喜歡苦楚，勝過最美好的⽢甜。 

然⽽，這些⽢甜和恩典仍是⽣機活潑。它們不再僅僅是亮光，照亮物體的本相卻不賜予
物體本⾝；⽽是成為⼀種賜⽣命的流⼊，帶給⼈裡⾯⼀個⽣機的源頭。然後，⼈感到⾃⼰被
⼀個隱秘⽽深邃的⽣命所激活，這⽣命從不離開⼈⽚刻，即使在運作的時候也是如此；這⽣
命就是愛，已經在這⼈裡⾯達到了明顯的程度，在這⼈裡⾯產⽣了⼀個永⽣的胚芽。這就構
成了⽣命和恩典的根基，以及完全、親密的神同在的根基。這也運作了與神親密的聯合，但
還不是本質的聯合。 

另外，神在⼈⼼底，更確切地說，是在靈的⾄⾼點，創造了各樣⾶⿃，翱翔在神性那分
別為聖的空氣中。這些⾶⿃指的是⾼尚昇華的思想，但他們很快⾶過，逗留太短，不留痕
跡；在信⼼中所⾏的，與在其它光中所⾏的不同。後者可以分辨和解釋，⽽且會在⼼思中保
持清晰：我們看⾒它們的時候可以辨得出它們，讓它們留下與我們同在，好讓我們能理解它
們。⽽前者則不同，它們經過速度太快，以致於在想象⼒中不留任何痕跡或殘留：所以我們
既不能留下印象，也無從想象出它們的樣⼦。但是，⿃只有⾶的時候才現⾝，它們在空中，
讓⼈聽得⽐看得更清楚。同樣，被信⼼之光所開啓的⼈裡⾯擁有這些知識，卻分辨不出它
們，除⾮聽⾒它們歌唱—也就是說，當有需要的時候，當我們必須說話，或寫作，或需要使
⽤它們的時候—這時我們才看⾒我們實在擁有這些東⻄，只不過沒意識到⾃⼰有；正如⾶⿃
⼀直藏⾝在棲息之地，只有鳴叫的時候才顯露了出來。 

神吩咐這些動物滋⽣繁多。他們滋⽣繁多到無窮，不是照著擁有者的認知（cognizance）；
因為它們要麼藏匿於⽔中，要麼消失在空中，藏在⼈最⾼的部分，以致於⼈最低的部分完全
看不⾒它們。 



 13 

這就是第五階段的開始和完成，構成內在基督徒的第五⽇或者說第五個階段。 

 
1:24 神說：“地要⽣出活物來，各從其類；牲畜、昆蟲、野獸，各從其類。”事就這樣成

了。 
1:25 於是神造出野獸，各從其類；牲畜，各從其類；地上⼀切昆蟲，各從其類。神看著

是好的。 
 

當⼈的較⾼部分 達到了最⾼深知識的頂峰，第五⽇就完成了，這時⼈似乎在地已經無所
緊持不放。（因為在第五⽇最後的時⽇⾥，別的不再被別⼈提說，只剩下光、知識、熱⼼和愛
被⼈提說）當⼈這樣消失在⽣命的海洋中，完全脫離了對⼀切物質和屬地事物的眷戀，卻很
驚訝地看到他的地⽣出各樣活物，擁擠在腳周圍，佔有了本來給地做裝飾的綠⾊植被，這些
活物把綠地當做它們的牧場了。總之，這⼈成為神的寶座之後，就發現⾃⼰成了動物們的腳
凳。哦，這是與其它階段迥然不同的境遇！但是，神還是這位神，祂起初⾏事，如今也在這
裡作⼯。此前我們看不出這些活物的⽤處；相反，活物們看起來是在破壞地，減少了地的美
觀；然⽽，活物們卻是地的主要裝飾，⽽且⽐裝飾地的植物更⾼貴，植物如今成了動物們的
⻝物。神樂意把⼈舉到靈命的頂峰，然後⼜剝奪從前賜給他裡⾯的美麗⼀段時間，讓他只看
⾒⾃⼰屬地的、動物式的⾏為。但是，這些作為是活的、有⽣命⼒的；地，也就是裡⾯的部
分，也應該產⽣⽣命的傑作。也許有⼈會問，“從前裝飾他的這些植物難道不是⽣機盎然的
嗎？”它們是植物的⽣命，不是敏感的、有感覺的⽣命。向裡⾯的⼈傳輸的是這個敏感的⽣
命，不再為了惡，⽽是為了善；因為現在賜給⼈敏感的⽣命，是為了讓⼈藉著感覺⼒來榮耀
神，我們裡⾯沒有什麼太可憐，或太低微，不能⽤來獻榮耀給神的。於是，這⼈許久以來都
麻⽊遲鈍，如今很驚訝地發現⾃⼰⼜變得具有感受⼒了；從前他還以為⾃⼰已經永遠失去感
覺⼒了。然⽽，⼈有必要有感覺⼒，但這感覺⼒從此後將變得極為純淨，是⽤來事奉神的，
不違背造物主的意志，⽽是遵他旨意⽽⾏。 

神說，地要⽣出活物來，各從其類。有⻝⾁的野獸和爬蟲。這想象⼒從前只表現出令⼈
愉快的事物，明亮⽽神聖；這個靈從前充滿了如此⾼尚的知識，如今卻看⾒⾃⼰滿了爬蟲和
不潔的動物！他豈不要和彼得⼀樣說，“主啊，這是不可的。凡俗⽽不潔淨的物，從來沒有⼊
過我的⼝”。但主對他說，“神所潔淨的，你不可當作俗物。”也就是說，因著這些東⻄都源⾃
造物主，就都是好的、聖潔的了；但導致它們不潔的唯⼀源頭是在我們⾃⼰裡⾯。然⽽，神
利⽤它們造成的難處來釋放我們脫離感官或官能(the sensible)中的任何不潔，以逐漸使之屬靈
化；神只⽤這種欲擒故縱的⽅法：表⾯看似乎是要玷污它，實則為要潔淨它。本段聖經中的
牲畜代表我們的外在天性，當悖逆造它的主時，它極為麻煩；當它完全順服神時，則變得⾮
常有⽤。凡我們裡⾯所有的，只要處在正常的受造法則中（in the order of our creation），都⾮常
好，只有當罪濫⽤了它時，才會變為有害。這些動物是出⾃神⼿，本⾝是有⽤⽽可悅的，因
為它們完全降服於⼈，在正常的受造法則中；只有當⼈悖逆神的時候才會使動物變得有害，
因為⼈的悖逆會激起動物敵對⼈；我們靈的反叛會導致⾁體的反叛。但神無限的慈愛良善，
祂利⽤這⾁體對靈的反叛來使靈順服神。等靈⼀完全順服神，⾁體也被⾺上降服了。神看這
是好的，因為這對滅絕、羞辱並毀滅⼈的⼰極為有⽤。 

許多⼈都會驚奇，我怎麼能把⼈還沒受造以前發⽣的各個過程和階段應⽤到⼈⾝上呢？
但我們如果留意兩件事，就無需驚訝。第⼀件事，之前提到，宇宙中發⽣的每件事都在⼈裡
⾯發⽣，好叫神在這個廣袤宇宙中造物之⼯，向⼈仍在維繫，被⼈觀察到，以助於⼈被重塑
到恩典的法則⾥；這法則就是，神造⼈之前在⼤⾃然中的發⽣的⼀切，在⼈受造並破壞了這



 14 

⼤⾃然之後，都進⼊⼈裡⾯，救贖主藉著恩典使⼈豐豐富富地恢復到清潔無辜的狀態。因
此，我們沒有歪曲任何事實，客觀地發現，正如神造世界有七個階段，包括完成階段。同
樣，⼈也有恩典的七個階段，每個階段⼈性情的清潔程度不同，最後完成的時候⼈就變為清
潔，達到今⽣能達到的最⼤程度，都是藉著恩典。我們不難相信這點，因為保羅說，罪不如
恩典，因⼀⼈的罪，眾⼈都向著真理死了；但神的恩典和恩賜，藉著耶穌基督⼀⼈的恩典就
加倍地臨到眾⼈。耶穌基督的救贖恩典極為豐富，已經把罪從⼈奪去的，加倍地恢復給⼈。
神若喜悅，我們會解釋這是如何做成的，以及這說法如何毫不違背教會的普遍認知。 

 

1:26 神說：“我們要照著我們的形像，按著我們的樣式造⼈，使他們管理海裡的⿂、空中
的⿃、地上的牲畜和全地，並地上所爬的⼀切昆蟲。” 

 

信徒成⻑到這時候，神的形像已經在他裡⾯更新了；曾經被罪破壞損毀的形像已經完全
得了重塑。那麼神的形像到底是什麼？是耶穌基督！祂是⽗神的活像，祂樂意在⼈裡⾯重塑
（retrace）祂⾃⼰，並且完全彰顯祂⾃⼰。從那裡我們可以看到造物的計劃，和救贖的計劃。
神造物的時候，創造萬物都是為了⼈，但創造⼈是為了神⾃⼰。祂造了所有其它受造物之後
造了⼈，讓⼈做萬物的冠冕和⽬標；同樣，在⼈之前和之後唯有神，好讓⼈除了歸向神以
外，別無所歸。⼈是萬物的歸宿，⽽⼈的歸宿唯有神。於是，神照著祂的形像造⼈，也就是
說，神在⼈裡⾯重塑了祂的形像，也就是祂的愛⼦和道，在⼈裡⾯蓋上了祂聖靈的印記。神
愛⼦是神關注的唯⼀⽬標，神只喜悅祂的愛⼦，別無所喜。神若喜悅某個受造物，也只是藉
著祂的兒⼦。因著神喜愛住在世⼈中間，所以在使⼈成為神⼼頭的喜悅之前，就有必要照著
神的形像造⼈，在⼈裡⾯印上祂“道”的性情特徵，否則神就無法喜悅⼈。這就是神造物的終
結，在所有⼈裡⾯造出“道”的形像，神性表達在⼈裡⾯，⽽且讓⼈彰顯出神性，正如⼀⾯無
瑕疵的鏡⼦反射出它⾯前物體的模樣。 

但⼈因罪損毀了這美麗的形像。神完全喜悅祂的“道”，無法忍受裡⾯曾刻印有這形像的⼈
⾛向滅亡、同時永遠失去祂“道”的形像和神性的特徵，所以神願意祂的“道”來作恢復的⼯作，
這就是神的救贖計劃。由於只有是“道”的神⾃⼰能重新刻畫祂⾃⼰，除了祂以外沒有誰能
做，所以祂降世為⼈。正如鏡⼦失去所返照的⽬標物時，遠處的⽬標物必須靠近鏡⼦，否則
就無法被返照。同樣，耶穌基督必須進到⼈裡⾯，好讓⼈永不再失去這神聖的⽬標，不會再
失去神的形像和特徵。我知道神的形像深深地刻印在⼈裡⾯，所以⼈絕不會失去它，但罪會
遮蔽它，無限地損毀和玷污它；為這緣故，神為失去⼈⽽悲傷，這讓神⾮常渴望拯救世⼈。
神在⼈裡⾯做的就是發現並更新這形像；恢復的⼯作⼀旦完成，⼈就重歸清潔無辜的狀態。
這讓⼤衛這個作王的先知呼喊道：“我必在義中⾒你的⾯。我醒了的時候，得⾒你的形像，就
⼼滿意⾜了。”⼤衛彷彿是說，“我必在你所賜給我的公義中得⾒你的⾯，當你的榮耀藉著你
在我裡⾯更新的形像顯現在我裡⾯的時候，我就⼼滿意⾜了。” 
要留意的是，神造⼈時，使⼈作王掌管⼀切動物，使動物都降服於⼈，好讓⼈在這宇宙

中掌管神以外的⼀切，⽽單單被神掌管；但⼈因著罪違背了神，曾降服於⼈的動物都起來反
對⼈，於是⼈因著犯罪，不光改變了神所造之物的特定規律，也改變了這浩瀚宇宙的整體次
序—我指的是⼈與曾順服⼈之物的關係。 

 

1:27 神就照著⾃⼰的形像造⼈，乃是照著他的形像造男造⼥。 
 



 15 

神照著祂⾃⼰的形像造⼈，使⼈像祂⼀樣是純⼀的（one and simple）。⼈若不⾸先回歸到起
初的單純和完全的⼀(unity)，這只能藉著放棄⼈的複雜性及其各種運作，好重新進⼊神的合⼀
（unity of God），唯有如此才能使⼈完全像神。 

 

1:28 神就賜福給他們，⼜對他們說：“要⽣養眾多，遍滿地⾯，治理這地；也要管理海裡
的⿂、空中的⿃，和地上各樣⾏動的活物。” 

1:29 神說：“看哪，我將遍地上⼀切結種⼦的菜蔬，和⼀切樹上所結有核的果⼦，全賜給
你們作⻝物。” 

1:30 ⾄於地上的⾛獸和空中的⾶⿃，並各樣爬在地上有⽣命的物，我將⻘草賜給它們作
⻝物。事就這樣成了。 

1:31 神看著⼀切所造的都甚好。有晚上，有早晨，是第六⽇。 
 

神希望⼈⽣養眾多，也就是說，希望“道”的這形像能擴展到全地，好讓祂所喜悅的祂的形
像無處不在，處處可⾒這形像刻印在受造物⾝上。⼈受造以前，聖經說，地是空虛混沌。既
然無處不充滿著神的無限，怎麼能說地是空虛混沌的呢？原來，當地上還沒有這些作神獨⼦
活像的⾼貴受造物存在時，神看這地就是空虛混沌的。於是，神願意這形像擴展繁增到全
地；這是為什麼呢，我的神？祂說，為了讓我的喜樂增多；因為⼈承載我的形像，我的道已
經刻印在⼈裡⾯，那麼所有⼈都成了我喜樂的所在。 

前⾯說過，神造萬物為了⼈；因此祂賜⼈管理萬物的權柄。那麼⼈對所有動物的管轄權
是從何⽽來的呢？是憑著在⼈裡⾯的神的形像。這形像是神的道在⼈裡⾯的發表。耶穌說
了，“天上、地下所有的權柄，都賜給我了。”⼈既然曾是祂的預表和活像，就曾擁有地上⼀
切權柄；那時神的道更豐富地在亞當裡⾯，所以亞當的權柄⽐現在的⼈類要⼤得多。 

雖然我們因罪失去了這權柄，我們裡⾯“道”的形像也被損毀，但如今，耶穌基督的形像完
美地重塑在我們裡⾯，祂對我們有完全的權柄，這權柄如此⼤，以致於我們不會，甚⾄也不
能再抵擋祂，這不是因為我們完全沒有能⼒抵擋，⽽是因為我們裡⾯被重建的法則導致了⼀
種無能，這法則不僅取去了我們意志⾥的背叛，甚⾄連對⾏神旨意的反感都挪去了，因此我
們裡⾯不再有⼰意；⽽是只願意要神所要的，神的意志成了我們的意志。 

上述事在今⽣是完全可能發⽣的，這無可置疑，因為耶穌基督已經在“主禱⽂”中吩咐我們
要祈求，神的旨意⾏在地上如同⾏在天上。假如我們不能在今⽣經歷“失去⾃⼰的意志在神的
意志⾥”，正如天上有福之輩所擁有的，那麼耶穌基督就不會吩咐我們這樣求了；難道祂會讓
我們求⼀個痴⼼妄想嗎？祂難道不是為了我們⽽這樣求⽗嗎：“聖⽗啊，求你…叫他們合⽽為
⼀，像我們⼀樣”？可以確定的是，如果沒有完全失去所有與神敵對的意志，這完全的合⼀是
無法存在的。唯有在⼀個已經不再有任何⼰意或⼰意抵擋的⼈裡⾯，耶穌基督才能名正⾔順
地（in the highest sense）說：“天上、地下所有的權柄，都賜給我了。” 
⼈達到這情形之後，藉著耶穌基督的寶⾎，重拾掌管其它受造物的權柄，⼈是其它受造

物的⽬標（end），這是救恩的⼀個果效；因為這⼈在神裡⾯掌管⼀切，因此在這⼈裡⾯擁有
⼀切。神樂意通過⼀些情景顯明這點，⽐如：⼈們驚奇地看⾒⼀些聖徒馴服並指揮⼀些最難
馴服的動物；甚⾄能反轉⾃然環境的性質；還有些聖徒因為愛神，寧可以⽕為浴、失去⽣
命，也不願脫離神旨意地苟且活著；他們犧牲要麼是因為他們活著就無法不違背神，要麼甚
⾄是因為他們寧願死，也不肯虧缺討神的喜悅。 

耶穌基督在⼈裡⾯的能⼒何等浩⼤！⼀個在耶穌基督⾥的⼈的能⼒何等偉⼤！這是何等
美好可羨的能⼒，但卻鮮為⼈知！我們都有基督徒之名，可我們名不副實，因為我們甚⾄不



 16 

知道何為基督徒。基督徒承載著前所未有的最美麗名字，正在學習成為基督徒，你要領悟你
的偉⼤和⾼貴；你要⽴志不做任何有失你⾝份的事。那些勇武的基督徒們啊，你們流這麼多
⾎，卻為著⼀個錯誤的榮譽觀！你們若領會何為基督徒，豈不肯捨許多條性命（假如你們有
的話）來留住這榮耀的素質，不做任何不配的事嗎？唉！但⼈們對基督徒信仰的真理和本質
太無知了；他們只浮於表⾯，不探究其本質，因⽽不斷地失去優勢。⼈受造本為王，如果⼈
願意許可耶穌基督的形像在他裡⾯得以恢復，他將成為⼀個極其幸福快樂的王。然⽽他⼀直
為奴，因為他以⾃我引導為貴，他本該依賴神，順服神所有旨意，順從神的引導。總⽽⾔
之，他本當存敬畏之⼼忍受神⼀切運⾏，無論是讓⼈滿⾜舒暢的作為，還是把⼈釘死在⼗字
架上的作為，都當接受；因為我們知道，把⼈帶到如此⾼境界的，並⾮⼈⾃⼰的努⼒，⽽是
神的良善，以及⼈忠⼼地做到不抵擋神。我們所能做的無⾮是抵擋神，這是惡的，（隨後我們
會探討這點）；⼈的忠⼼就在於讓神在⼈裡外⼀切所是上絕對做主。 

“神看著⼀切所造的都甚好”，因為對⼈來說，沒有什麼⽐看⾒⾃⼰裡⾯有神的形像更好；
神在祂⾃⼰以外，沒有什麼⽐看⾒祂⾃⼰在⼈裡⾯被彰顯更得榮耀。為這緣故，祂熱烈地愛
⼈；因為神喜悅觀看⼈裡⾯的祂⾃⼰；⽽且因著神在⾃⼰裡⾯的⼀切喜悅都在於觀看祂⾃
⼰，由此產⽣了祂的“道”；因此祂在⾃⼰以外的⼀切喜悅就是在於看⾒祂的形像在⼈裡⾯，
並在裡⾯構成祂的“道”。這就是使徒保羅所說的“耶穌基督成形在我們裡⾯”。 

所以⼈永遠不該在神以外看⾃⼰。否則，就會導致⾃⼰的各種混亂，陷⼊⼀種錯謬的⾃
以為是，從⾃⼰的卑劣中汲取虛榮，變得忘本。可是，如果⼈忠誠地不看別的，只看神，就
會在神裡⾯驚喜地發現⼈⾃⾝的⾼貴，⽽且根本不必擔⼼⾃⼰會因此⽽驕傲；因為⼈在神以
外，看⾃⼰裡⾯什麼也不是，只是塵⼟所造的⽽已；但在神裡⾯，⼈看⾒⾃⼰竟然有份與
神；⽽且與此同時發現，如果他停⽌在他的源頭裡看⾃⼰，⽽是在⾃⼰裡⾯看⾃⼰，⽽且如
果他想要把任何東⻄歸功於他⾃⼰，就⾮得篡奪神不可，否則做不到；在神以外，他是這麼
可怕的無有，或者說，⼀無所是，因⽽他失去了再看⾃⼰的⼀切念頭。另外，奇怪的是，看
⾃⼰在神以外⼀無所是並不能使⼈謙卑；相反，⼈會為⾃⼰的卑微⽽驕傲，⾃欺地把不屬於
⾃⼰的東⻄歸功於⾃⼰。所以，⼈永不看⾃⼰，只看神，這點很重要，⼈在神裡⾯看⾃⼰就
不會有危險。⼈對神的默觀 就是⼀個簡單的觀看，或者說，在神裡⾯仰起靈性的臉，⼈這樣
觀看神就會吸引神觀看⼈；因為⼈越觀看神，就越被神觀看。這奇妙的發現讓⼤衛忍不住⼤
⼤喜樂地驚呼：“神啊，⼈算什麼，你竟觀看 他”！ 

神⽤我們剛才說過的靈命歷境構成了內在基督徒的第六個奧秘⽇，或者說第六個階段。
在這個階段，⼈裡⾯的每件事都完成了。這是神在⼈裡⾯⼯作的完成，因為神⼯作的⽬標就
是重塑祂兒⼦的形像。現在，⼈退出了道路，安息在終點⾥；脫離了那些奧秘的⽇⼦，進⼊
了永恆和神聖的⽩晝。 

 

                                              

 

第⼆章 
 

2:1 天地萬物都造⿑了。 
2:2 到第七⽇，神造物的⼯已經完畢，就在第七⽇歇了他⼀切的⼯，安息了。 
 



 17 

這裡說神的⼯作已經完畢。什麼是祂⼀切⼯作的完成和完全呢？那就是完成祂“道”的完美
形像的⼯作，然後祂才安息在⾃⼰裡⾯，並使⼈安息在祂裡⾯，⼈與耶穌基督⼀起隱藏在神
裡⾯，也就是⼈的神聖源頭裡⾯。 

但聖經⼜說，神完成了造物的⼯作。這裡每個字都是必要的，很好地說明瞭裡⾯發⽣的
事。這裡並沒有僅僅說“祂的⼯作”，因為⼈裡⾯所有的美善都無疑是出於神；“若不是被聖靈
感動的，也沒有能說耶穌是主的”，這裡說“神造物的⼯”，表明神是獨⾃造物。藉著死⼰達到
清潔無辜狀態的⼈也是如此；神獨⾃運⾏，主宰地做事，沒有⼈在任何事上抵擋祂。“到第七
⽇，神造物的⼯已經完畢，就在第七⽇歇了祂⼀切的⼯，安息了。”這裡指的是榮耀，以及神
在已經聖化的⼈裡⾯找到的安息，這⼈與神是⼀，不再會抗拒神，是神親⾃引領他到了這地
步，如今神在他裡⾯得了安息，並在他裡⾯享受喜樂。 

 

2:3 神賜福給第七⽇，定為聖⽇，因為在這⽇神歇了他⼀切創造的⼯，就安息了。 
 

“神賜福給第七⽇，定為聖⽇”，因為這天祂歇了⼀切的⼯，把這⼈吸收到祂⾃⼰裡⾯，進
⼊祂神聖⽣命中，這⽣命中唯有安息，雖然神造了物；但既然已經達到了受造的⽬的，也就
是安息在神裡⾯，就無需別的，只需要繼續這在神⾃⼰裡⾯的神聖安息。到這時，把⼈帶到
這終點的⼯作引起的紛亂不安⽌息了，但享受這⼤福樂的活動並沒有停⽌，還在安息中繼續
進⾏，⽽且要持續到永遠。 

 

2:4 創造天地的來歷，在耶和華神造天地的⽇⼦，乃是這樣： 
2:5 神創造了野地的草⽊是在它們從地裡⻑出來之前；神創造了⽥間的菜蔬是在它們⻑起

來之前，因為耶和華神還沒有降⾬在地上，也沒有⼈耕地。（另譯） 
2:6 但有霧氣從地上騰，滋潤遍地。 
 

創造天地的來歷，也就是說，是神創造了⼈的兩部分；神是⼈的起源，也必是⼈的終
點。⼈要重回所出之地。我們受造時，⼀切都是神的“道”所造的，沒有⼀樣不是藉著祂所造
的；同樣，在⼈歸向神這終點的過程中，⼀切都是藉著耶穌基督成就的，沒有祂就⼀無所
成。耶穌基督得著⼈，就不離開⼈⽚刻，引領⼈從路的起點⼀直帶到神裡⾯，當然前提是我
們完全願意把⾃⼰交托給祂和藹可親的作為。 

聖靈樂意凡事都教導我們，祂讓我們確知，“是神創造了植物，並不是⼈⾟勤栽培出來
的。”這些植物代表諸般美德，⼈還沒有努⼒獲取美德，美德就在⼈裡⾯（當⼈把⾃⼰棄絕給
神時）滋⽣繁多。因為渴望得到美德的這個願望本⾝，就是神出於祂的良善，放在⼈裡⾯的
⼀種美德。⼈把⾃⼰獻給神，服神所有旨意時，產⽣的⼀個結果就是，⼈被真光照耀啓迪，
⽴刻明⽩只有神能把各樣美德放在⼈裡⾯，這是專屬於神的作為。 

有⼈可能要問我，“那麼⼈的職責何在呢？⼈的忠⼼如果不⽤在獲取美德上，⽤在什麼地
⽅呢？親愛的弟兄姊妹們，秘訣就是：⼈的忠⼼在於無間斷地把⾃⼰交給神；正如彼得教導
我們的: “你們要⾃卑，服在神⼤能的⼿下”，唯有神⾃⼰能在我們裡⾯產⽣⼀切的美善；⼈的
忠⼼也在於把⾃⼰⼀切為難都放在神⼿裡，因為祂必親⾃看顧我們；⼈的忠⼼還在於不斷拒
絕⾃⼰，好除去我們本性對恩典的⼀切抵擋，從⽽能完全順從神的所有旨意。藉著拒絕⼰、
順從神，我們就給了神地位，讓祂可以在我們裡⾯完全⾃由地作⼯。⼈與恩典的配合主要就
體現在拒絕⼰、順從神；⾄於美德，則是由神來負責創造，⽽且神做起來天⾐無縫，前提當
然是我們在上述兩點上忠⼼地與恩典合作。我們也許不敢相信我們所缺乏的恩典，聖經說，



 18 

神使霧氣從地上騰，霧氣預表恩典：因為這恩典離我們很近，時刻預備好流⼊我們的⼼⽥。
聖經⼜說，霧氣上騰是在神降⾬在地上之前：當我們完全順服神時，神對我們內在⽣命何等
悉⼼地呵護，這讓我們由衷贊美，神安排我們缺乏某些⻑⽣命的⽅法時，就會提供其它⽅
法。所以說，當天還沒降⾬時，祂使霧氣從地上騰，滋潤植物。 

 

2:7 耶和華神⽤地上的塵⼟造⼈，將⽣氣吹在他⿐孔⾥，他就成了有靈的活⼈，名叫亞
當。 

 

聖經讓我們曉得了⼈靈性的起源就是神⾃⼰，現在⼜想讓我們知道⼈⾁⾝的起源，因此
告訴我們⼈是⽤什麼造的，好讓⼈看⾒⾃⼰天然⼈的本相。⼈裡⾯⼀切美善都是出於神，並
屬於神；⼈⾃⼰不過是污穢卑劣、毫無價值。然⽽，因著⼈裡⾯分兩種情形，⼀個是受造的
天然⼈，屬於⾃然範疇；另⼀個是重⽣的新⼈，屬於靈性範疇；神⽤地上塵⼟造了裡⾯的
⼈，⼈淪為塵⼟般卑劣無價值之後，神⽤這塵⼟造了⼀個新⼈，然後把祂⾃⼰的靈吹⼊⼈裡
⾯，因此是神⾃⼰的靈在推動、感動⼈；但這只能藉著死⼰才⾏。 

 

2:8 耶和華神在東⽅的伊甸⽴了⼀個園⼦，把所造的⼈安置在那裡。 
 

神⽴刻把⼈放在樂園。這指的是被動情形的⽢甜，這被動情形滿了光、愛，和可感知的
神的同在，這是⼈在今⽣能擁有的所有快樂中最⼤的快樂。 

 

2:9 耶和華神使各樣的樹從地裡⻑出來，可以悅⼈的眼⽬，其上的果⼦好作⻝物。園⼦當
中⼜有⽣命樹和分別善惡的樹。 

2:10 有河從伊甸流出來滋潤那園⼦，從那裡分為四道： 
 

在這被動情形中，⼈裡⾯樣樣都興盛，其各個官能 的“樹”都結滿實踐出來的美德，⼈⾃
⼰卻不知道美德是如何從⼼⼟⾥⻑出來的。這些果實美味可⼝，於是踐⾏這些美德就⾮常令
⼈愉悅了。 

⽣命樹在園⼦當中。⽣命樹是神⾃⼰，祂是⼀切⽣命的源頭，⽤祂恩典的靈賜⽣命給那
有福與祂聯合之⼈的根，好讓這⼈不結別的，只結⽣命的果⼦。分別善惡的樹是耶穌基督，
祂是神的智慧和知識，能以“棄惡擇善”（賽 7:15），並完全分辨善和惡的內涵。⼈多數情況下
對這種分辨⼒是無知的；他們“稱惡為善，稱善為惡：”他們稱暗為光，稱光為暗。他們的錯
謬和受欺是源於他們信任⾃⼰的亮光，⽽不是請求耶穌基督賜智慧。樂園中必不能缺這棵分
別善惡樹，因為這知識對於⼈如何⾏事為⼈是絕對必要的。不過，⼈應當滿⾜於神給的那份
智慧，這對個⼈⾏事為⼈已經充⾜有餘了。⼈不要野⼼膨脹，妄圖參透神想向他隱藏的秘
密，⼈的好奇⼼和研究求索只會使⼈昏瞎。 

樂園代表我們內⼼的花園，滋潤樂園的河預表流⼊義⼈⼼⽥的恩典：這恩典分為四份，
這要麼是因為按照果效不同給它⽤了不同名稱，儘管從源頭看⼀直是同⼀個恩典；要麼是因
為這恩典擴散到⼈所有的官能和⾏動中，所以說這四條河從樂園出來滋潤地；⽽且這讓我們
看⾒，恩典已經藉著耶穌基督賜給我們，亞當墮落後，曾賜給亞當的那些恩典因著耶穌基
督，靠著祂的救贖⼤⼯，已經賜給了我們。 

 

2:11 第⼀道名叫⽐遜，就是環繞哈腓拉全地的。在那裡有⾦⼦， 



 19 

2:12 並且那地的⾦⼦是好的；在那裡⼜有珍珠和紅瑪瑙。 
2:13 第⼆道河名叫基訓，就是環繞古實全地的。 
2:14 第三道河名叫底格⾥斯，流向亞述⼈（另譯）。第四道河就是幼發拉底河。 
 

第⼀條河是藉著受洗賜給我們的恩典；那裡有上好的⾦⼦，也就是純潔的愛，傳輸給了
我們；珍珠預表盼望；紅瑪瑙預表信⼼。隨著受洗賜給我們的這最初恩典，信、望、愛這神
學三德也賜給了我們。第⼆條河環繞我們魂及其官能，這是恩典的加增，是通過蜿蜒環繞⽽
逐漸加增的，直到其極致。第三條河預表給別⼈的無償恩典；所以說，“底格⾥斯，流向亞述
⼈”，也就是各族各⺠。第四條河向我們指明瞭通往永⽣的最後堅持，其特殊果效就是帶我們
有效地回到出⽣之處；這恩典不僅使我們成聖，⽽且使我們⽣命成熟。 

 

2:15 耶和華神將那⼈安置在伊甸園，使他修理看守。 
2:16 耶和華神吩咐他說：“園中各樣樹上的果⼦，你可以隨意吃， 
2:17 只是分別善惡樹上的果⼦，你不可吃，因為你吃的⽇⼦必定死。” 
 

神把⼈安置在這樂園，也就是他魂的中⼼，⼜賜他滿溢的恩典，無論在何處都保護他的
恩典，以致於⼈若不是出於明顯不忠，就不可能墮落；神給⼈裝備很⼤的諸般恩賜後，願意
讓⼈修理看守樂園。⼈的忠誠就在於修理看守神所托付給他的。 

看守什麼呢，親愛的弟兄姊妹？讓我們學耶穌基督，祂說：“總要儆醒禱告，免得⼊了迷
惑。你們⼼靈固然願意，⾁體卻軟弱了。”因此我們要藉著持續不斷關注神，來看守這地；因
為這種儆醒是神盼望我們有的，藉禱告⼈就可以⼀直保持儆醒，正如⼤衛從天⼀亮就注⽬
神，所羅⾨說：“若不是耶和華看守城池，看守的⼈就枉然儆醒。”但有⼈要說了，“我若不看
⾃⼰，忽略⾃⼰，滿⾜於只等候神，那我就會被敵⼈突襲了。”事實正相反；因為我們只要忘
記⾃⼰，只想著神，神對我們的愛會讓祂更看顧我們；因為祂從不允許⾃⼰在愛中被征服
（be conquered in love），但是祂許可⾃⼰被愛征服（be conquered by love）。讓這位強壯⼤能的保護
者保護我們，豈不是⽐我們⾃⼰保護⾃⼰要好得多嗎？無論我們多儆醒看守⾃⼰，那惡者⽐
我們強壯，毫無疑問牠總會解除我們的武裝，利⽤那些我們格外⼩⼼看守的事物。但我們若
把⾃⼰的⼀切事物都交在神的⼿中，難道我們不會⼤有信⼼地說，“有誰⽐神更強⼤呢？” 
神也希望我們耕種我們裡⾯的這個佳美園⼦。耕種是什麼意思呢？主耶穌教導我們：“捨

⼰，天天背起你的⼗字架。”在天性可能想要違背神的⼀切事情上拒絕⾃⼰，放下⾃⼰，相等
無異地背負神許可發⽣在我們⾝上的諸多⼗字架、痛苦和艱難，這就是⼈的責任。豐富的恩
典之河從不會讓⼈失望，⼈有這恩典的幫助，就住在神的旨意中，由此達到終點。 

神許可⼈品嘗各樣果⼦所代表的⼀切⽢甜和美德，但神禁⽌⼈吃分別善惡樹上的果⼦，
⼈如果吃，意思就是⼈不要耶穌基督作王，⽽是⼈要⾃⼰做主。神說，“你吃的⽇⼦必定
死”；因為這樣⼀來，我們就篡奪了本只屬於神的東⻄，歸功於我們⾃⼰，視為⾃⼰努⼒的結
果，其實是出於神純全的良善。凡不嫁接到耶穌基督⾝上的樹都不能結好果⼦，所以⼀切好
果⼦必然出⾃祂，我們已經被嫁接到了祂⾝上，祂要親⾃在我們裡⾯結出果⼦。後來，⼈若
想⾃⼰做主，不再讓耶穌基督做主，通過反思回顧，把神在⼈⾃⼰裡⾯藉著耶穌基督所⾏的
善⼯歸功於⼈⾃⼰，⾃鳴得意；⼈這樣⾏時，就在如此美好的恩典情形中，留地步給罪和好
奇⼼，並把神的好竊為⼰有，沾沾⾃喜，這樣⼀來，就帶來了死亡。 

雖說“你吃的⽇⼦必定死”，⼈卻沒有因此在犯篡奪之罪的當天就死亡（我在這裡所說的不
是罪的死，⽽是奧秘之死的階段）。我是說，⼈沒有在當天死，如果當天死就太有福了，但⼈



 20 

被判定要死，⽽且就是從這時起，懲罰開始了：正如亞當犯罪後沒有⽴即死，但他從那刻起
就注定會死，⽽且⽴刻開始了汗流浹背的勞苦。經⽂說，“你必定死”：意思是神不滿⾜於半
死，或⼀千個死，或禁戒屬⾁體的私慾，⽽是必須要隨之有個真正的死，徹底的死，否則就
只是死的影兒罷了。 

 

2:18 耶和華神說：“那⼈獨居不好，我要為他造⼀個配偶幫助他。” 
 

這可以理解為神渴望在耶穌基督⾥藉著祂兒⼦“道”這個位格，把⼈性與神性聯合。因為神
無法受苦或滿⾜，⽽⼈⼜太脆弱，無法憑公義成就全⼈類的救贖⼤⼯，於是⼈性被賜下，作
為神性的⼀個幫助者，好讓耶穌基督這位神⽽⼈者完美地成就對⼈類的救贖⼯作。這句經⽂
也預表了耶穌基督與祂教會的聯合，教會就好像⼀位多產的⺟親，也是⼀位忠誠的配偶，為
著兒⼥們的成聖和救恩與耶穌基督同⼯。此外，這句經⽂也預表了神使⼀些⼈在今⽣就與祂
親密聯合，使這聯合在諸天永存，使這些⼈在命運、勞苦和⼗字架⽅⾯成為耶穌基督的同
伴，使他們無論在個⼈成聖⽅⾯，還是別⼈的救恩⽅⾯，都與神⾏動⼀致，恩典⼀致。 

 

2:19 耶和華神⽤⼟所造成的野地各樣⾛獸和空中各樣⾶⿃都帶到那⼈⾯前，看他叫什
麼。那⼈怎樣叫各樣的活物，那就是它的名字。 

2:20 那⼈便給⼀切牲畜和空中⾶⿃，野地⾛獸都起了名，只是那⼈沒有遇⾒像他的幫助
者（另譯）。 

2:21 耶和華神使他沈睡，他就睡了；於是取下他的⼀條肋⻣，⼜把⾁合起來。 
 

亞當在清潔無辜階段掌管所有動物的能⼒，證明瞭那時所有活物都順服⼈，⽽⼈順服他
的神。同樣，後來動物的叛亂也標誌著亞當背叛了他的神。神把各樣活物都帶到亞當⾯前，
讓亞當照動物各⾃的天性給它們起名，表明神使亞當作⼀切動物的王，以及亞當⾃⼰各個官
能、感官和慾望的王，當時亞當這位清潔無罪的⼈對這⼀切都能絕對掌權。亞當預表耶穌基
督，⼀切動物（代表⼈屬動物的部分，及其慾望）都要被降服：祂給他們起名都很合宜，這
就證明唯有耶穌基督能把⼈的慾望降服，⼈的慾望藉著罪已經成為叛逆。空中⾶⿃代表魂的
那些最⾼尚部分，其官能，以及所有附屬部分。這⼀切都唯有藉著救主的恩典正在被恢復。 

聖經⼜說，雖然亞當（預表耶穌基督）給活物們起了很合適的名字，動物們都順從亞
當，尊他為王，包括空中⾶⿃和野地⾛獸，然⽽亞當沒有遇到像他的助⼿。這從兩⽅⾯詮釋
了耶穌基督：⼀⽅⾯，祂是“道”，萬有都是祂造的，沒有⼀樣不是祂造的，但這位神聖的“道”
沒有⼀個像祂的助⼿：因為雖然祂是⽗神的形像，也是⼀切受造物的源頭和起源，祂的形像
卻只延伸到受造的⼈⽽已，⼈墮落後就不再像祂了。雖然亞當在清潔無辜階段，其⼈性曾是
“道”的活像，但肯定沒有耶穌基督的⼈性那樣完全。於是，神在說“讓我們造⼀個像祂的幫助
者”時，⼼中的藍圖是“道”和⼈性的本質聯合，⼈性就是⼀個“像祂的幫助者”，但與祂很相
配，要與祂同⼯，為要救贖⼈類。“道”和⼈性若不聯合，就無法完成救贖⼤⼯，兩者的聯合
是神所有⼯作中最⼤的⼯作。神使這個幫助者如此像祂，神性和⼈性雖然本質上差異巨⼤，
但兩者在耶穌基督⾥合為⼀個位格（there was made but one person alone in Jesus 

Christ）。 

另⼀個層⾯的解釋是耶穌基督和祂的教會。教會出⽣以前，沒有⼀個像耶穌基督的助
⼿。教會形成後，耶穌基督才有了⼀個名副其實的助⼿，⽐如體現在，這個助⼿和祂⼀起作



 21 

⼯為讓⼈得救恩，與祂同⼼，只遵從祂的旨意。 這個全然聖潔的助⼿是“榮耀的教會，毫無
玷污皺紋等類的病”， 還有什麼⽐她更像基督呢？ 

但這個助⼿如何形成的呢？神使新亞當沈睡。這沈睡在⼗字架的床上臨到祂；於是從祂
肋旁取出⼀個⼥兒，也是配偶，全然美麗，沒有什麼配不上為⽗的祂，祂也要成為她的丈
夫。耶穌基督和祂教會的聯合如此緊密，好同⼼合意，同有⼀靈地作⼯，為著⼈得救恩，以
致於凡不屬教會的⼈就不可能屬於耶穌基督；凡不屬於耶穌基督的⼈，就不是祂教會的孩
⼦。這婚姻的聯鎖既獨特⼜合法，不是耶穌基督孩⼦的就不是真正的教會之⼦：若不是從教
會⽣的，就不是耶穌基督所⽣的。 

神從創世以來就計劃了關於耶穌基督的事，以及因著耶穌基督成就的救贖⼯作⽽賜給⼈
的諸般恩典，因為⼈們需要⼀位救贖主。同樣，教會就是從那時起與耶穌基督有了緊密關
係，為著許多兒⼥的重⽣，就是從救主的寶⾎⽽⽣，從神預先的計劃⻆度看，這寶⾎是從創
世之初就流了，為使⽗神賜給祂兒⼦作為受難代價的所有蒙揀選之⼈能夠成聖。 

 

2:22 耶和華神就⽤那⼈⾝上所取的肋⻣造成⼀個⼥⼈，領她到那⼈跟前。 
2:23 那⼈說：“這是我⻣中的⻣，⾁中的⾁，可以稱她為⼥⼈，因為她是從男⼈⾝上取出

來的。” 
2:24 因此，⼈要離開⽗⺟與妻⼦連合，⼆⼈成為⼀體。 
2:25 當時夫妻⼆⼈⾚⾝露體並不羞恥。 
 

耶穌基督在⼗字架上肋旁被扎，流出⾎和⽔，從祂肋旁取出了教會。亞當和夏娃也預表
了信徒個⼈和耶穌基督的奧秘婚姻：這婚姻是發⽣在加略⼭的諸般悲苦之中，⽽不是他泊⼭
的各種⽢甜之中。⼈與屬天新郎的聯合如此緊密，於是耶穌基督說：“這是我⻣中的⻣，⾁中
的⾁。”因為⼈的靈與“道”成為⼀靈，⼈發現⾃⼰裡⾯沒有別的，只有“道”，彷彿是從祂⽽出
的，與祂聯合，沒有任何媒介。⼈看到⾃⼰嫁給了從前為⽗的祂。⼈與耶穌基督的聯合變得
如此親密，雖然這聯合是從最極端的諸般⼗字架和悲痛中產⽣的，然⽽這些痛苦卻絲毫不能
打破這聯合，反⽽使⼈與神更親。 

神把這⼥⼈賜給亞當：說明這聯合絕不可能由⼈的努⼒做成，這是神⾃⼰的⼯作，不由
⼈的意志決定，⼈在其中能做的只是接受並忠⼼跟隨神的⼀切運⾏。 

那麼，⼈怎麼做才是忠⼼回應基督為他所已經成就的，並享受與羔⽺結婚的無法⾔喻的
快樂呢？⼈必須“離開⽗⺟”，否則屬靈婚姻就絕不會在⼈裡⾯完成。這裡所說的⽗⺟到底指
什麼呢？指的是⽼亞當及其敗壞天性，這都必須被徹底撇棄。我們達到嫁給羔⽺的地步，是
憑著拒絕⼰⽽脫離⼰，從⽽導致完全死⼰，除此以外，別無它法。那些滿了⾃⼰，⾃以為已
經達到這屬靈神聖婚姻的⼈是⼤⼤受欺了。如果耶穌基督尚且必須離開天⽗懷抱，好與我們
的⼈性結合，難道我們以為⾃⼰可以不⽤脫離⾃⼰就與祂結合嗎？絕無可能。 

聖經⼜說，“當時夫妻⼆⼈⾚⾝露體”，也就是說，亞當和他的妻⼦“並不覺得羞恥”。這表
明⼀個⼈完全棄絕⼰的狀態：完全沒有⼰意、⾃⼰的⾒解，沒有⾃⼰的彎彎繞繞，也沒有⾃
義。這些⼈活得幾乎忘了⾃⼰，以致於不以⾃⼰靈性上的⾚裸為恥，也就是說，不以靈⾥貧
窮為恥。他們被降低到深深的貧窮狀態，因著全神貫注在神⾝上，已經失去在神裡⾯，以致
於無法看⾒⾃⼰或者想到⾃⼰，這就是已經被變化後的情形，或許可以恰如其分地稱之為真
正清潔無辜的狀態。 

 

                                                



 22 

 

第三章 
 

3:4 蛇對⼥⼈說：“你們不⼀定死， 
3:5 因為神知道，你們吃的⽇⼦眼睛就明亮了，你們便如神能知道善惡。” 
3:6 於是⼥⼈⾒那棵樹的果⼦好作⻝物，也悅⼈的眼⽬，且是可喜愛的，能使⼈ 

有智慧，就摘下果⼦來吃了；⼜給她丈夫，她丈夫也吃了。 
 

預表⾃愛的蛇想給⼈看⾒，撇開“不關注⾃⼰、盲⽬信託給神的作為”，另辟蹊徑的好處，
這條“蹊徑”就是：如果不再順從神，不再棄絕⾃⼰（⼈本是藉著失去⾃⼰的意志在神裡⾯才
會處於⼀種完全貧窮的情形），他們就能知道萬事，能對⾃⼰的道路有把握，⽽且不會死。 

⼥⼈代表⼈較低的部分 ，看著知識善惡樹的果⼦，覺得⽐這無知的清潔無辜(神⽤浩⼤的
恩典保守著她的清潔無辜)美得多，於是她遞給丈夫，丈夫代表⼈較⾼的部分。丈夫接受並品
嘗了，這樣做就導致他使⾃⼰的意志脫離神的意志，擺脫神對他的影響，不再盲⽬棄絕給
神，於是實實在在犯罪了。 

 

3:7 他們⼆⼈的眼睛就明亮了，才知道⾃⼰是⾚⾝露體，便拿無花果樹的葉⼦，為⾃⼰編
作裙⼦。 

 

他們⼆⼈的眼睛都被罪開啓了：這些受欺的可憐之⼈陷⼊了困惑，看⾒⾃⼰是⾚裸的，
因為他們失去了⾃⼰的清潔無辜。這清潔本是為他們遮體的⾐服，他們本⾝沒有任何美善，
因為他們曾有的所有美善都屬於神，如今他們只剩下可羞恥的⾚裸，這讓他們無法忍受，於
是極⼒想要遮掩，⽽且害怕⾒神的⾯。  

 

3:8 天起了涼⾵，耶和華神在園中⾏⾛。那⼈和他妻⼦聽⾒神的聲⾳，就藏在園裡的樹⽊
中，躲避耶和華神的⾯。 

3:9 耶和華神呼喚那⼈，對他說：“你在哪裡？” 
 

這裡他們犯了兩個明顯錯誤：⾸先，墮落後他們因著⾃覺羞恥⽽進⼀步遠離神；其次，
他們⽤巧妙的辦法遮蓋⾃⼰，以為靠⾃⼰的努⼒就能完全遮掩住⾃⼰的⾚裸，他們的努⼒就
是軟弱無⼒地做些好事，就像葉⼦⼀樣。⼈墮落後離開神，就是脫離了棄絕的道路，致⼒於
⼈的管理引導。但神是無限的良善，祂尋找⼈，呼喚⼈不要再流浪，問他們在哪裡，怎麼樣
了。 

 

3:10 他說：“我在園中聽⾒你的聲⾳，我就害怕，因為我⾚⾝露體，我便藏了。” 
 

⼈害怕⾒神的⾯，因為⾃⼰是⾚⾝露體的。這是墮落後不再棄絕給神之⼈的假謙卑，他
們藉⼝⾃⼰不配留在恩典中，或者不配再與神親近。 

 

3:11 耶和華說：“誰告訴你⾚⾝露體呢？莫⾮你吃了我吩咐你不可吃的那樹上的果⼦
嗎？” 



 23 

 

神指示這兩⼈，他們的可恥的⾚裸只源⾃於不順服，想要參透神的作為，關於神作為的
這知識是神只留給祂⾃⼰的。因此，蛇許諾他們，他們⼀旦有了這知識，就會變得像神。⼈
想要知道神會引導我們去哪裡，以及祂對我們計劃的奧秘，就是要篡奪神的權利，傷害神。
相反，⼈若盲⽬地把⾃⼰棄絕給神，這就是愛的最⼤確據，也是對神的真實敬拜，我們本當
這樣敬拜神的。 

 

3:17 ⼜對亞當說：“你既聽從妻⼦的話，吃了我所吩咐你不可吃的那樹上的果⼦，地必為
你的緣故受咒詛。你必終⾝勞苦，才能從地裡得吃的。 

3:18 地必給你⻑出荊棘和蒺藜來，你也要吃⽥間的菜蔬。 
 

這是對⼈較⾼部分的懲罰，因他隨從了較低部分和⾃愛的誘惑。這些說謊者被判定要多
受勞苦，得很少產出，他們所勞作的地受了咒詛，也就是說，這美麗的內在⽥地，曾在神的
耕耘下豐收無限，落⼊亞當⼿中之後，除了產⽣荊棘以外，很少有產出。 

 

3:19 你必汗流滿⾯才得糊⼝，直到你歸了⼟，因為你是從⼟⽽出的。你本是塵⼟，仍要
歸於塵⼟。” 

 

神判定這兩個部分，或者說兩個⼈，要多受勞苦，直到藉著死亡、腐朽、成灰⽽完全湮
滅，於是他們就回歸神起初造他們時的無有狀態，這時神就會把他們造成新造。 

 

3:22 耶和華神說：“那⼈已經與我們相似，能知道善惡。現在恐怕他伸⼿⼜摘⽣命樹的果
⼦吃，就永遠活著。” 

 

這段話清楚表明這分別善惡的知識，也就是關於神在我們裡⾯⼯作的知識，如何保存了
⼈的⼰⽣命，攔阻其內在的死。因此，神把亞當逐出伊甸園，好讓他不能再伸⼿碰這棵樹，
這樣他就不再有知識維繫他的⼰⽣命不死；因為醫治他邪惡的辦法只有讓他死，失去他本⾝
的已經受感染的⽣命，然後才能進⼊神的⽣命，這⽣命已經藉著起初的公義（original 

justice）傳輸給他。他若不向⾃⼰死，就不能在神裡⾯重新活。跌倒後的煩惱和擔憂經常以
絕望告終，這些就是假謙卑的結果。當我們犯了某個錯之後，⾮常痛苦憂慮，這就表明我們
裡⾯有許多驕傲和⾃愛。相反，真謙卑的果⼦就是，陷⼊某種缺點，甚⾄是有⼀定後果的過
失之後，對⾃⼰的落魄卑劣光景仍保持安靜鎮定，安靜地把⾃⼰棄絕給神，靠神的憐憫再次
被扶起來，⽤⼀種犧牲精神把⾃⼰交給神，讓神照祂所喜悅的來使⽤這次跌倒。 

 

 

                                               

 

第四章 
 

4:13 該隱對耶和華說：“我的刑罰太重，過於我所能當的。 

4:14 你如今趕逐我離開這地，以致不⾒你⾯。我必流離飄蕩在地上，凡遇⾒我的必殺
我。” 



 24 

 

從神⾯前被趕出是什麼意思呢？指的就是⼈脫離了⾄⾼真理，也就是神⾃⼰，並脫離了
能使我們絕對可靠地緊聯於神的“完全棄絕”，於是流離飄蕩在所有屬⼈的道路上，步⼊虛榮
的迷途。的確，凡這樣偏離全能保護者的，每時每刻都暴露在他眾仇敵的惱恨之下。 

 

 

                                               

 

第六章 
 

6:2 神的兒⼦們看⾒⼈的⼥⼦美貌，就隨意挑選，娶來為妻。 
6:3 耶和華說：“⼈既屬乎⾎氣，我的靈就不再住在他裡⾯，然⽽他的⽇⼦還可到⼀百⼆

⼗年。”（另譯） 
 

神的兒⼦們是祂恩典在靈魂（souls）裡⾯的成果，在祂⼿中都是純淨的，可他們⼀旦進⼊
⼈裡⾯，就被受造物的摻雜改變了，⼈魯莽地希望把天性的果⼦和恩典的成果混合在⼀起，
為了更好地做到這點，⼈在天性中尋找那些很討⾃⼰喜悅的東⻄；並把它們歸因於恩典，⼈
把屬於恩典的東⻄歸給天性，把天性的東⻄歸給恩典。神對⼈濫⽤祂的恩典感到忿怒，就撤
回恩典，並宣告，⼈既變得全然屬⾁體和屬地，祂的靈就不再住在他裡⾯：結果就是祂把屬
於祂的都從⼈收⾛了。現在⼈不剩下什麼，只剩下天然⼈的各種動作，⼈發現⾃⼰如此醜
惡，於是極其恨惡⾃⼰：甚⾄對⾃⼰曾否有過神的靈都完全失去了信⼼，除⾮有亮光賜下，
讓⼈確知出離⾃⼰是為了進⼊神：因為作⼈有時，也就是說，神讓⼈作回他⾃⼰，充分暴露
⼈的本相，在這段神甚⾄已經縮短的期限⾥，⼈就是⼈，正如這段聖經表達的：“⼈的⽇⼦還
可到⼀百⼆⼗年”。這段話彷彿在說，我為⼈的敗壞設定了期限。這應許引導那渴望忠於神的
⼈盡快地放下⾃⼰，藉著不斷的拒絕⼰來脫離⾃⼰。⼈犯罪後，正是這有朝⼀⽇能完全脫離
⼰的盼望，產⽣了⼈所有的信⼼。 

 

6:4 那時候有偉⼈在地上，後來神的兒⼦們和⼈的⼥⼦們交合⽣⼦，那就是上古英武有名
的⼈。 

 

這些驕傲的巨⼈怪獸只出⾃⼈和神的混雜。世上⼀切偉⼤的⼈以屬⾁體的智慧為樂，這
種屬⾁體的智慧隱藏在⼀點點屬靈背後。可怕的怪獸啊！你會看到，⼀些⼈因著他們的⾃我
評價，因著他們的天然才幹加上⼀些屬靈格⾔警句，⽽⾃⾼⾃⼤、地位顯赫。然⽽這些⼈醉
⼼於天然⼈，暗暗看重他們⾃⼰的⾏為。他們是卓爾不凡、聲望顯赫之⼈。但是那些因拒絕
⼰⽽已經完全死⼰的⼈，我要說，他們是默默無聞的：從⼈群中甚⾄無法辨別出他們來。他
們如此渺⼩，⼜怎麼可能在那些偉⼈中脫穎⽽出呢？他們在偉⼈們⾯前好像螻蟻，被偉⼈們
輕蔑地踩在腳下，也常被⼈視為世上無⽤之⼈。但神啊，你“阻擋驕傲的⼈，賜恩給謙卑的
⼈”，你賜豐盛的恩典給這些適合盛裝恩典的⼩⼭⾕，這些⾃⼤傲慢、華⽽不實的⾼⼭峻嶺卻
得不到⼀滴恩典的⾬露，都會順⼭坡流下去，留到這些⼩⼭⾕⾥，⼩⼭⾕們越承認⾃⼰不配
得恩典，就越發被恩典充滿。 

 

6:5 耶和華⾒⼈在地上罪惡很⼤，終⽇所思想的盡都是惡， 



 25 

6:6 耶和華就後悔造⼈在地上，⼼中憂傷。 
6:7 耶和華說，我要將所造的⼈和⾛獸，並昆蟲，以及空中的⾶⿃，都從地上除滅，因為

我造他們後悔了。 
 

聖經的表述是美妙的。神會後悔或容易憂傷嗎？這裡是表達神極為厭惡⼈濫⽤祂的恩
典，對⾁體和靈的摻雜很⽣氣。神極度願意交通祂的恩典給⼈：祂雙⼿滿滿，隨時樂意把恩
典傾倒給⼈。祂深厚的愛讓祂分賜恩典時極為慷慨，祂都無法做到留下不給。因為祂對⼈是
寬廣仁厚的，所以當⼈濫⽤祂的恩惠時就⼤⼤得罪了祂，讓祂⼼裡憂傷。為什麼呢？因為祂
⼼底盛裝著所有⼈，所以⼈的忘恩負義和濫⽤祂恩典⾮常傷祂的⼼。那麼祂會如何反應呢？
祂從這⼈收回曾給他的⼀切：祂的⼿臂曾施各種恩惠給這⼈，如今祂⽤這⼿臂拿起報應的
⼑，根除在⼈裡⾯祂曾製作的⼀切。不知感恩的⼈哪，是你的驕傲和居功使造物主變成了復
仇的神，迫使祂除滅你裡⾯的⼀切，從最⼤的到最⼩的，不留⼀物。 

 

6:8 惟有挪亞在耶和華眼前蒙恩。 
6:9 挪亞的後代記在下⾯。挪亞是個義⼈，在當時的世代是個完全⼈。挪亞與神同⾏。 
 

全世界只有⼀⼈是單純⽽微⼩的，他在神眼前蒙恩。為何他蒙恩呢？聖經⽤聊聊幾個字
說明瞭原因：他是個義⼈：這公義不讓他篡奪屬於神的東⻄，攔阻他犯其他⼈都犯的罪，其
他⼈是罪惡的，不義的，偷⾛神的特質（property），把它與天性和敗壞可悲地聯合起來。 

聖經還說，挪亞在當時的世代是個完全⼈。他的完全從何⽽來呢？是從總是“與神同⾏”⽽
來：他把⾃⼰棄絕給神，跟隨神的引導，緊聯於神的道路，充滿神的同在。這就構成了挪亞
的完全，也會構成所有真願意像挪亞那樣與神同⾏之⼈的完全。相反，忘記神，想要偏⾏⼰
路，就會導致⼀切的惡，以及失喪⽣命（loss of men）。 

 

6:13 神就對挪亞說：“凡有⾎氣的⼈，他的盡頭已經來到我⾯前。因為地上滿了他們的強
暴，我要把他們和地⼀並毀滅。 

 

因為⼈在地上犯罪，也就是說，因為⼈濫⽤了賜給他的⾝體，⽤⾝體服事罪，⽽不是順
服靈，神就把⼈和地⼀同懲罰，懲罰⾝體，⽽且也⽤罪本⾝懲罰罪，這種情況指的是，神⽤
⼀個公正的命令把⼈交給這⼈⾃⼰，讓他成為⾃⼰慾望的俘虜，正如詩篇所⾔：“我便任憑他
們逞⼼裡的貪欲，隨⾃⼰的計謀⽽⾏。”（另譯） 

 

6:22 挪亞就這樣⾏。凡神所吩咐的，他都照樣⾏了。 
 

在我們被接⼊到救恩的⽅⾈，也就是神⾃⼰裡⾯ 之前，必須遵守神⼀切吩咐，遵⾏祂的
所有旨意，不光是外在⾏動，⽽且裡⾯是純潔的，這只能藉著遵守靈和⽣命的律法才能得
到。 

 

 

                                               

 



 26 

第七章 
 

7:1 耶和華對挪亞說：“你和你的全家都要進⼊⽅⾈，因為在這世代中，我⾒你在我⾯前
是義⼈。 

 

全世界只有⼀個義⼈配進⼊⽅⾈，那就是神⾃⼰。然⽽我們中有許許多多⼈認為⾃⼰是
在神裡⾯。我們必須公義地進⼊⽅⾈⾥，也就是說，未篡奪神的任何東⻄，或者已經歸還了
曾篡奪神的⼀切東⻄，把所有屬於神的都歸於神，繼續停留在⾃⼰的無有⾥。我們必須由這
樣的公義，才能藉著極為親密的聯合被接⼊到神裡⾯。 

 
7:12 四⼗晝夜降⼤⾬在地上。 
7:20 ⽔勢⽐⼭⾼過⼗五肘，⼭嶺都淹沒了。 
7:21 凡在地上有⾎⾁的動物，就是⾶⿃、牲畜、⾛獸，和爬在地上的昆蟲，以及所有的

⼈都死了。 
7:22 凡在旱地上、⿐孔有氣息的⽣靈都死了。 
7:23 凡地上各類的活物，連⼈帶牲畜、昆蟲，以及空中的⾶⿃，都從地上除滅了，只留

下挪亞和那些與他同在⽅⾈⾥的。 
 

這是裡⾯發⽣之事的絕佳預表，所有出於⼈的，天然的，都要被徹底淹沒溺斃在苦難和
悲痛的⽔中，好讓屬天的挪亞（此處代表靈魂的根）能獲救，並進⼊神⾃⼰裡⾯。但如果這
階段對經歷它的⼈來說極其痛苦，⾄少有⼀件事是個安慰，那就是罪和這個罪⼈⼀起被淹死
了，只剩下那位義⼈存活，也就是說，⼈因著⼰的失喪和滅絕⽽被顯著地稱義了。 

洪⽔也預表這世代的邪情私慾和騷動。⼀切都被淹沒其中，除了那些住在神裡⾯，彷彿
住在⽅⾈⾥⼀樣的⼈，他們在裡⾯安全無虞。這樣的⼈很少，不過他們有男有⼥，各個年齡
段都有，各種狀況都有。 

我們知道⽅⾈也是教會的預表。 

 

 

                                                     

 

第⼋章 
 

8:1 神記念挪亞和挪亞⽅⾈⾥的⼀切⾛獸牲畜。神叫⾵吹地，⽔勢漸落。 

8:2 淵源和天上的窗⼾都閉塞了，天上的⼤⾬也⽌住了。 
8:3 ⽔從地上漸退。過了⼀百五⼗天，⽔就漸消。 
8:4 七⽉⼗七⽇，⽅⾈停在亞拉臘⼭上。 
 

神紀念祂在如此奇特的⼤洪⽔中單單保留下的魂的這根和中⼼。聖經在這裡為何只提到
挪亞和⼀切⾛獸牲畜，不提挪亞的家⼈呢？這是因為挪亞的所有家⼈都包含在挪亞裡⾯，凡
被救的都是在他裡⾯被救的：同樣，魂的最⾼貴產出是藉著中⼼被救的。藉著魂的中⼼失去
在神⾃⼰裡⾯，魂的各種運作及其官能都似乎被打斷（cut short），⼀並被吞沒，隨著消失在



 27 

神裡⾯，甚⾄於這些官能都失去了它們的功⽤，但神僅僅是為了救贖它們才⽤這種⽅式使它
們失喪；神救贖它們僅僅是因著魂，因此沒有區別地對待它們。 

神也紀念⼀切⾛獸牲畜：也就是屬於較低部分的⼀切，好救它們脫離壓制和毀壞。 

這時四溢的洪⽔才消退了。這不是恩典之⽔的漲溢，⽽是義憤烈怒之⽔，和報應之洪流
的泛濫。但我神的良善啊！你只願治死那罪惡的：你只願罪從根上和枝上斷絕：你這樣淹沒
⼈，只是為了以真正的公義保留那義者：也就是分配到⼈裡⾯的那部分美麗的神性，它已經
被包圍它的敗壞天性和罪幾近損毀。洪⽔只是為了吞沒這敗壞天性中壞的部分，但神保留了
⼀切好的部分，也就是直接出於祂的成分，由⽅⾈中獲救的⼀切⾛獸牲畜所預表。 

可神如何⽌住洪⽔的呢？⽤什麼⽅法呢？祂差遣了祂靈的⼀股活的、能賦予⽣氣的氣
息，吹乾了邪惡的⽔，⼜賜⽣命，正如這段美麗的詩篇所說：“你發出你的靈，它們便受造。
你使地⾯更換為新。” 
當這救恩的⾵剛開始吹在⼈⾝上時，⼈被⾵搖動，以致於分辨不清這⾵是為著救他還是

毀滅他：後來⼈突然驚訝地看到，⽅⾈停在亞拉臘⼭上。這就是說，平安和安靜開始出現在
靈的最⾼點和最⾼部分，神正是在此處⽤祂智慧的⼀絲微光啓示祂⾃⼰，讓這⼈明⽩他的損
失或失喪並⾮無緣無故，他還有救恩的指望。 

 

8:6 過了四⼗天，挪亞開了⽅⾈的窗⼾， 
8:7 放出⼀隻烏鴉去。那烏鴉⾶來⾶去，直到地上的⽔都乾了。 
 

烏鴉代表滿了⼰意、愛居功⾃偉的⼈。他們停在所遇的⼀切事上：凡事都成了它歇腳之
地，但並不能給它真安息，因為它⽴刻就發現那裡並不穩定。 

 

8:8 他⼜放出⼀隻鴿⼦去，要看看⽔從地上退了沒有。 

8:9 但遍地上都是⽔，鴿⼦找不著落腳之地，就回到⽅⾈挪亞那裡，挪亞伸⼿把鴿⼦接進
⽅⾈來。 

 

但鴿⼦代表棄絕⾃⼰的⼈，他們已經死⼰，在神裡⾯⽣命性情已經被變化，他們奉神差
遣⽽⾏動，是照著神的旨意；我是說，挪亞（此處預表神）差遣他們出去，於是這樣的⼈出
離⾃⼰奧秘的安息，要使周圍⼈得益處。然⽽，他們在地已無所依，於是找不到歇腳之地，
也就是說，找不到可依靠的。因此，他們不做任何停留，⽽是返回了奧秘的安息，預表神的
挪亞伸出⼿來，把他們接回了祂⾃⼰裡⾯。這預表已經死⼰的階段，這時⼈在地上已經沒有
什麼可依靠的（nothing more for it upon the earth）。 

 

8:10 他⼜等了七天，再把鴿⼦從⽅⾈放出去。 
 

這七天代表完全死⼰的年數 ，他⼜被放出了⽅⾈：這時到處都是安息之處，就像在⽅⾈
裡⾯⼀樣，全世界對他來說都成了神：於是他到處可以安歇，卻⼜不停留在任何地⽅。現在
是使徒⽣命的階段。 

 

8:11 到了晚上，鴿⼦回到他那裡，嘴裡叼著⼀個新擰下來的橄欖葉⼦，挪亞就知道地上
的⽔退了。 

 



 28 

它到各處都帶著平安的標記，但不為它⾃⼰保留什麼：它把它銜回給預表神的挪亞。處
於使徒⽣命階段的⼈不把為神做的任何事歸於⾃⼰：⽽是以極⼤的忠誠，把橄欖葉⼦銜回給
神。這時，所有像他⼀樣，也關閉在⽅⾈中的⼈，就能安然無恙地出來，不再需要保護⾃⼰
脫離洪⽔。他們不再被任何受造物扶持或維繫，凡事對他們都是救恩，雖然對每件事並沒有
把握。為這緣故，地上的⽔消退了：這些⼈在地上已經無所懼怕，除⾮他們退回到⾃⼰裡
⾯，這就是危險的，會給不忠敞開⼤⾨。但靈命⻑進到這地步的聖徒很難不忠。 

 

8:15 神對挪亞說： 
8:16 “你和你的妻⼦、兒⼦、兒婦都可以出⽅⾈。 
 

這預表神怎樣看顧那些棄絕給祂，只想著安息地住在代表完全順從的⽅⾈之中的⼈。神
按著時候給他們告誡。這就是為什麼挪亞放鴿⼦這件事若不是出於神的⼀件奧秘事，看起來
就是無⽤的，得罪神的。照神吩咐，住在神的⽅⾈⾥，也就是在奧秘安息⾥的⼈啊，要明⽩
我們決不能從中出來為要實踐使徒⽣命，除⾮有神的吩咐，神會按著祂的計劃向我們指明每
個⾏動的具體時間。 

 

8:20 挪亞為耶和華築了⼀座壇，拿各類潔淨的牲畜、⾶⿃獻在壇上為燔祭。 
8:21 耶和華聞那馨⾹之氣，就⼼裡說：“我不再因⼈的緣故咒詛地（⼈從⼩時⼼裡懷著惡

念），也不再按著我才⾏的，滅各種的活物了。 
 

這時⼈獻的各種祭讓神聞到了⼀股馨⾹之氣；他們裡⾯不再有不潔或摻雜。這⼈在⽅⾈
⾥，也就是在達到永久使徒⽣命之前的神聖安息⾥時，並不獻祭，那時⼀切都⽌息了。但從
他被堅⽴在完全⾃由中起，開始獻祭，其⾹氣對神來說是⼀種⽢甜的馨⾹之氣，是在此之前
沒有的，因為此前沒說祭物在神⾯前有馨⾹的氣味。如今由於這祭的純潔和單純，是如此令
神愉悅，以致於神不得不發誓不再因⼈的緣故咒詛地：神說，這⼈的各種微⼩過失，不再令
我不快。因為他是清潔的，他裡⾯不再有惡意。他裡⾯只殘留著本性的軟弱（feebleness of 

its origin）⽽已，我不再把這⽣命從他奪去，因為這⽣命不像原先的⽣命是敗壞的，⽽且
這⽣命存在於我裡⾯。 

 

 

                                                     

 

第九章 
 

 

9:1 神賜福給挪亞和他的兒⼦，對他們說：“你們要⽣養眾多，遍滿了地。 
 

這時，我們為耶穌基督得⼈，把⼈領到祂⾯前，引⼊公義，和內在⽣命的道路上，於是
在地上⽣養眾多。 

 

9:2 凡地上的⾛獸和空中的⾶⿃，都必驚恐，懼怕你們：連地上⼀切的昆蟲並海裡⼀切的
⿂，都交付你們的⼿。 



 29 

9:3 凡活著的動物，都可以作你們的⻝物。這⼀切我都賜給你們，如同菜蔬⼀樣。 
 

⼈在經歷了洪⽔之苦後，被重建在⼀種清潔無辜的情形⾥，並享有這情形的⼀切福分，
這從他得到了掌管所有動物的權柄，並有⾃由可以吃⼀切活物就可以看出來。 

 

9:4 惟獨⾁帶著⾎，那就是它的⽣命，你們不可吃。 
 

然⽽，神賜給⼈⼀個新命令：知識的果⼦，或⾁的果⼦，以後可以吃；但唯獨不要吃帶
⾎的⾁，也不要專⾨吃⾎。⾁與⾎分離標誌著靈與感官的分離，除⾮照著神完美無瑕的吩
咐，得了潔淨，否則不能再次聯合。 

 

9:9 “我與你們和你們的後裔⽴約， 

 

然後，神與⼈⽴約，⽤最親密的聯合，把⼈模成祂的形像。這是屬靈的婚姻，無法再割
裂。 

因此神為這約⽴了個記號，安置在天上：也就是說，神使這⼈堅固無法被搖動，在凡事
上都強壯，以致於他不再懼怕洪⽔，因為他被模成神的形像後，天如何不變，他也如何穩定
不變，⽽且遇所有攻擊都蒙神遮蔽。 

 

9:12 神說：“我與你們並你們這裡的各樣活物所⽴的永約是有記號的。 
 

這是⼀個靈魂（a soul）通過與神聯合、被模成神形像⽽達到的穩固不變和永恆的狀
態。 

 

9:13 我把虹放在雲彩中，這就可作我與地⽴約的記號了。 

9:14 我使雲彩蓋地的時候，必有虹現在雲彩中， 
 

儘管這⼈被外在患難的雲彩遮蓋，這個全然“穩固不變”的記號會⼀直顯現。相反，它會顯
現在雲彩本⾝裡⾯，這樣就會極其醒⽬：因此說，彩虹只顯現在雲彩中。這是被模成神形像
狀態的絕對可靠標記。凡尚未達到這地步的⼈，都會時不時有上下起伏的經歷，他們的穩固
尚未達到永恆不變的狀態。 

 

9:20 挪亞作起農夫來，栽了⼀個葡萄園。 

 

挪亞預表我們的主耶穌基督，祂⼜來耕耘我們的地，這地曾因著⼈的罪變為野地，且被
洪⽔淹沒。過去它是荒涼的，如今耶穌基督使它結實累累。祂賜⼈外在的能⼒，能⾏各樣的
善⼯。可祂如何耕耘的呢？祂栽種了什麼呢？葡萄園----愛的預表。耶穌基督進⼊那藉著失去
⼀切⽽達於神裡⾯的⼈，⽤⼀種奧秘的⽅式使祂⾃⼰道成⾁⾝在這⼈裡⾯，在裡⾯栽種葡萄
園，也就是說，祂以配偶的⾝份，在那裡吩咐愛（He there ordains charity）。葡萄有⼀種屬性：
給予⼀切，卻不為⾃⼰保留什麼。同樣，完全的愛倒空了充滿這愛的⼈，卻不允許他擁有任
何他不分發出去的東⻄。 

 



 30 

9:21 他喝了園中的酒便醉了，在帳棚⾥⾚著⾝⼦。 
 

耶穌基督進⼊⼈裡⾯，⽬的只在於讓⼈有份於祂各種情形，祂使⼈按著奇妙的次序經歷
祂所有情形。耶穌基督喝了酒：祂喝了杯⾥的酒，便醉了。從兩⽅⾯理解這事：⼀⽅⾯，指
的是祂承受的羞辱，正如先知說的，祂“滿受凌辱”。另⼀⽅⾯，指的是神烈怒的酒，因⼈類
的罪⽽傾倒在耶穌基督⾝上。耶穌基督當時求祂的⽗使祂免受的正是這杯酒。祂說，“⽗啊，
你若願意，就把這杯撤去。然⽽不要成就我的意思，只要成就你的意思。” 
祂從兩⽅⾯看⾃⼰的受難，或者說，祂把祂的杯分為兩種酒。第⼀種酒是羞恥和受苦的

酒，祂渴望滿受的正是這酒，正如祂對⾨徒們說的，“我很願意在受害以先，和你們吃這逾越
節的筵席”。在這逾越節，祂飲了這第⼀杯酒，便醉了，從那⼀刻起，祂就不想別的，只期待
受那諸般的折磨。第⼆杯酒是客⻄⾺尼園的酒，是神對⼈類罪孽的烈怒。這酒如此可怕，喝
了後，祂就把這酒變成⾎，全⾝滲出⾎汗，彷彿是說，永遠的⽗啊，公義的神，你報應罪
惡，這罪惡應受的懲罰和忿怒，⽐這更多！我喝下你全部的烈怒，把它變成我的⾎，好讓我
的⾎平息你對世⼈的烈怒！把這第⼀杯，受苦的杯，遞給我揀選的、⼤蒙眷愛的⼈們，因為
我對他們說，“我的朋友們，請喝，且多多地喝。”但⾄於你烈怒的杯，讓它⽌於我吧，或者
說，讓它從我繼續往前，到各處去消除罪惡，卻寬恕罪⼈。” 
當耶穌基督進⼊⼀個已經真正死⼰、不再活在⾃⼰裡⾯，惟有基督在裡⾯活的⼈裡⾯，

祂就在這⼈裡⾯補滿祂受難的缺⽋，也就是在這⼈裡⾯創造這同樣患難的延伸，⽽且通常祂
會使⼈喝醉了祂的第⼀杯酒：但祂把第⼆杯酒只留給⼀些蒙揀選的⼈，讓他們分兩次喝下：
第⼀次是當祂根除他們的居功⾃偉，並滅絕他們的⼰，這時⼈就經歷了⾃⼰裡⾯不再有別
的，只有神的烈怒和義憤。第⼆次是當⼈變成了另⼀個耶穌基督。於是這⼈就像主耶穌基督
那樣，為別⼈的罪喝盡這忿怒的杯，但這過程極為恐怖。因為神的義怒還在持續的時候，祂
不讓這⼈知道這是為了別⼈，事後才讓這⼈知道；或者⾄多是提前徵得這⼈同意，因為神經
常會在讓⼈為鄰捨受苦前，提前徵得這⼈同意。此時，這⼈就受感動把⾃⼰獻於神的公義，
獻給神所有旨意。 

挪亞喝醉後⾚⾝裸體，預表那些喝醉了患難、羞恥和羞辱之杯的⼈，以及那些飲了神烈
怒之杯的⼈必須經歷的⾚裸狀態。神把他們置於這樣⼀種完全剝奪了所有可感知恩典、⼀切
恩賜和交通的狀態，這些恩典、恩賜和交通曾經有⾐服的作⽤，遮蔽住可能會令他們困惑
（confusion）的東⻄。⾄終，他們在⾃⼰眼中，以及別⼈眼中，都成了可恥的⾚裸。他們顯出
的只有軟弱、無能⽽已：被神的⼤能剝奪淨盡，從前被豐富恩典遮蔽住的⼀切不堪都暴露出
來。總之，他們在別⼈眼中是處於極其卑下的情形。這就耶穌基督當年在加略⼭上的情形，
祂不滿⾜於只喝羞辱羞恥的杯，還願意成為⾚裸：這個表⾯上羞恥的外在⾚裸只是祂靈魂裡
⾯被剝奪的預表，這剝奪如此嚴酷，祂甚⾄呼喊：“我的神，我的神，你為什麼離棄我?”你是
我唯⼀的扶持，為什麼你離棄了我？耶穌是獻祭階段的⼈被剝奪的範例，祂使他們處於這種
情形，同樣，祂也必要作他們唯⼀的安慰。 

 

9:22 迦南的⽗親含，看⾒他⽗親⾚⾝，就到外邊告訴他兩個弟兄。 
9:23 於是閃和雅弗，拿件⾐服搭在肩上，倒退著進去，給他⽗親蓋上。他們背著臉就看

不⾒⽗親的⾚⾝。 
 

⼈們看⾒這些⾚裸狀態的⼈有兩種反應。有⼈像含⼀樣，看⾒這些⼈從前⼀直那麼剛
強，如今變得這麼軟弱，於是嘲笑他們、議論他們，趁機詆毀神的靈。另有些⼈卻相反，⽤



 31 

愛⼼遮蓋他們，原諒他們的過犯，根據這些過犯的源頭，把過犯看做是這些⼈因喝醉了苦
楚、悲傷和恥辱的酒⽽導致的⾚裸，把這當做是出於神的良善，是神要除滅他們裡⾯的罪及
其附屬物，好讓神可以獨⾃住在裡⾯。這第⼆類⼈得到神的祝福，⽽第⼀類⼈因魯莽⽽受
罰。我們要原諒所有可原諒的，寧可傾向於憐憫，⽽不傾向於嚴厲。 

 

                                                     

 

第⼗⼀章 
 

11:1 那時，天下⼈的⼝⾳⾔語都是⼀樣。 
 

這是從洪⽔中出來之⼈的⼀致性，他們的確只說⼀種語⾔，都是神教導他們的。於是他
們只說⼀種語⾔，因為是同⼀位靈在他們裡⾯說話。 

 

11:4 他們說：“來吧，我們要建造⼀座城和⼀座塔，塔頂通天，為要傳揚我們的名，免得
我們分散在全地上。” 

 

這副圖畫預表那些⽴志憑⾃⼰的⼯作成聖的⼈，他們以為通過天然的努⼒就能成功，卻
未察覺⾃⼰錯了。這些精明⽽⾃以為是的⼈聚集在⼀起，操練⼜操練，各種⽅法堆積成⼭，
好使⾃⼰成聖。他們⽤⾃⼰的努⼒上下求索，不考慮⾃⼰在做什麼，⽽是想著給神定規則。
因此聖經說，他們⽤磚和泥建造，表明這些都是⼈的發明。 

 

11:5 耶和華降臨，要看看世⼈所建造的城和塔。 
 

神降臨，要看他們⼯作的魯莽和徒勞，以及他們任性的產物，因為神⾃⼰並沒有建造。 

 

11:7 我們下去，在那裡變亂他們的⼝⾳，使他們的⾔語彼此不通。” 
 

他們變了語⾔，因為已經脫去了⾏動的單純，以及話語的單純，於是神許可他們失去清
潔的語⾔，因為這已經不再適合他們的⾏動。難處和混亂就是從這時開始的。憑⾃我、憑個
性⾏事產⽣了⼀切內在的難處和混亂。⼈類失去了神的語⾔，也就是單純和獨特的語⾔，⽽
後有了截然不同的語⾔。 

 

11:8 於是，耶和華使他們從那裡分散在全地上，他們就停⼯不造那城了。 
11:9 因為耶和華在那裡變亂天下⼈的⾔語，使眾⼈分散在全地上，所以那城名叫巴別

（就是“變亂”的意思）。 
 

從那時起，他們就不再聯合。神使他們分散：他們常受限制停⼯，無法取得任何進展，
也無法彼此理解，也不能聽⾒神的聲⾳。因著他們居功⾃偉的做法導致裡⾯的混亂，神離開
了他們，並把他們分散了。照著神吩咐⽽建造的⽅⾈是安息的居所；⽽照著⼈意所建造的巴
別塔是個難處和混亂的住處。 

 



 32 

11:29 …亞伯蘭的妻⼦名叫撒萊… 
11:30 撒萊不⽣育，沒有孩⼦。 
 

撒萊在本國不能⽣育。同樣，還在⾃⼰裡⾯的⼈也無法結果累累。 

 

 

                                                     

 

第⼗⼆章 
 

12:1 耶和華對亞伯蘭說：“你要離開本地、本族、⽗家，往我所要指示你的地去。 
 

這預表呼召⼈脫離⾃⼰。神在⼈⼼的深處對⼈說話，指示⼈有⼀個可居之地。⼈若藉著
完全棄絕⾃⼰，忠誠跟隨神，神就給⼈看⾒那地，並引他進⼊其中。 

 

12:2 我必叫你成為⼤國。我必賜福給你，叫你的名為⼤，你也要叫別⼈得福。 
 

⽽且，神應許這⼈等他到了這地，也就是在神裡⾯的安息，他會擁有⼀個⼤國，並得榮
耀。神向這⼈所要的，就是他藉著拒絕⼰⽽把⾃⼰棄絕給神，並讓⾃⼰在⼀種完全的貧窮中
被引導到神那裡。 

 

12:3 為你祝福的，我必賜福與他；那咒詛你的，我必咒詛他，地上的萬族都要因你得
福。” 

 

誰會不欽佩神呢？神如此關⼼那些棄絕⾃⼰給祂的⼈，親⼿保護他們，並因他們的緣故
施恩慈給這麼多⼈，他們給所有與他們聯合的⼈帶下了神的祝福！經歷過的⼈都知道這是何
等確鑿和真實，他們會欣喜地發現神已經⽤這些聖經古代⼈物清晰地說明瞭祂的這個法則。 

 

12:4 亞伯蘭就照著耶和華的吩咐去了。羅得也和他同去。亞伯蘭出哈蘭的時候，年七⼗
五歲。 

 

亞伯蘭嚴格遵⾏神的吩咐，表明⼈應當忠誠、迅速地出離⾃⼰，來跟隨神。 

 

12:7 耶和華向亞伯蘭顯現，說：“我要把這地賜給你的後裔。”… 
 

神的應許總是絕對可靠的，但或許與承受應許之⼈的設想不⼀致。⼈在剛開始和過程中
有了裡⾯的話或者應許，不應該停在這上⾯，既不要⾃⼰判斷這些應許，也不要對應許作任
何詮釋。這些話語的真理是在於神，只有在應許實現的時候才真相⼤⽩，⽽且往往與我們的
期望⼤相徑庭，甚⾄截然相反。 

 

12:7…亞伯蘭就在那裡為向他顯現的耶和華築了⼀座壇。 



 33 

12:8 從那裡他⼜遷到伯特利東邊的⼭，⽀搭帳棚。⻄邊是伯特利，東邊是艾。他在那裡
⼜為耶和華築了⼀座壇，求告耶和華的名。 

12:9 後來亞伯蘭⼜漸漸遷往南地去。 
 

亞伯蘭在神向他顯現的地⽅為神築了⼀座壇，這教導我們總要把神賜給我們的⼀切恩典
都奉獻給神，⽽且就在祂賜恩典的地⽅，我們接受恩典只為了忠⼼地把恩典送回恩典的源
頭。罕有⼈像亞伯拉罕，⼈⼈都在神的恩典上居功，歸給⾃⼰。過分到⼀個地步，當神收回
恩典的時候，我們居然常會覺得受苦；我們私下發怨⾔，彷彿是神奪去了本屬於我們的東
⻄。然⽽神只拿去本屬於祂的東⻄。雖然神應該收回祂的恩惠，但我們如果沒有居功佔有之
⼼（if we were not proprietary），我們甚⾄都不會注意到神收⾛了恩惠。我們收到恩惠的
時候，不會⽌步不前，⽽是越過這些。同樣，這位賜恩者收回恩惠的時候，，我們也應當毫不
回想和留戀，讓神收⾛。可在現實中，我們只看⾒⼈為失去屬靈安慰和可感知恩典⽽傷悲，
以此為極⼤的內在傷痛。其實，這不過是嚴重的居功佔有之⼼。 

你會毫無疑問告訴我，你並不為失去這些恩賜⽽痛苦，你難過的是怕因為⾃⼰不忠才失
去了恩賜。狡詐的天性啊，你是多麼善於⽤藉⼝遮掩⾃⼰！弟兄姊妹們，假如是因為害怕⾃
⼰不忠⽽痛苦，那就讓我們為這些不忠⽽降卑⾃⼰吧，這些不忠導致神收回了恩賜。同時，
讓我們為神本該從我們奪去祂的美物⽽喜樂，神不應該賜給我們，因為怕我們會濫⽤。我們
也當為神公正對待了祂⾃⼰⽽有⼀種聖潔的快樂，這才是真正謙卑之⼈的性情。我們不要為
這些剝奪⽽痛哭悲嘆或驚惶焦慮，⽽且為此不斷勞煩靈性導師們幫助，反⽽應當為這些剝奪
⽽謙卑地歡樂，從不想要任何我們已擁有之外的東⻄。 

亞伯蘭⼜在別處築了⼀座壇，表明他獻了⼜獻。他漸漸遷往南地是預表他超越萬事，只
奔向神。 

 

12:10 那地遭遇飢荒。因飢荒甚⼤，亞伯蘭就下埃及去，要在那裡暫居。 
 

棄絕⾃⼰的⼈應當像亞伯蘭⼀樣持久忠誠，雖然神似乎只應許過⽢甜，但是他在路上遇
到乾旱，只看⾒苦難和⼗字架卻毫不稀奇。要不屈不撓地在⼀切苦楚中跟隨神，從不⽌步不
前或者洩氣。 

 

12:11 將近埃及，就對他妻⼦撒萊說：“我知道你是容貌俊美的婦⼈。 
12:13 求你說，你是我的妹⼦，使我因你得平安，我的命也因你存活。” 
 

亞伯蘭在這裡犯了個明顯的錯誤，他掩蓋了事實，為保⾃⼰性命，把妻⼦暴露在失去名
節的危險中。從神如何使⽤亞伯蘭的這個錯誤，我們認識到，當⼈出於懼怕和軟弱犯了錯
誤、偏離正路時，只要⼈不脫離棄絕，不退出⾃他們把⾃⼰給神以來，神所教導他們⾛的道
路，神必親⾃糾正這些錯誤和偏離。對那些活在真理之光中的⼈，神許可亞伯蘭犯這個錯，
以及神對他的作為，極為奇妙，要想完全解釋清楚，恐怕需要很多篇幅。 

 

12:17 耶和華因亞伯蘭妻⼦撒萊的緣故，降⼤災與法⽼和他的全家。 
 

神因法⽼無辜的過失⽽懲罰法⽼，從表⾯看，在這過失中，亞伯蘭⽐法⽼責任更⼤。⽽
神為亞伯蘭⼀個顯然真實的缺點⽽補償了亞伯蘭。誰能參透神奧秘的判斷呢？誰能充分領會



 34 

當諸事令⼈絕望時，棄絕⾃⼰反⽽是滿有把握？看哪，神因著這位先祖的信⼼和完全棄絕⽽
救了他的妻⼦，並保住了她的名節。 

 

 

                                                     

 

第⼗三章 
 

13:1 亞伯蘭帶著他的妻⼦與羅得，並⼀切所有的，都從埃及上南地去。 
13:2 亞伯蘭的⾦、銀、牲畜極多。 
13:3 他從南地漸漸往伯特利去，到了伯特利和艾的中間，就是從前⽀搭帳棚的地⽅， 

13:4 也是他起先築壇的地⽅，他⼜在那裡求告耶和華的名。 
 

聖經無處不有美妙的意義。這裡說，亞伯蘭上南地；我們之前說過，亞伯蘭總是⾛向
神。⽽這裡⼜說，他從原路返回，從南地到了伯特利。這預表什麼？似乎⽭盾，但⼀點不⽭
盾。因為條條道路通向神。⼈只要不是⽌步不前，⽽是利⽤遇到的每件事、所有發⽣在⾝上
的事，熱切地快跑奔向神，就⼀定能找到神。 

這裡⼜說，亞伯蘭財富極多。但他把財富帶到祭壇前，也就說，他把這些都獻給神，無
論神給他順境還是逆境，他都均等無異地沿著遇到的任何路前⾏。凡事對他來說都是通往神
並呼求神名的⼀條道路。 

 

13:6 那地容不下他們，因為他們的財物甚多，使他們不能同居。 
13:7 當時，迦南⼈與⽐利洗⼈在那地居住。亞伯蘭的牧⼈和羅得的牧⼈相爭。 
 

過於豐盛的內在財富減輕了僕⼈們—也就是情慾—之間的和平和聯鎖。這些情慾緊持不
放並依附於內在屬靈豐富：天然地品嘗這些豐富，於是有瑕疵的熱⼼出現了。 

 

13:8 亞伯蘭就對羅得說：“你我不可相爭，你的牧⼈和我的牧⼈也不可相爭，因為我們是
⻣⾁（原⽂作弟兄）。 

13:9 遍地不都在你眼前嗎？請你離開我，你向左，我就向右；你向右，我就向左。” 
13:10 羅得舉⽬看⾒約旦河的全平原，直到瑣珥，都是滋潤的，那地在耶和華未滅所多

瑪、蛾摩拉以先，如同耶和華的園⼦，也像埃及地。 
 

亞伯蘭裡⾯有平安，與神也是和諧的，他無法忍受他的牧⼈與侄⼦羅得的牧⼈相爭，他
的財富都是從神得來的，他對這些財富毫不眷戀，樂意全獻給神哪怕千萬次。他的棄絕⼰和
漠不關⼼達到⼀個地步，以致於他把⼟地選擇權讓給侄⼦，儘管他才有優先選擇的權利。⽽
羅得在信⼼、棄絕和淡泊上遠遠沒達到亞伯蘭的程度，於是為⾃⼰選擇了最肥美的地。 

 

13:11 於是羅得選擇約旦河的全平原，往東遷移，他們就彼此分離了。 
 



 35 

神並不滿⾜於使⼈脫離⼈⾃⼰，祂也把任何攔阻⼈的事物與⼈分離，無論這事物看起來
多好。因此亞伯蘭可能已經在⾏⾛神道路的過程中受了對侄⼦羅得天然情感的阻礙，或者已
經有落⼊對侄⼦陪伴的某種天然滿⾜的危險。 

 

13:14 羅得離別亞伯蘭以後，耶和華對亞伯蘭說：“從你所在的地⽅，你舉⽬向東⻄南北
觀看。 

13:15 凡你所看⾒的⼀切地，我都要賜給你和你的後裔，直到永遠。 
 

神真是有豐富的良善，⼀個⼈剛為了愛祂的緣故放棄某事物，祂就⽴刻補償這⼈！神使
亞伯蘭與羅得分離後，祂對亞伯蘭說話時帶著怎樣的親切柔和啊！⼀個扶持和陪伴我們的美
好事物卻妨礙了神的交通，阻⽌了祂恩典的進程。這些對亞伯蘭重申的應許是四百年後才照
著字⾯得應驗的，⽽且是神的百姓與仇敵經過了⾎腥爭戰之後得應驗的。這教導我們，神在
祂僕⼈⼼中說的內在話語，我們既不能揣測其含義，判定其應驗時間或⽅式，也不能妄下斷
語。 

 

13:16 我也要使你的後裔如同地上的塵沙那樣多，⼈若能數算地上的塵沙，才能數算你的
後裔。 

13:17 你起來，縱橫⾛遍這地，因為我必把這地賜給你。” 
 

神的獎賞很奇妙，即使是暫時的獎賞也是如此。祂按照⼈因著對祂的愛⽽捨棄的程度⽽
衡量對⼈在今⽣和永⽣的賞賜。亞伯蘭為了遵⾏神的旨意，與侄⼦羅得分離後，神就⽴刻應
許他要得著前所未有的最龐⼤族類，作為他“犧牲”了⼀⼈的賞賜。神為他這初次的捨棄⽽應
許他這⼤國，正如神因著他獻以撒⽽應許他，耶穌基督要成為他的後裔。當我們因著愛神⽽
與⼀些受造物分離，無論是⾁⾝意義上的朋友，還是不完全的屬靈⼈，神就為此賜給我們為
數眾多的另⼀種類型的朋友，是我們在神裡⾯並為著神的朋友們。因著我們為祂的愛⽽捨棄
的兒⼥和侄⼦們，神賜給我們無限多屬靈的兒⼥ ，正如以賽亞書中的應許，“你這不懷孕不
⽣養的，要歌唱。你這未曾經過產難的，要發聲歌唱，揚聲歡呼。因為沒有丈夫的，⽐有丈
夫的兒⼥更多。這是耶和華說的。” 
神應許給亞伯蘭的地不僅是他眼所⾒的物質的地，也是他的⼼⼟，是應許給溫柔之⼈承

受的。彷彿神對他說：你的⼼⼀脫離會使你依戀地的所有事物，你的⼼就⽴刻得了完全的⾃
由，這種⾃由遠達你眼在這地上所能⾒的極限。這地是我命定要賜給你的，凡你所⾒，都歸
於你，同樣，你藉著忠⼼捨⼰⽽成了萬物的主⼈。 

 

 

                                                     

 

第⼗四章 
 

14:11 四王就把所多瑪和蛾摩拉所有的財物，並⼀切的糧⻝都擄掠去了； 
14:12 ⼜把亞伯蘭的侄兒羅得和羅得的財物擄掠去了。當時羅得正住在所多瑪。 

14:16 將被擄掠的⼀切財物奪回來，連他侄兒羅得和他的財物，以及婦⼥、⼈⺠，也都奪
回來。 



 36 

 

亞伯蘭因離開羅得⽽得賞賜，羅得卻因為離開亞伯蘭⽽受罰。為神放下⼀切的⼈，從神
得著新恩惠，還有最⾼的平安和寧靜。⽽那些出於利益或不信任與義⼈分離的⼈，他們的份
只有戰爭、困境和懲罰。羅得代表那些離開了實踐信⼼和棄絕之⼈的⼈，他們住在“理性和依
賴受造物”的堅固城，以為有保障，卻發現⾃⼰深處更⼤的危險之中：受造物不穩定可靠，無
法維繫他們；同時神因著他們的放肆⽽公義地把他們丟給他們⾃⼰，任憑他們。 

亞伯蘭及時地援助了侄⼦，這標誌著棄絕⾃⼰的⼈照看那些與他們分離的⼈，在他們有
需要的時候仍扶持他們。 

 

14:18 ⼜有撒冷王⿆基洗德帶著餅和酒出來迎接，他是⾄⾼神的祭司。 
14:19 他為亞伯蘭祝福，說：“願天地的主、⾄⾼的神賜福與亞伯蘭。 

 

唯有永⽣神的祭司⿆基洗德能祝福亞伯蘭，因為只有祂明⽩並嘉許這崇⾼的棄絕之路。
⿆基洗德代表耶穌基督這位真正的⼤祭司，⼈爭戰回來後，祂給⼈雙重滋養：⼀是賜⽣命的
話，⼆是聖餐。 

 

14:20 ⾄⾼的神把敵⼈交在你⼿裡，是應當稱頌的。”亞伯蘭就把所得的拿出⼗分之⼀
來，給⿆基洗德。 

 

亞伯蘭這個有信⼼的⼈，既然看出⿆基洗德是神賜給他的指導者，是神的祭司，就尊他
為⼤，順服他，並把所得的拿出⼗分之⼀給他，也就是說，為了愛神的緣故，聽從他如同聽
從神⾃⼰。 

 

14:22 亞伯蘭對所多瑪王說：“我已經向天地的主、⾄⾼的神耶和華起誓， 
14:23 凡是你的東⻄，就是⼀根線、⼀根鞋帶，我都不拿，免得你說：‘我使亞伯蘭富

⾜。’ 
 

這體現了⾛信⼼道路、棄絕⾃⼰之⼈的慷慨寬宏，他們拒絕魂的官能 ⼀切的富⾜和扶
持，只要神⾃⼰⽽已。他們拒絕了別的⼀切，以⼀種聖潔的勇敢舉⼼向天，認為除神以外，
沒有配得上他們的，神是他們唯⼀的瑰寶，神⾃⼰成了他們的富⾜。 

 

                                             

 

第⼗五章 
 

15:1 這事以後，耶和華在異象中有話對亞伯蘭說：“亞伯蘭，你不要懼怕！我是你的盾
牌，必⼤⼤地賞賜你。” 

 

⼀個⼈輕視萬事，只以神⾃⼰為滿⾜，這是⼈證明⾃⼰愛神的最明顯證據。因此，神趕
快⽤極為親切的話向這⼈表明祂的滿⾜，讓這⼈知道祂是他的保護者，祂要親⾃作他的賞
賜。不可思議的福分啊！我們為神捨棄的這些微⼩事物，神居然要以祂⾃⼰來作為補償！保



 37 

羅說得對，今⽣我們這⾄暫⾄輕的苦楚，要為我們成就極重無⽐永遠的榮耀。的確，擁有什
麼能與擁有神⾃⼰相提並論呢？ 

 

15:2 亞伯蘭說：“主耶和華啊，我既無⼦，你還賜我什麼呢？並且要承受我家業的是⼤⾺
⼠⾰⼈以利以謝。” 

15:3 亞伯蘭⼜說：“你沒有給我兒⼦。那⽣在我家中的⼈就是我的後嗣。” 
 

這忠⼼的僕⼈⾒⾃⼰幾近⽣命的終點，神給他的應許卻還沒有應驗，他雖然仍把⾃⼰棄
絕給神，卻開始想⼀些辦法讓未來（由家業所代表）有保障，他想著⾃⼰採取些措施。 

 

15:4 耶和華⼜有話對他說：“這⼈必不成為你的後嗣。你本⾝所⽣的才成為你的後嗣。” 
15:5 於是領他⾛到外邊，說：“你向天觀看，數算眾星，能數得過來嗎？”⼜對他說：“你

的後裔將要如此。” 
 

神是無限的良善，祂迅速打消了亞伯蘭出於軟弱⽽想出的主意，並堅定了祂的應許。但
這個棄絕⾃⼰的⼈已經有點退回到⼰裡⾯，急著為未來打算，因此神⽤天上星星的簡單⽐
喻，進⼀步吸引他脫離他⾃⼰，神向他展示祂能⼒的果效，再⼀次向他確保祂的應許是絕對
可靠的，祂無所不能，必實現這應許。  

 

15:6 亞伯蘭信耶和華，耶和華就以此為他的義。 
 

信⼼是神最看重的。這⼈的信⼼使這⼈繼續棄絕⾃⼰，把⾃⼰交托在神的⼿中，因此這
麼⼤的信⼼在神看來，⽐較⼩信⼼所⽀撐的所有義舉都更寶貴，因為這信⼼是對神的深情厚
愛所激發出來的。於是在凡事上，他有信⼼和棄絕就⾜夠了，無需做更多，只需持守信⼼和
棄絕就夠了。 

 

15:7 耶和華⼜對他說：“我是耶和華，曾領你出了迦勒底的吾珥，為要將這地賜你為
業。” 

15:8 亞伯蘭說：“主耶和華啊，我怎能知道必得這地為業呢？” 
 

為了更多磨煉他的信⼼，使他保持棄絕的狀態，神賜給了他⼀些新確據。但這⼈尚未永
久性地扎根於棄絕和信⼼中，他動搖了，因為不忠⽽請求神給兆頭，沒考慮“要兆頭”這件事
既有悖於完全的信⼼，也有悖於他靈⾥貧窮的情形。駐⾜於某些受造物，這會攔阻⼈只以造
物主的良善為扶持。 

 

15:8 亞伯蘭說：“主耶和華啊，我怎能知道必得這地為業呢？” 
15:12 ⽇頭正落的時候，亞伯蘭沈沈地睡了。忽然有驚⼈的⼤⿊暗落在他⾝上。 
 

神給了他⼀個兆頭，但神給這兆頭的⽅式⾜以說明亞伯蘭的不信任讓神不喜悅，因為沒
有什麼⽐兆頭更對⽴於信⼼和棄絕。凡事都要由“神的時候”來定奪，⼈要等待神的時候來
臨，雖然⼀無所⾒，但並不急於預⾒未來，即使所應許的時候似乎已經過去了，也要等候神



 38 

的時候。避免受欺的唯⼀辦法就是不停留在任何事物上，⽽是駐⾜於此時此刻神的旨意，神
的安排總是絕對無誤的。 

 

15:13 耶和華對亞伯蘭說：“你要的確知道，你的後裔必寄居別⼈的地，⼜服事那地的
⼈。那地的⼈要苦待他們四百年。 

 

否認⼰、信⼼和棄絕⼰都會引來神的⼤賞賜，似乎神不⽤別的，只以祂⾃⼰來作為這些
英勇品性的賞賜。因此，⼈略有不信任，或盼望有個兆頭，都與上述英勇品性相對⽴，會招
來神的忿怒，讓神不得不威脅並懲罰⼈，即使這⼈是神曾想要以祂⾃⼰來賞賜的⼈。這是多
麼奧秘，是我們需要明⽩的道理！毫無疑問，我們犯的有悖於信⼼和棄絕的錯，⼀般都會⽴
刻受責備，神⽤這些錯增強我們的信⼼。⼈若⼀貫忠誠，從沒經歷任何軟弱，信⼼倒是不容
易被增強。 

然後，神警示亞伯蘭將要臨到他後裔的事，從前給亞伯蘭的應許也是關於這些後裔。“驚
⼈的⼤⿊暗”指出我們因不忠⽽尋求兆頭和確據招來了不良後果，使⼈陷⼊恐懼和躊躇，攔阻
了神的恩典和神的光。 

 

                                                     

 

第⼗六章 
 

16:1 亞伯蘭的妻⼦撒萊不給他⽣兒⼥。撒萊有⼀個使⼥名叫夏甲，是埃及⼈。 
16:3 於是亞伯蘭的妻⼦撒萊將使⼥埃及⼈夏甲給了丈夫為妾。那時亞伯蘭在迦南已經住

了⼗年。 
 

妻⼦代表⼈的較低部分 ，厭倦了漫⻑的荒涼無果期，厭倦了如此晦暗⾚裸的⼀條道路，
於是從外⼈⾝上尋找她⾃⼰沒有的東⻄。假如她找到了些許扶持，就不在乎這扶持從何⽽
來。 

 

16:4 亞伯蘭與夏甲同房，夏甲就懷了孕。她⾒⾃⼰有孕，就⼩看她的主⺟。 
16:5 撒萊對亞伯蘭說：“我因你受屈。我將我的使⼥放在你懷中，她⾒⾃⼰有了孕就⼩看

我，願耶和華在你我中間判斷。” 
16:6 亞伯蘭對撒萊說：“使⼥在你⼿下，你可以隨意待她。”撒萊苦待她，她就從撒萊⾯

前逃⾛了。 
 

她不久就嘗到了苦果。因為她渴望得到的這個扶持是個婢⼥，她把優勢地位給了婢⼥，
婢⼥反過來⽤這地位藐視她、屈辱她。於是她看⾒⾃⼰當初錯了，就向丈夫（代表⼈的較⾼
部分）抱怨。當初她使丈夫參與犯了這個錯，許可她⾃⼰的地位被篡奪，如今丈夫重新堅⽴
了她的地位，恢復了她的權柄。 

 

16:11 並說：“你如今懷孕要⽣⼀個兒⼦，可以給他起名叫以實瑪利，因為耶和華聽⾒了
你的苦情。（“以實瑪利”就是“神聽⾒”的意思） 

 



 39 

夏甲代表複雜和活躍的道路 。我們喜愛這道路，勝過喜愛信⼼的道路，因為後者看起來
荒涼貧瘠、不結果⼦。雖然夏甲只是個婢⼥，卻要藉著⽣以實瑪利成為⼤國之⺟，但這⼤國
的百姓好戰，滿了動亂和分裂，靠⼑劍掠奪度⽇。神⽤這種⽅式補償了她受的苦。 

 

 

 

第⼗七章 

 
 

17:1 亞伯蘭年九⼗九歲的時候，耶和華向他顯現，對他說：“我是全能的神。你當在我⾯
前作完全⼈， 

17:2 我就與你⽴約，使你的後裔極其繁多。” 
 

神讓棄絕給祂的⼈看⾒，祂是全能神，⼈應當滿⾜於活在祂⾯前，好凡事討祂喜悅，這
是成為完全⼈的⽅法。同時神斷⾔，祂會與他聯合，使他結果累累。也就是說，⾸先，神要
⽤神聖聯合尊榮他；然後使他結果累累，成為富⾜。 

 

17:3 亞伯蘭俯伏在地。神⼜對他說： 
 

這⼈受教導不再渴求兆頭，⽽是只想著被滅絕，他知道要服務於神的計劃，最合適的光
景就是死⼰；為領受超然⽽需要做的真正預備就是變為無有。 

 

17:4 “我與你⽴約，你要作多國的⽗。 
 

經歷了奧秘的死之後，神⽤⼀種與從前⼤不相同的⽅式交通 祂⾃⼰，因為祂把祂神聖王
權之下⼈能得到的最⼤和最完全的知識賜給⼀顆完全順服祂的⼼。祂說祂是⾃有永有的神，
沒有什麼不是靠祂⽽存在的。祂也更新了祂的應許，以及與這⼈的聯合。 

 

17:5 從此以後，你的名不再叫亞伯蘭，要叫亞伯拉罕，因為我已⽴你作多國的⽗。 
17:6 我必使你的後裔極其繁多。國度從你⽽⽴，君王從你⽽出。 
 

在這⼈死⼰以後，神賜給他⼀個新名，這名字除了這位領受者，無⼈知曉。這名字是神
親⼝賜的，隨後神也賜必要的屬性，使這名在這⼈⾝上名副其實。後來有許許多多代的⼈說
起這兩節經⽂中的應許，⼈們甚⾄⾼舉了這些應許所涉及之⼈的功勞和素質，因為這裡說，
“君王必從你⽽出”。別處經⽂⼜說，“他是我們眾⼈的⽗”。 

 

17:7 我要與你並你世世代代的後裔堅⽴我的約，作永遠的約，是要作你和你後裔的神。 
 

神既已賜給他新名，就向這棄絕⾃⼰的⼈保證，祂會作他和從他⽽出的所有棄絕之⼈的
神。從這時起，他有了真正的穩固性：不再有變化。神說祂是他們的神，祂與他們的約是永
恆不變的。祂是他們的神，因祂可以作為⾄⾼者吩咐他們做這做那，他們裡⾯不再對神有任



 40 

何抗拒，他們的意志已經失去在神的意志⾥：他們在地上遵⾏神的旨意，正如那些天上蒙福
之輩遵⾏神的旨意⼀樣。 

 

17:10 你們所有的男⼦都要受割禮，這就是我與你，並你的後裔所⽴的約，是你們所當遵
守的。 

17:12 你們世世代代的男⼦，無論是家裡⽣的，是在你後裔之外⽤銀⼦從外⼈買的，⽣下
來第⼋⽇，都要受割禮。 

 

神賜了⼀個命令，作為所⽴之約的標記。由此神向我們說明，要進⼊棄絕的道路，就必
須受“割禮”，也就是斬斷⼀切在亞當⾥給我們⽣命的事物。屬靈道路的伊始就是要這樣不斷
禁戒⾁體私慾，放棄⼀切維繫著屬⾁體、屬動物⽣命的事物。由此我們認出神的⼦⺠。為奴
和⾃由之間不再有分別，因為對於那些棄絕⾃⼰給神的⼈來說，所有環境都相等無異。 

“家裡⽣的”指的是⽣活上清潔無罪的⼈，這樣的⼈似乎沒有必要放下什麼，⽽事實上有，
所有⼈靈命之初都必須放下亞當⽣命⾥的⼀切，好讓位於耶穌基督的⽣命。“買來的奴僕”代
表那些在罪的暴虐統治下嘆息的⼈，無論何時他們把⾃⼰交托給神，都必須承受“割禮”。我
承認這割禮對他們⽽⾔是被動的，⽽不是主動的。因此，當他們完全交托的時候，神親⾃操
⼑，給他們⾏割禮，他們因傷⼝⽽悲傷、懼怕，流淚，這些都不會攔阻神的⼿。⼈沈溺於感
官享受的積習越根深蒂固，就像包⽪⼀樣，越抗拒⼑，割禮也越嚴厲。那些假冒棄絕，卻沒
受過⼑割，沒斬斷過舊⽣活的⼈，以及那些掛著受割禮之名，卻想保留⼀切，沒有損失的
⼈，都被排除在真棄絕⾃⼰之⼈和真受割禮之⼈的數⽬以外。 

 

17:15 神⼜對亞伯拉罕說：“你的妻⼦撒萊，不可再叫撒萊，她的名要叫撒拉。 
17:16 我必賜福給她，也要使你從她得⼀個兒⼦。我要賜福給她，她也要作多國之⺟。必

有百姓的君王從她⽽出。” 
 

在靈經歷了奧秘的死亡之後，吸引⼈脫離了死蔭的境地，藉著靈的復活，神更新了魂的
中⼼以及魂的較⾼部分，使新⽣命得以堅⽴，正如新名字所代表的。於是，神也更新了魂的
較低部分，改了其名，使之有份於較⾼部分的更新。因此，神在更改了亞伯蘭的名字之後不
久，就改了撒萊的名字，並給了她和丈夫⼀樣的應許；神補充說，她要⽣⼀個兒⼦。 

 

17:17 亞伯拉罕就俯伏在地喜笑，⼼裡說：“⼀百歲的⼈還能得孩⼦嗎？撒拉已經九⼗歲
了，還能⽣養嗎？” 

17:19 神說：“不然，你妻⼦撒拉要給你⽣⼀個兒⼦，你要給他起名叫以撒。我要與他堅
定所⽴的約，作他後裔永遠的約。 

 

 

魂的較⾼部分相信神給它⾃⼰的應許，但懷疑神給魂較低部分的應許：神應許它，當它
與魂的較低部分重新聯合的時候會⽣⼀個兒⼦，要知道所有的應許都是針對這個孩⼦的，但
魂的較⾼部分知道魂較低部分的軟弱，視其為神以外的事物，就懷疑這應許，同時也懷疑神
的能⼒：因為⻑期以來眼⾒了⾃⼰和魂較低部分的軟弱、無能⼒和不結果⼦。這兩部分都安
於⾃⼰的貧窮，無所欲求，無所盼望。這是安息在神裡⾯的狀態，是在使徒使命階段之前。
要懷上的以撒，指的就是耶穌基督成形在⼈裡⾯，但只有當⼈裡⾯不再有任何能懷上祂的指



 41 

望之時，祂才會出⽣。這胎兒只在⼈對所有天然扶持都完全絕望，對⼀切超然恩賜都全然失
去興趣的時候才能懷上。正如保羅所說，“要顯明這莫⼤的能⼒，是出於神，不是出於我
們。” 

 

17:18亞伯拉罕對神說：“但願以實瑪利活在你⾯前。” 

17:20 ⾄於以實瑪利，我也應允你，我必賜福給他，使他昌盛極其繁多，他必⽣⼗⼆個族
⻑，我也要使他成為⼤國。 

 

通過這些話，亞伯拉罕很貼切地代表了那些處於完全⾚裸狀態的有信⼼之⼈。當他們考
慮⾃⼰的狀態是如此貧窮無有，不禁會想，也許我們不要⼀直這樣沒有⽤處，⽽是去從事些

聖潔的活動可能會更討神喜悅吧；⽽且會想，也許這個代表“繁多實踐”（multiplied 

practices）的以實瑪利是活在神⾯前的。但神看⾒他們這樣想是不對的，就說祂已經盡祂所
能地祝福了這條道路，這是那些未脫離⾁體之⼈的道路，它會擁有很⼤的多種優勢，但這並
⾮祂⼦⺠的道路，祂⼦⺠是要住在耶穌基督⾥。為這緣故，神許可那些要⽣這親愛⼦⺠的⼈
甚⾄到了無可指望的年齡才⽣，正如約翰說的，“這等⼈不是從⾎氣⽣的，不是從情慾⽣的，
也不是從⼈意⽣的，乃是從神⽣的。” 
聖經沒有⼀句話不是為著教導我們，因此要留意，給以實瑪利的所有應許都是有限定數

量的；⽽給以撒（預表棄絕給神的有信⼼之⼈）的應許是沒有限量的，因為神賜給以撒的後
代中包括了耶穌基督，也就是神⾃⼰。神⾃⼰就是⼀個有信⼼之⼈的賞賜，因此祂親⾃對亞
伯拉罕說，“我就是你極⼤的賞賜”。 

 

 

第⼗⼋章 
 

18:1 耶和華在幔利⼭⾕的橡樹那裡，向亞伯拉罕顯現出來。那時正熱，亞伯拉罕坐在帳
棚⾨⼝，（另譯） 

 

這段話表明⼀個⼈在吸引神並存留他產業上所做的勤勉努⼒，他在默觀的安息中遇⾒了
神。“亞伯拉罕坐在幔利⼭⾕，標誌著他處於安息之中；我們必須安息，也就是安息在謙卑和
死⼰的⼭⾕中，神才向我們顯現。 

 

18:2 舉⽬觀看，⾒有三個⼈在對⾯站著。他⼀⾒，就從帳棚⾨⼝跑去迎接他們，俯伏在
地， 

18:3 說：“我主，我若在你眼前蒙恩，求你不要離開僕⼈往前去。 

 

這⼈⼀點也不願意他的⾄愛眷臨之後，⼜離他⽽去，他渴望把祂永遠留住。懷著對神這
樣的愛，他相信凡事都是神 ，也願意把每個⼈都當做神⾃⼰來對待。於是，神以某種⽅式交
通祂⾃⼰給這⼈，使這⼈在凡事上都能尋⾒神。因此，亞伯拉罕把遇⾒的陌⽣⼈都當神來對



 42 

待：他如此充滿了神，以致於無法說些別的題⽬。他對這三⼈說話如同對⼀⼈說話：“我主，
我若在你眼前蒙恩，求你不要離開僕⼈往前去。”這⼈在凡事上遇⾒神，對他來說，凡事都是
神。 

 

18:6 亞伯拉罕急忙進帳棚⾒撒拉，說：“你速速拿三細亞細⾯調和作餅。” 

18:7 亞伯拉罕⼜跑到⽜群⾥，牽了⼀隻⼜嫩⼜好的⽜犢來，交給僕⼈，僕⼈急忙預備好
了。 

18:8 亞伯拉罕⼜取了奶油和奶，並預備好的⽜犢來，擺在他們⾯前，⾃⼰在樹下站在旁
邊，他們就吃了。 

 

那些配在默觀的被動⽅式中被神的愛觸摸的⼈，在事關神榮耀的時候毫不為難，為了證
實他們對神的愛，沒有什麼代價是他們不肯付的。因此他們凡事都快速⾏動，然⽽裡⾯卻安
息不斷；他們對神的愛有多少，就有多慷慨豁達，兩種品質是對等的。正如抹⼤拉的⾺利亞
在患麻⾵的⻄⾨家裡所做的事。 

 

18:9 他們問亞伯拉罕說：“你妻⼦撒拉在哪裡？”他說：“在帳棚⾥。” 

18:10 三⼈中有⼀位說：“到明年這時候，我必要回到你這裡，你的妻⼦撒拉必⽣⼀個兒
⼦。”撒拉在那⼈後邊的帳棚⾨⼝也聽⾒了這話。 

18:12 撒拉⼼裡暗笑，說：“我既已衰敗，我主也⽼邁，豈能有這喜事呢？” 

 

神對他們的慷慨報以應許快要應驗的保證。但他們尚未在神裡⾯得堅⽴，於是時⽽產⽣
懷疑和不信任，因為他們看⾃⼰的無能和軟弱。⽽那些已經在神裡⾯得了徹底堅⽴的⼈他們
無法再猶豫或懷疑什麼。但世上這樣的⼈是多麼罕⾒啊！在哪裡可以找到他們呢？ 

撒拉說：“我既已衰敗，豈能有這喜事（pleasure）呢？”這表明她並不指望再與丈夫同
房，說明她還是從⼈的⻆度看，⽽不是從神的⻆度看這事。 

 

18:13 耶和華對亞伯拉罕說：‘撒拉為什麼暗笑，說：‘我既已年⽼，果真能⽣養嗎？’ 

18:14 耶和華豈有難成的事嗎？到了⽇期，明年這時候，我必回到你這裡，撒拉必⽣⼀個
兒⼦。” 

 

亞伯拉罕已經穩固在棄絕和信⼼的情形中，他是所有後來也進⼊這種情形之⼈的⽗。他
不再懷疑，因此他無份於撒拉的過失。他在無可指望的時候，因信仍有指望，認為這是他義
不容辭的責任，正如保羅稱贊他的。耶和華向亞伯拉罕提起他妻⼦的猶豫不信，亞伯拉罕就
想起，在神沒有難成的事。神喜悅⽤這種⽅式鍛鍊⼈的信⼼和棄絕：就是只有當⼈對某事物
絕了指望的時候，才把這事物賜給⼈。但像撒拉⼀樣尚未完全脫離⾃⼰的⼈因著從理性⻆度
看問題，所以會懷疑；⽽有純潔信⼼的⼈只從神的⻆度看問題，他們知道在神沒有難成的
事。 

 



 43 

18:15 撒拉就害怕，不承認，說：“我沒有笑。”那位說：“不然，你實在笑了。” 

 

撒拉還活在⾃⼰裡⾯，她因為懷疑受了責備後，就想辦法為⾃⼰開脫，輕率地說了謊。
撒拉犯了兩個錯：⼀個是說謊；另⼀個就是為了給⾃⼰開脫⽽歸咎於神：因為如果她真沒
笑，那就是在指責神說了謊。那些素來習慣給⾃⼰找理由的⼈也是如此，他們在答復和猶豫
的過程中積累了⼀個⼜⼀個過犯，把⾃⼰的過失推到神⾝上，責怪神殘忍，或者抱怨神丟棄
了他們，什麼也不為他們作。但有信⼼的⼈在神⼀切安排中都保持堅定不移，他們的忠⼼引
來了神的尊重和極⼤的各樣恩典。因此保羅說，“亞伯拉罕因著信⽽蒙了祝福。” 

 

18:17 耶和華說：“我所要作的事，豈可瞞著亞伯拉罕呢？ 

18:18 亞伯拉罕必要成為強⼤的國，地上的萬國都必因他得福。 

 

對那些已經對神有穩固的⾚裸信⼼，並已經安息在神裡⾯的⼈，神不能向他們隱瞞什
麼。祂只會向他們透露祂的奧秘。因著他們有神的靈，因此他們知道神⼼裡想什麼，他們藉
著⼀種奧秘的馨⾹之氣和⼀種屬神的味覺，能⽴即分辨出別⼈的情形，甚⾄連別⼈良⼼中最
隱秘的事都能辨明。 

 

18:23 亞伯拉罕近前來說：“無論善惡，你都要剿滅嗎？ 

18:24 假若那城裡有五⼗個義⼈，你還剿滅那地⽅嗎？不為城裡這五⼗個義⼈饒恕其中的
⼈嗎？ 

 

這兩位天使去所多瑪，第三位代表神，仍與亞伯拉罕同在，亞伯拉罕對這第三位說話如
同對神說話。由這段對話，我們可以欣賞到神的朋友們是如何熱誠⽽有效地為神的敵⼈向神
代求。他們把⾃⼰作為眾仇敵的代⾔⼈，放在神⾯前。他們⽤最有說服⼒、最令神感動的點
來抓住神，讓神看⾒還有⼀些義⼈，好讓神為了這些義⼈的緣故赦免罪⼈們。但眾多罪⼈當
中義⼈是何等少啊？！可只要能找到這些義⼈，就能救了整座城。神的僕⼈們⽤神的公義本
⾝來敦促神，提醒神祂從未讓⼀個無辜之⼈為了罪⼈的緣故⽽滅亡。 

 

18:25 將義⼈與惡⼈同殺，將義⼈與惡⼈⼀樣看待，這斷不是你所⾏的。審判全地的主，
豈不⾏公義嗎？ 

18:27 亞伯拉罕說：“我雖然是灰塵，還敢對主說話。 

18:32 亞伯拉罕說：“求主不要動怒，我再說這⼀次，假若在那裡⾒有⼗個呢？”他說：“為
這⼗個的緣故，我也不毀滅那城。” 

 

亞伯拉罕在深深的死⼰中向神懇求，他不從任何別的渠道有所求，只訴諸神的良善。他

的謙卑代求在神⾯前很有分量。因此，神應許他（32節）只要那城裡有⼗個義⼈，神就不毀
滅那城。亞伯拉罕尊崇神的無限寬厚仁慈的同時，並不敢進⼀步懇求下去，但他並不懷疑羅
得⼀家已經得了赦免。 



 44 

 

18:33 耶和華與亞伯拉罕說完了話就⾛了；亞伯拉罕也回到⾃⼰的地⽅去了。 

 

這裡有兩件事需要留意：第⼀件，神無法拒絕祂最好的朋友們的任何請求，但同時，有
些罪⼈因為頑固⽽⾄終也不悔改，所以神不允許祂最愛的朋友們向祂請求祂既不願意也無法
給的東⻄。正是為了這個原因，亞伯拉罕的禱告才⽌步於此。神並沒有拒絕他什麼，同時也
沒有放棄對這座邪淫的城市施⾏祂的公義。第⼆件，已經達到在神⾥恆久穩固情形的⼈只會
照神的意願祈禱，照著神的感動禱告，只顧神的權益，⽽不再顧任何別的利益。這點在亞伯
拉罕⾝上明顯可⾒，他忘了所有⾃⼰的利益，忘了有關⾁⾝和⾎親的⼀切事，把這些都棄絕
給神，他甚⾄不問神，當神要報應羅得所住之城的時候，他的親侄⼦羅得將會怎樣。他深信
神的良善和公義。他認為⾃⼰的利益並不⽐別⼈的利益更重要，凡事對他來說都在神裡⾯成
為⼀了。 
亞伯拉罕這樣祈禱之後，回到⾃⼰的地⽅去了，⾃⼰的地⽅指的就是在神裡⾯的安息，

他先前看⾒那三位天使的時候就是在⾃⼰的地⽅。 

 

 

 

第⼗九章 
 

19:1 那兩個天使晚上到了所多瑪。羅得正坐在所多瑪城⾨⼝，看⾒他們，就起來迎接，
臉伏於地下拜， 

 

在所多瑪這樣敗壞的城裡，有⼀個⼈住在默觀的安息⾥，神救他脫離對惡⼈命定的毀
滅。羅得坐著，預表他在安息⾥默觀神。他是亞伯拉罕的侄⼦，屬於棄絕給神之⼈的族類，
因此他做了亞伯拉罕在前⼀⽇做的事，不過程度上要低得多：因為他仍坐在城⾨⼝，標誌這
只是初階的默觀，但些許遠離了喧囂雜亂的活動。⽽亞伯拉罕是坐在帳篷⾨⼝，標誌著他已
經脫離了與受造物的⼀切來往，在神裡⾯安息了。 

 

19:12 ⼆⼈對羅得說：“你這裡還有什麼⼈嗎？無論是⼥婿，是兒⼥和這城中⼀切屬你的
⼈，你都要將他們從這地⽅帶出去。 

 

⼀個默觀的⼈，尤其在初期，尚有許多捆綁，使之與受造物來往，很難擺脫。因此兩位
天使只得催促羅得。但光⽤話催促還不太管⽤，因為羅得這樣的⼈雖然明顯滿了⽕焰和熱
⼼，當有許多困難要克服的時候，卻⾏動遲緩。因此，神或祂的天使有必要牽著他們的⼿，
使他們快速從中出來，保護他們免於傾覆和毀滅。 

 

19:16 但羅得遲延不⾛。⼆⼈因為耶和華憐恤羅得，就拉著他的⼿和他妻⼦的⼿，並他兩
個⼥兒的⼿，把他們領出來，安置在城外。 



 45 

19:17 領他們出來以後，就說：“逃命吧！不可回頭看，也不可在平原站住，要往⼭上逃
跑，免得你被剿滅。” 

 

這些⼈如此缺乏勇氣，軟弱並依戀世物，神如果不這樣做，他們絕無可能逃出來。神希
望引他們脫離⼀切受造物，⽤祂的旨意引導他們，於是吩咐他們不要回頭看，也不可站住。
這階段的⼈會犯這樣的錯誤：要麼藉著反思⽽回頭看，要麼因著有所保留⽽停在神⾃⼰以外
的某種事物上。天使們勸他們停⽌與受造物的⼀切來往，起⾝上⼭，也就是默觀的最⾼階
段。 

 

19:18 羅得對他們說：“我主啊，不要如此。 

19:19 你僕⼈已經在你眼前蒙恩，你⼜向我顯出莫⼤的慈愛，救我的性命，我不能逃到⼭
上去，恐怕這災禍臨到我，我便死了。 

19:20 看哪，這座城⼜⼩⼜近，容易逃到，這不是⼀個⼩的嗎？求你容我逃到那裡，我的
性命就得存活。 

 
猶豫的⼈害怕損失，先是給⾃⼰找理由，希望靠謹慎來⾃保安全。他們提議去⾃⼰選的

⼀個⼩城，以保障他們能過⾃⼰想保留的⼀種⽣活⽅式，並且能⾃⾏其是。他們還不能完全
把⾃⼰信託給神，把⾃⼰完全棄絕給神的旨意。他們甚⾄給⼩城找了個似是⽽⾮的理由，彷
彿在說：“⽐起這些偉⼤⽽更危險的靈命歷境，我更偏愛⼀條較低的、更有把握的道路”。他
們也希望神也同意他們的安排，於是問神：“這不是⼀個⼩的嗎？求你容我們逃到那裡得平
安。這難道不是謙卑的路嗎？這路能賜⽣命給我的魂。” 

 

19:21 天使對他說：“這事我也應允你。我不傾覆你所說的這城。 

 

神考慮這些搖擺之⼈的軟弱，就垂聽了他們的禱告，把他們所求的賜給他們，甚⾄是通
過奇跡的⽅式給他們。這讓他們欣喜若狂，以為他們的懇求是神所喜悅的，也是對他們有益
的，因為神為他們⾏了神跡。但事實剛好相反，神僅僅是為了他們軟弱的緣故才答應了他們
的禱告。 

 

19:26 羅得的妻⼦在後邊回頭⼀看，就變成了⼀根鹽柱。 

 

這位靈命不深的⼈不聽神的吩咐，開始反思 ，回頭看。對於⾛這條道路的⼈，義無反顧
往前⾛，不回頭看，是極其必要的。神把這個軟弱的⼥⼦變為⼀根鹽柱，以⽴為鑒戒，由此
表明在這條只憑棄絕和信⼼來引導的道路上，我們⾃⼰的智慧、審慎和遠⾒都是毫無⽤處。
我們憑⾃⼰想採取的⼀切舉措都只會成為內⾥⽣命道路的攔阻，絕不會有助於進步。 

 

19:29 當神毀滅平原諸城的時候，他記念亞伯拉罕，正在傾覆羅得所住之城的時候，就打
發羅得從傾覆之中出來。 



 46 

19:30 羅得因為怕住在瑣珥，就同他兩個⼥兒，從瑣珥上去住在⼭裡。他和兩個⼥兒住在
⼀個洞⾥。 

 

神因著亞伯拉罕這位完全的默觀者的緣故，救羅得這位初學的默觀者脫離他所選擇居住
之城的傾覆。羅得藉著禱告，或者更準確說是因著亞伯拉罕的緣故，得啓示要上⼭，與兩個
⼥兒住在⼀個洞⾥：洞代表默觀者的獨處。 

 

19:33 於是那夜，她們叫⽗親喝酒，⼤⼥兒就進去和她⽗親同寢。她幾時躺下，幾時起
來，⽗親都不知道。 

 

羅得與兩個⼥兒在⼀起，以為⾃⼰可以⾼枕無憂，安靜隱居；但他沒想到，正因為他太
相信⾃⼰，兩個⼥兒將會成為他跌倒的根由：神許可這事發⽣，⾸先是讓他明⽩，若神不親
⾃保護他，他想保護好⾃⼰是徒然的，其次要藉這事的發⽣，引導他完全棄絕⾃⼰。 

 

                                                      

 

第⼆⼗章 
 

20:1 亞伯拉罕從那裡向南地遷去，寄居在加低斯和書珥中間的基拉⽿。 

20:2 亞伯拉罕稱他的妻撒拉為妹⼦，基拉⽿王亞⽐⽶勒差⼈把撒拉取了去。 

20:3 但夜間，神來在夢中對亞⽐⽶勒說：“你若碰那⼥⼦就必死，因她有丈夫。”（另
譯） 

20:4 亞⽐⽶勒卻還沒有親近撒拉。他說，主啊，你難道要毀滅住在無知中的無辜之國
嗎？（另譯） 

 

亞伯拉罕說撒拉是⾃⼰妹⼦，他並沒有撒謊，因為正如他後來解釋的，撒拉的確是他妹
⼦，因為她是亞伯拉罕的同⽗異⺟的妹妹；然⽽她不是亞伯拉罕⽗親他拉的親⽣⼥兒，⽽是
亞伯拉罕親弟弟哈蘭的⼥兒。因此撒拉是他拉的孫⼥，亞伯拉罕的姪⼥。亞伯拉罕可以說撒
拉是他妹妹，因為她是他⽗親的孫⼥，聖經中兒⼦和⼥兒這兩個詞經常⽤來指孫⼦和孫⼥。
亞伯拉罕犯的錯可能就是：他幾番把妻⼦的性命和名譽置於險地。但事實上這樣⼤有信⼼的
⼈做事無不出於神的吩咐和感動，此外，神許可那些事發⽣，好向眾⼈顯明亞伯拉罕的偉⼤
信⼼，以及神對那些信託祂之⼈的⾮常特殊的保護。⼈會說，如果亞伯拉罕的信⼼很⼤，如
果神對他有特別的帶領，神本應該讓亞伯拉罕提前知道，他即使稱撒拉為妹⼦，亞⽐⽶勒也
不會碰他的妻⼦。這個問題很好回答，⼀⽅⾯，神隨⾃⼰的意願引導那些憑信⽽跟隨祂的
⼈，使他們⾏⾛往來。但神不給他們未來之事的確據，不讓他們有把握，這樣反⽽能⼤⼤增
添他們的信⼼和棄絕，因此神把⾃⼰的計劃向他們隱藏。另⼀⽅⾯，神樂意突出表明祂保護
那些毫無保留地棄絕⾃⼰給祂的⼈，⽽且⽤驚⼈的⽅式宣告祂親⾃維護他們的權益，亞伯拉
罕成了個永遠的範例，⿎勵那些信靠神之⼈的信⼼。 



 47 

 

20:5 那⼈豈不是⾃⼰對我說‘她是我的妹⼦嗎’？就是⼥⼈也⾃⼰說：‘他是我的哥哥。’我
作這事是⼼正⼿潔的。 

20:6 神在夢中對他說：“我知道你作這事是⼼中單純（另譯）。我也攔阻了你，免得你得
罪我，所以我不容你沾著她。 

 

很多⼈因為⾃⼰不知情⽽為之，就確信⾃⼰是無罪的，但事實上他們有罪。因為要阻⽌
犯罪，需要兩件事：不知，和內⼼的單純。後者是最必要的。因此神對亞⽐⽶勒說，因著他
內⼼的單純，所以神攔阻了他犯罪得罪神。神寧可不斷⾏神跡加以⼲預，也不願許可⼀個願
意單純來到神⾯前的⼈在不知情的情況下犯罪得罪祂，這不僅包括靈性的罪，也包括⾁⾝的
罪，正如神接下來補充說的：“所以我不容你沾著她”。但通常情況下，因不知情⽽犯罪的
⼈，他們的⼼已經被其它明知故犯的罪敗壞了。因此內⼼沒有單純，⽽是在凡事上都敗壞
了。因著他們的⼼墮落了，所以他們甚⾄在不知何為罪的事情上也犯罪。由此我們得知，內
⼼的正直和單純對我們來說是多麼重要。這是神對我們最主要的要求。單純使⼼純潔正直。
這樣的⼈表⾯上似乎犯了錯，實則沒有，因為他內⼼的單純。⽽那些外表正直的⼈因著他們
⾏動上的巧計和表裡不⼀⽽犯了罪，巧計和表裡不⼀是假冒為善的源頭。 

 

20:9 亞⽐⽶勒召了亞伯拉罕來，對他說：“你怎麼向我這樣⾏呢？我在什麼事上得罪了
你，你竟使我和我國⾥的⼈陷在⼤罪⾥！你向我⾏不當⾏的事了。” 

20:11 亞伯拉罕說：“我以為這地⽅的⼈總不懼怕神，必為我妻⼦的緣故殺我。 

20:12 況且她也實在是我的妹⼦，她與我是同⽗異⺟，後來作了我的妻⼦。 

 

亞⽐⽶勒責備亞伯拉罕，表明瞭這位王內⼼的單純和不知情，以及他怕冒犯神，這就讓
神不得不⾏雙重神跡，保住撒拉的名譽，同時也攔阻這位王犯罪。我有意引⽤這些經節，顯
明神的信實：當我們這些⼩⼩的⼈願意完全信託⾃⼰給祂，把⾃⼰交托給祂來照顧，總是真
⼼希望討祂喜悅，真⼼厭惡罪時，神對我們是何等忠信。 

 

20:16 ⼜對撒拉說：“我給你哥哥⼀千銀⼦，好讓你無論到哪裡，在誰⾯前，總有帕⼦遮
眼：要記住你有丈夫。（另譯）” 

 

美麗的⼥⼦無論如何純潔⾼雅，若沒有⼀種聖潔的謙遜穩重來引導她遮蔽⾃⼰，就可能
被玷污。像撒拉這樣聖潔的婦⼈竟然在這點上需要別⼈的忠告，因為她偽裝成未婚⼥⼦，⽽
不是顯為有夫之婦了。亞⽐⽶勒王給了她智慧的忠告，當時神的律法還沒頒布，但律法只是
應當刻在⼼上。上述忠告對於讓⾃⼰被這世代的虛榮所引誘的⼥性基督徒豈不是更有必要得
多嗎？屬靈導師們豈不應當堅定不移地責備裸露和不端嗎？這些現象讓教會⼤⼤蒙羞，被⼈
毀謗。光有內⼼的純潔是不夠的：即使⼀個美麗之⼈內⼼正直，離罪甚遠，但其美麗太過暴
露也會讓別⼈犯罪，因此注意外在端莊是很有必要的，防⽌別⼈犯罪。亞⽐⽶勒送給撒拉的
遮蓋對姊妹們很有教育意義，⼥性應當總是有遮蓋，在教會⾥尤其如此。這是保羅的教訓。
在這點上怎麼保守都不為過：因為外在舉⽌往往是揭露出內⼼是敗壞還是純潔。 



 48 

這遮蓋也具有全然神聖的屬靈含義。神使撒拉得到⼀個遮蓋，她是那個時代最討神喜悅
的⼥⼦，這教導⾛內⾥⽣命道路的⼈兩件事。其⼀，他們應當以安靜和退回為遮蓋保存神的
諸般恩賜；其⼆，神⽤⾚裸的信⼼為遮蓋，遮住祂賜給⼈的諸般恩賜和眷顧，使他們免受魔
⻤布下的虛榮⼼的網羅。因此亞⽐⽶勒給撒拉銀⼦並對她說，“記得你是有夫之婦”。從那時
起，撒拉就不再有危險了；正如⼀個領受了⾚裸信⼼的⼈就不再有危險⼀樣。⾚裸的信⼼是
可靠的保障；因為神使⼀個⼈看不⾒⾃⼰所得的諸般恩典和美德，這就保護他免於虛榮的⾃
滿，虛榮的⾃滿會引向毀滅。 

 

 

                                                      

 

第⼆⼗⼀章 
 

21:1 耶和華按著先前的話眷顧撒拉，便照他所說的給撒拉成就。 

21:2 當亞伯拉罕年⽼的時候，撒拉懷了孕。到神所說的⽇期，就給亞伯拉罕⽣了⼀個兒
⼦。 

 

看哪，神的應許應驗在祂指定的⽇⼦；⽽且不總是照著我們的觀點。真正的內⾥⽣命是
由“信⼼”⽽孕育（就像亞伯拉罕所預表的），由“棄絕”⽽產⽣（正如撒拉所預表的）。因此亞
伯拉罕是所有⾛內⾥⽣命道路之⼈的⽗親，因為保羅說他是“所有信之⼈的⽗”；所以說奧秘
的、內⾥的⽣命有其信仰上的起源。 

 

21:3 亞伯拉罕給撒拉所⽣的兒⼦起名叫以撒。 

21:4 以撒⽣下來第⼋⽇，亞伯拉罕照著神所吩咐的，給以撒⾏了割禮。 

21:7 ⼜說：“誰能預先對亞伯拉罕說‘撒拉要乳養嬰孩’呢？因為在他年⽼的時候，我給他
⽣了⼀個兒⼦。” 

 

這個內在的嬰孩⼀出⽣，“信⼼”就開始通過刪除潔淨他；同時“信任和棄絕”⽤它們的奶⽔
維繫他。 

 

21:8 孩⼦漸⻑，就斷了奶。以撒斷奶的⽇⼦，亞伯拉罕設擺豐盛的筵席。 

 

當這個內在的新⽣兒被可意識到的信任的奶⽔滋養了⼀段時間後，就給他斷了奶，失去
了那產⽣靈命之初愉悅感的⽢甜湧流，這是為了讓他只在本質上擁有它，不在感覺⾥。但“信
⼼”很喜樂，為斷奶設擺豐盛的筵席，因為這初次的剝奪使孩⼦成⻑，在靈命上⻑進。 

 

21:9 當時，撒拉看⾒埃及⼈夏甲給亞伯拉罕所⽣的兒⼦戲笑， 



 49 

21:10 就對亞伯拉罕說：“你把這使⼥和她兒⼦趕出去！因為這使⼥的兒⼦不可與我的兒
⼦以撒⼀同承受產業。” 

 

當“棄絕”看⾒這個剛剛斷了屬靈⽣命⽢甜奶⽔的⼩⼩內⾥之⼈要從“主動和複雜⽣活”中尋
找樂趣，就對“信⼼”說，你要把特定⽅法和複雜⽣活的殘留都趕出去；不讓我的兒⼦和那些
依戀特定⽅法和複雜⽣活、不肯離開這些繼續往前的⼈來往；因為他們是⾃⼰各種發明的奴
隸，他們絕不能承受神⾃⼰，神⾃⼰是留給我兒⼦這樣的⾃由⼈承受的產業，我要引導我兒
⼦藉著完全棄絕直接進到神⾯前，好讓他只在神裡⾯找到他永遠的份。 

 

21:11 亞伯拉罕因他兒⼦的緣故很憂愁。 

 

亞伯拉罕想把這個複雜⽣活之⼦留在家裡，因為這也是個信⼼之⼦；但這位信⼼之⼦信
的⽅式是妥協的、佔有的，摻雜著居功⾃傲的，並⾮屬靈的、無法感知的，消失在神裡⾯
的。 

 

21:12 神對亞伯拉罕說：“你不必為這童⼦和你的使⼥憂愁，凡撒拉對你說的話，你都該
聽從，因為從以撒⽣的，才要稱為你的後裔。 

21:13 ⾄於使⼥的兒⼦，我也必使他的後裔成⽴⼀國，因為他是你所⽣的。” 

 
神使“信⼼”明⽩，他必須丟棄這個在很⼤程度上還活在天然⽣命⾥的兒⼦，⽽且他必須不

假思索地聽從“棄絕”的吩咐。神對“信⼼”說，家裡的規矩必須如此；因為從“棄絕”和“信⼼”的
兒⼦所⽣的後裔才要成為“信⼼”的後裔。 
為這緣故，聖經說到以實瑪利，是把他和亞伯拉罕分開的，說以實瑪利要成為⼀個⼤國

之⽗；但說到以撒，就說亞伯拉罕要藉著以撒成為多國之⽗，表明“信⼼”是藉著這位盲⽬“棄
絕”的獨⽣⼦才建⽴了他的後裔。 

 

21:14 亞伯拉罕清早起來，拿餅和⼀⽪袋⽔，給了夏甲，搭在她的肩上，⼜把孩⼦交給
她，打發她⾛。夏甲就⾛了，在別是巴的曠野⾛迷了路。 

 

“信⼼”安於給“複雜的⽣活”提供⻝物，因為缺了就活不下去。這些供應包括餅和⽔，代表
⼀些扶持和滋養，⼀些可感知恩典的湧流，好讓⼈能繼續⾏⾛。可⼀旦⽔開始缺乏，也就是
說，他的扶持—恩典的⽢甜—開始變少的時候，他就失去勇氣了。夏甲和她的兒⼦在曠野⾛
迷了路，也就是說“複雜⽣活之⼈”從沒有像那些憑單純和棄絕⽽⾏之⼈⼀樣，⾛⼀條固定的
直路。他們從⼀處遊蕩到另⼀初，從⼀個主題轉到另⼀個主題，從⼀條道路轉到另⼀條道
路。⼀旦可感知恩典之⽔缺乏了，他們就陷⼊沮喪，不再⾏⾛，中途停下了。 

 

21:15 ⽪袋的⽔⽤盡了，夏甲就把孩⼦撇在⼩樹底下， 

21:16 ⾃⼰⾛開約有⼀箭之遠，相對⽽坐，說：“我不忍⾒孩⼦死！”就相對⽽坐，放聲⼤
哭。 



 50 

 

她把孩⼦撇在⼀棵樹下，指的是她撇下對屬地事物的⼀切盼望；然後離開他，為即將失
去她曾⾃以為已保住的成果⽽哭泣。她說，“我不忍⾒我受了那麼多苦才⽣下來的孩⼦死”。
當這樣的⼈遇到患難，迫使他們轉向神時，他們對神呼求，並坐下，坐下的意思就是他們厭
倦了⾃⼰的焦慮和呻吟，現在有⼀點安息了；於是神賜給他們新的恩典和⽢甜，好維繫他
們，使他們繼續向前；若沒有這些，他們就會全然放棄了。 

 

21:17 神聽⾒童⼦的聲⾳。神的使者從天上呼叫夏甲說：“夏甲！你為何這樣呢？不要害
怕，神已經聽⾒童⼦的聲⾳了。 

21:19 神使夏甲的眼睛明亮，她就看⾒⼀⼝⽔井，便去將⽪袋盛滿了⽔，給童⼦喝。 

21:20 神保佑童⼦，他就漸⻑，住在曠野，成了⼸箭⼿。 

 

神聽⾒童⼦的聲⾳，為要紀念這位過複雜⽣活的⼈努⼒所⾏出的善事，神體恤她的軟
弱，從⽽安慰她。神讓她去打⽔，因為她這類的⼈做每件事都是靠外在⾏動，因此他們只有
屬地的⽔，⽽且必須親歷⽽為，親⾃⽤器具打⽔。滿了諸般做法、掛慮和許多想法的⼈就是
這樣做的。神繼續接納他們微不⾜道的掛慮，並繼續與他們同在；但神預備他們打仗，⽽且
他們⾃⼰的勤奮努⼒在每件事上都佔了很⼤成分。他們靠勞苦或爭戰過活：這是再明顯不過
的“主動⽣活”的標記。 

 

21:33 亞伯拉罕在別是巴栽上⼀棵垂絲柳樹，⼜在那裡求告耶和華永⽣神的名。 

21:34 亞伯拉罕在⾮利⼠⼈的地寄居了多⽇。 

 

亞伯拉罕是信徒的⽗，也是信⼼最⼤的⼈。他所到之處都求告神的名，因為他不住的祈
禱，因此所到之處都留下了他祈禱和獻祭的表記。聖經這裡稱神為永⽣神，使我們明⽩，既
然神永遠是神，就永遠當受敬拜，被稱呼為神，並永是我們祈禱的對象。因此，我們的敬拜
和祈禱將成為恆久不斷的事。所以耶穌基督說，“要常常禱告，不可灰⼼”。保羅希望我們不
住地禱告。唯有信⼼的⽣命狀態能讓禱告變為持續不斷。 
神對有信⼼的⼈還有另⼀個要求：他們在地是寄居的，這樣才能不駐⾜於世上的任何受

造之物，無論是物質上的，還是靈性上的都包含在內，這樣才能直奔向神。亞伯拉罕在地上
是個寄居者，沒有固定的居所，這給我們做了範例：信⼼把⼈置於無所眷戀的境界。神並不
對每個有信⼼的⼈都有居無定所的外在要求，但對那些祂樂意變成亞伯拉罕真兒⼥的⼈，祂
可能會這樣要求。⾄於裡⾯的情形，神希望所有被信⼼和棄絕所引導的⼈都從⼼裡做個寄居
者，否則他們的靈命光景就不是真的，⽽是虛構的。⽽被恩賜引導，⽽⾮盲⽬的信⼼引導的
信徒扎根在⼰⾥，故步⾃封，⾮常安於現狀；但有信⼼的⼈沒有安歇，因為他們完全退出了
⾃⼰，出來了，正如亞伯拉罕⼀樣，離了⾃⼰的國家，離了故⼟，來到異國他鄉，也就是神
⾃⼰那裡；他們完全放下了⾃⼰，好消失在造他們的主裡⾯；他們不停歇地往前，直到重返
⽣命的源頭—神⾃⼰裡⾯，這是信⼼佔據他們的⼼時神賜給他們的應許。因為從信⼼抓住他
們的時候起，信⼼就不容他們安歇，既不許他們安歇在他們⾃⼰裡⾯，也不許他們安歇在任
何受造物裡⾯；信⼼使他們明⽩：看凡事都應脫離⼰來看，⽽且他們若忠⼼跟隨信⼼，無論
看起來多難，都終必成功。 



 51 

 

                                                     

 

第⼆⼗⼆章 
 

 

22:1 這些事以後，神要試驗亞伯拉罕，就呼叫他說：“亞伯拉罕！”他說：“我在這裡。” 

22:2 神說：“你帶著你的兒⼦，就是你獨⽣的兒⼦，你所愛的以撒，往摩利亞地去，在我
所要指示你的⼭上，把他獻為燔祭。” 

 

神試驗亞伯拉罕，要對他的信⼼進⾏最後的試煉，要⽤完全的⾚裸考驗他到極限，剝奪
他⼀切的扶持；從前神已經剝奪了他從⼈來的扶持，呼召他從本國出來，現在神還要剝奪他
從神⽽得的所有扶持、好處和應許。神不放過任何⼀樣；為了讓這件事情更嚴重，使他的信
⼼更寬廣，證實並煉淨他的愛，奪去他所有的⾃利以及對神以外⼀切事物的依戀（即使是極
為合情合理的依戀），神對他說：“帶著你的兒⼦”；這話很⽢甜：不僅是你的兒⼦，⽽且是
“你獨⽣的兒⼦”：那時以撒對亞伯拉罕來說是多麼寶⾙啊！神⼜說：“你所愛的以撒”；為要使
亞伯拉罕因愛之深，悲之更切。神點了“以撒”的名字，這樣就把這個親切的⼩受害⼈⼀切的
甜美可愛都擺在亞伯拉罕眼前，好讓亞伯拉罕更多番思量⾃⼰的損失是何等巨⼤，讓他更清
晰地感受到這損失。然後神說，“來到⼀個遙遠的⼭上，把他獻祭給我”。這遙遠的路途豈⾮
更進⼀步考驗他的信⼼嗎？以撒⼀直預表被動的⽣活，或默觀，以撒就要死了：信⼼必須把
這⽣活獻祭，給它致命⼀擊，不留下任何能攔阻⼈完全失去在神裡⾯的事物。 
雖然神給他的吩咐實在令⼈驚訝，有悖於神曾給每個⼈的“不可流⼈⾎”的吩咐，⽽且這吩

咐⼀定讓他恐懼，因為⼈的理性會懼怕殺害⾃⼰的⾄親⻣⾁，但如此嚴峻的試煉絲毫不減這
位先祖的信⼼，反⽽讓他的信⼼更活潑有⼒。信⼼忍受了這⼀切，超越理性和信⼼地把⾃⼰
信託給神，準備照神的吩咐殺死兒⼦。藉著無與倫⽐的信⼼，亞伯拉罕獻上了他的以撒，雖
然他從神得的應許都系在以撒⾝上，以撒是他的獨⽣⼦；⽽且他是在神告訴他“從以撒⽣的才
要稱為他的後裔”之後，獻上以撒：但亞伯拉罕⾃忖，神完全可以救活以撒，因此亞伯拉罕把
以撒獻上，成了⼀個奧秘的預表。因此保羅盛贊這犧牲的偉⼤。 
神有時就是⽤這些智慧的逾格之事來試驗那些完全棄絕⾃⼰給祂之⼈的信⼼。過主動活

躍⽣活的⼈遇到⼩事就失去勇氣；神撤回可感知恩典之⽔，他們就覺得痛苦，⽌步不前了。
但有信⼼的⼈即使失去最親愛的⼈事物也不會被動搖，他們必把⾃⼰獻為活祭給神 。⽽過主
動活躍⽣活的⼈對失去⾃⼰的成果⽽悲傷。這兩條道路的區別⾮常明顯，這些經⽂很好地解
釋了這點，縱覽亞伯拉罕、夏甲、以撒和以實瑪利的整個歷史也可以讓我們看⾒這兩條道
路，兩種勇氣的區別。 

 

22:3 亞伯拉罕夜裡起來（另譯），備上驢，帶著兩個僕⼈和他兒⼦以撒，也劈好了燔祭
的柴，就起⾝往神所指示他的地⽅去了。 

 



 52 

亞伯拉罕（代表信⼼）順服得真快！他不等到天亮，夜裡就出發了。“夜裡”預表他信⼼的
“勤勉”和“晦暗不清”，被奪去了所有的亮光和兆頭：“信⼼”凡事親⼒親為：他讓⾃⼰有僕⼈陪
伴，但僕⼈們無法在這事上幫助他。他預備了獻祭⽤的⽊柴，好讓⾃⼰沒有逃避不從的理
由，雖然理性可能會對獻祭這事多有懷疑。“信⼼”的忠誠和慷慨啊！他的確有很好的理由成
為後世⼀個龐⼤⺠族以及數不清聖徒的起源，聖徒越從⼈前隱藏，在神⾯前就越美好可悅得
多。 

 

22:4 到了第三⽇，亞伯拉罕舉⽬遠遠地看⾒那地⽅。 

 

⾚裸的“信⼼”有著可敬的不屈不撓精神，免除了⼀切反思⾃省和彎彎繞繞。如此漫⻑的⼀
條路沒有使他動搖，如此寶⾙的兒⼦⼀路同⾏也沒使他躊躇，要知道這孩⼦就要無辜地被⾄
親殺害。所有天然的和屬神的理性這時難道不該攔阻亞伯拉罕⾛這條路，讓他返回嗎？難道
他不害怕⾃⼰是受欺了，弄錯了，犯罪得罪神，才殘忍對待這麼親愛的兒⼦嗎？但⾚裸的“信
⼼”早已遠遠摒棄了這些想法！他甚⾄看都不看它們。神的吩咐本⾝對他來說就⾜夠了，他只
相信神所吩咐的就⾜夠了，甚⾄根本不去探究⾃⼰信或不信：他只有可聽的⽿。“信⼼”啊，
你可以移⼭，甚⾄更不可能的事你都能使它發⽣！ 

  

22:5 亞伯拉罕對他的僕⼈說：“你們和驢在此等候，我與童⼦往那裡去拜⼀拜，就回到你
們這裡來。” 

 

他沒帶僕⼈上⼭，也就是要獻祭的地⽅；這樣的事他們根本承受不了，會⾮常震驚。我
們絕不要把⼼裡的秘密透露給那些尚為奴僕的事奉神之⼈。最純粹信⼼的道路可以放⼼地交
通給那些已經⾛了這條道路，沒有⾃⼰利益摻雜在其中的朋友們；但極端的棄絕只適合兒⼥
們，他們就像以撒⼀樣，值得學習犧牲，在這樣的犧牲中，神是他們的創造主，他們是犧牲
品。也許亞伯拉罕離開他的僕⼈們是因為怕僕⼈們妨礙，甚⾄攔阻他執⾏這看似魯莽，實則
仁厚的獻祭。 

 

22:6 亞伯拉罕把燔祭的柴放在他兒⼦以撒⾝上，⾃⼰⼿裡拿著⽕與⼑，於是⼆⼈同⾏。 

 
這裡我們該稱羨什麼呢？稱羨亞伯拉罕信⼼的堅定不變，無憐憫地把柴放在可憐的受害

者⾝上？還是稱羨以撒慷慨地接受即將吞噬祭物的⽊柴（背⽊柴就是背⼗字架的絕佳預
表）？信⼼、⼗字架和燔祭相伴⽽⾏，和諧⼀致地引⼈去受苦。 
⽕和⼑必須並⽤，才能宰殺祭物並焚燒成灰。這是對裡⾯情形的絕佳預表，耶穌基督的

話印證了這點，“我來要把⽕丟在地上。倘若已經著起來，不也是我所願意的嗎？”，祂⼜
說，“你們不要想我來，是叫地上太平。我來並不是叫地上太平，乃是叫地上動⼑兵”。⼑必
殺戮，⽕必焚燒；是⾚裸的信⼼在⼈裡⾯⾏這⼀切的毀壞。 

 

22:7 以撒對他⽗親亞伯拉罕說：“⽗親哪！”亞伯拉罕說：“我兒，我在這裡。”以撒說：
“請看，⽕與柴都有了，但燔祭的⽺羔在哪裡呢？” 



 53 

 

以撒的這個提問顯明瞭信⼼引導⼈，直到⼈到達受苦之地，這引導的過程中⼈處於茫然
無知狀態。亞伯拉罕的回答表明瞭他順從天意，相信神的供應。以撒順從了，並沒有繼續發
問，這表明瞭他的忠誠，他盲⽬地讓⾃⼰被信⼼和棄絕引導。但如果當這位慷慨的⼈—這位
無辜的受害⼈—既看⾒死亡臨近，損失無可避免，就改變初衷，那麼他讓⾃⼰這樣在晦暗不
清中盲⽬被引導就只是⼀件⼩事了。可他不改初衷，⼀直順從。 

 

22:8 亞伯拉罕說，我兒，神必⾃⼰預備作燔祭的⽺羔。於是⼆⼈同⾏。 

22:9 他們到了神所指示的地⽅，亞伯拉罕在那裡築壇，把柴擺好，捆綁他的兒⼦以撒，
放在壇的柴上。 

 

這位可親的受害⼈必須讓⾃⼰被信⼼的捆繩捆綁在⼗字架上：他要毫不猶豫、毫無悲傷
地把脖⼦置於⼑下。這⼀切都是在深深的靜默和深沈的死亡中發⽣的，不允許讓天性有⼀絲
安慰和減輕痛苦，甚⾄不許有⼀聲嘆息或呻吟。的確，雖然以撒⾁⾝的死亡並沒有⽴時到
來，他奧秘的死亡 卻是完成了，⼀切盼望都被奪去，對⽣命的⼀切渴望也都被熄滅了。他全
⼼全意接受這巨⼤的犧牲，換來的是⼰⽣命的滅絕，⼰不再活著，他從此只在神裡⾯活，這
是公平的賞報。同樣，公⽺的死預表奧秘的死，由以撒所代表；因為這的確是⼀個奧秘的
死，從以撒預表耶穌這個⻆度如此，從公⽺替以撒死這個⻆度也是如此。 

 

22:10 亞伯拉罕就伸⼿拿⼑，要殺他的兒⼦。 

22:11 耶和華的使者從天上呼叫他說：“亞伯拉罕！亞伯拉罕！”他說：“我在這裡。” 

22:12 天使說：“你不可在這童⼦⾝上下⼿，⼀點不可害他。現在我知道你是敬畏神的
了，因為你沒有將你的兒⼦，就是你獨⽣的兒⼦，留下不給我。” 

 

這犧牲完全是出於信⼼：因為亞伯拉罕舉⼑的時候，是真⼼地願意犧牲這個對他來說極
為寶貴的兒⼦。神攔阻這個奇特計劃的執⾏，⽅式和時機恰到好處，顯明瞭祂對這層信徒的
引導。⾸先，神等⼈到了⾝臨絕境的那⼀刻才出⼿相救，因為那時他們不再有任何兆頭或保
障，只剩下神的時刻了，神的時刻到來的時候，事情就發⽣，⽽且只在事情發⽣的⼀剎那⼈
才會知道，不會提前讓⼈知道。其次，神讓他們在完全茫然的情況下靠神的時刻⾏⾛：為了
把⼀切明顯可知的事物都從他們奪去，神只在事情發⽣的時候才讓他們知情。 
這也是為了試煉他們愛的純度，對神純潔的愛為了遵⾏神的旨意，並不怕失去⼀切，甚

⾄不怕因著對神智慧和能⼒的極度信賴⽽犯表⾯上的罪。這些棄絕⾃⼰的有信⼼之⼈遇到絕
境時，神及時迅速的相救增加了他們的信⼼和棄絕：⽽這信⼼和棄絕使神加倍呵護這些如此
全然棄絕給祂的⼈：因此他們的確是合神⼼意的⼈。 

 

22:13 亞伯拉罕舉⽬觀看，不料，有⼀隻公⽺，兩⻆扣在稠密的⼩樹中，亞伯拉罕就取了
那只公⽺來，獻為燔祭，代替他的兒⼦。 

 



 54 

很多時候，神似乎是想要⼈獻上⼀切，但實際執⾏的時候，祂卻為很⼩的⼀部分就滿⾜
了。因此在這裡，祂接受公⽺，取代了以撒。 

 

22:15 耶和華的使者第⼆次從天上呼叫亞伯拉罕說：“ 

22:16 耶和華說：‘你既⾏了這事，不留下你的兒⼦，就是你獨⽣的兒⼦，我便指著⾃⼰
起誓說： 

22:17 論福，我必賜⼤福給你；論⼦孫，我必叫你的⼦孫多起來，如同天上的星，海邊的
沙。你⼦孫必得著仇敵的城⾨， 

 

神沒有延遲賞賜祂僕⼈如此慷慨的犧牲。藉著公⽺被宰殺並焚燒成灰，它所預表的受害
⼈真實地死亡和毀滅了，神⼀看到這奧秘的死完成了，就賜給這忠魂⼼的恩典，遠⽐先前的
更⼤。要知道，從提到獻祭之後，所有的應許都⽌息了，聖經沒再提到如何應驗這些應許。
相反，這些聖潔的先祖們⾛在死亡⾥：殺掉以撒，神賜給他們的所有應許就會顯為枉然無⽤
了，因為他們看⾒⼀切都毀了。但⾚裸的信⼼不看重祝福和以往的恩惠，也不看重已得的應
許。假如他記得這些應許，這記憶只會加增他的死亡，因為他無法在⾃⼰裡⾯看它們，也無
法從中取⼀些為著⾃⼰。可⼀旦這祭完成了，魂⽣命被滅絕了，神就恢復⼀切的好，⽽且遠
⽐從前更多，但⽅式⼗分不同。因為⼈不再居功⾃傲地把美物據為⼰有，不再視為⼰物，⽽
是當做屬於神，⽽且在神裡⾯。 
當神對亞伯拉罕說，他的⼦孫必得著仇敵的城⾨，這是指明，從前眾仇敵對他極為敵對

和殘忍，如今他已經死⼰，於是發現⾃⼰變得如此強壯，遠勝過了仇敵，統治牠們，使他們
降服，正如從前他被他們拘禁⼀樣。因為“得著仇敵的城⾨”就是把仇敵囚禁在牠們居住的所
在地，成為牠們的主⼈。因此這些已經死⼰的⼈不會再懼怕⻤魔，因為他們既然已經⽤慷慨
的愛把⾃⼰毫無保留地棄絕給了神，神就親⾃使⻤魔都降服於他們。 

 

22:18 並且地上萬國都必因你的後裔得福，因為你聽從了我的話。’” 

 

這表明瞭神因著那些全⼼棄絕給祂的⼈，賜給眾⼈不可思議的諸般祝福。其中最⼤的祝
福就是讓耶穌基督成形在眾⼈⼼裡：因為萬國都必因祂得福。因此，正如保羅所說，“所應許
的原是向亞伯拉罕和他⼦孫說的。神並不是說眾⼦孫，指著許多⼈，乃是說你那⼀個⼦孫，
指著⼀個⼈，就是基督。” 

 

                                                     

 

第⼆⼗三章 
 

 

23:1 撒拉享壽⼀百⼆⼗七歲，這是撒拉⼀⽣的歲數。 

23:2 撒拉死在迦南地的基列亞巴，就是希伯侖，亞伯拉罕為她哀慟哭號。 



 55 

 

“信⼼”和“棄絕”運⾏了奧秘的死之後，這個“棄絕”本⾝也必須死：不是指它的本質需要
死，它的本質越完全，就越隱藏在神裡⾯。它必須死指的是它可以感知得到的部分，以及由
棄絕產⽣⾏動的容易性；因為這些仍是完全死⼰的障礙，必須除去。因此撒拉所預表的“棄
絕”死了，也就是說，這⼈藉著棄絕了⾃⼰，從⽽失去了繼續棄絕⾃⼰的能⼒：因為這⼈進⼊
神裡⾯，以完全貧窮的狀態住在神裡⾯，⽽“棄絕”⼀直幫助這⼈，直到這⼈進⼊神裡⾯為
⽌，這時“棄絕”就離開了這⼈。於是這⼈流淚，因為發現⾃⼰不再能棄絕⾃⼰了，因為他把
“能棄絕⾃⼰”當做死⼰的⼀個更確定無疑的記號，但當他已經堅⽴在完全貧窮並失去在神裡
⾯的狀態時，痛苦停⽌了，他不再感覺得到“棄絕”，但“棄絕”卻⽐以往任何時候都更純潔。 

 

23:3 後來亞伯拉罕從死⼈⾯前起來，對赫⼈說： 

23:4 “我在你們中間是外⼈，是寄居的，求你們在這裡給我⼀塊地，我好埋葬我的死⼈，
使她不在我眼前。” 

23:5 赫⼈回答亞伯拉罕說：“ 

23:6 我主請聽。你在我們中間是⼀位尊⼤的王⼦，只管在我們最好的墳地裡埋葬你的死
⼈，我們沒有⼀⼈不容你在他的墳地裡埋葬你的死⼈。” 

 

有神的王⼦們，也有這世界的王⼦們。那些屬世界的王⼦們只對⾃⼰的產業有權柄，然
⽽他們通常都是⾃⼰產業的奴僕：因為沒有產業，他們既不能存活，也無法⾃衛，更不能承
擔什麼。但神的王⼦們作為已經進⼊神⾃由的神的兒⼥們，即使是背井離鄉，也是強⼤⽽有
主宰權柄的。他們掌管每個⼈，並且不被任何⼈轄制。他們在⼈們中間是外⼈，但他們獨⽴
於周圍⼈，並且有⼀種特定的權柄和分量，讓⾒到他們的⼈驚訝並得益處。⼈們無法理解這
股神秘的⼒量，但景仰他們。這是因為他們帶著神性的印記，恰如王⼦們帶有⼈間權柄的印
記⼀樣。亞伯拉罕寬廣的信⼼讓他成為世上的外⼈和客旅，好讓他除了天國以外，沒有別的
國。他離開⽗家祖業，好讓神⾃⼰成為他的產業。亞伯拉罕無論寄居哪裡，都是有主權的王
⼦。他的獨⽴性顯明在所有場合。他使所有⼈富⾜，卻不從任何⼈收取什麼，正如他對所多
瑪王說的，“免得任何⼈說，我使亞伯蘭富⾜”。單單有神為產業的⼈是何其富⾜！信⼼的屬
性就是要變為貧窮，好成為富⾜，要剝奪萬物，好讓神⾃⼰成為我們的富⾜。⼤衛經歷了這
個⾚裸信⼼的有福情形，他說：“耶和華是我的產業，是我杯中的份”，然後⼜說：“⽤繩量給
我的地界，坐落在佳美之處。我的產業實在美好。”。 

 

 

 

                                                     

 

第⼆⼗四章 
 

 



 56 

24:1 亞伯拉罕年紀⽼邁，向來在⼀切事上耶和華都賜福給他。 

24:2 亞伯拉罕對管理他全業最⽼的僕⼈說：“請你把⼿放在我⼤腿底下。 

24:3 我要叫你指著耶和華天地的主起誓，不要為我兒⼦娶這迦南地中的⼥⼦為妻。 

24:4 你要往我本地本族去，為我的兒⼦以撒娶⼀個妻⼦。” 

 

這表明信⼼的堅持不懈，由於信⼼已經使⼈在神裡⾯得了堅⽴，就帶下各種各樣祝福，
因為從本質上與神聯合的⼈在神⾃⼰裡⾯被裝載了各樣美物；由於只有信⼼可以引導⼈進⼊
神⾃⼰裡⾯，因⽽⼈是藉著信⼼在凡事上得祝福。但只有當⼈已經很⽼的時候，神才賜給⼈
如此豐富寬廣的⼀個祝福，我指的是與神聯合完婚這件事。 
迦南地預表這個敗壞的世界。信⼼絕不會在迦南地聯姻：它願意與敬畏神的⼈聯合，儘

管所聯合的⼈可能⾛的是主動和複雜的道路：盼望這些⼈既已脫離了罪，它就能更容易把他

們變為和它⼀樣的純⼀（reduce them to its unity）。信⼼向它的所有⽼僕⼈們提倡這個⽬
標。信⼼最⽼的僕⼈是審慎，這是在信⼼的道路上最早開始服事信⼼的僕⼈，但如果這僕⼈
不知如何調整，⽇後必成為最麻煩的僕⼈，稍後我們會讀到。在信⼼道路之初，這僕⼈是最
早的僕⼈，也是最有必要的，因為“信⼼”引導⼈藉著⼀種聖潔的“審慎”把⾃⼰棄絕給神，這
“審慎“讓我們看⾒⾃⼰沒有處理好⾃⼰的事務，於是就藉著完全的棄絕把這些事務交托到神
⼿裡。據先賢們所⾔，這“審慎”是“聖者的知識”，因此它是⼀種真正的審慎。然⽽，“信⼼”看

⾒這“審慎”雖然迄今為⽌對它⼀直¬有幫助，但正在變得極為有害，因為棄絕給神之後，“信
⼼”想要與屬⼈的深謀遠慮（體現在⽴以利以謝為繼承⼈這件事上）聯合，讓“審慎”起誓，絕
不要讓靈程已深的內⾥⽣命與世界聯姻：否則必然形成所有混雜中最可憎的摻雜；要去進⼊
神兒⼥們（雖然他們尚⾛在主動和複雜的道路上）的鄉間，那裡是“信⼼”本⾝發源之地，要
在那裡給它兒⼦找對象。“信⼼”的兒⼦⽣於“棄絕”和“信⼼”，是⾛內⾥⽣命道路的，已經過上
了與神親密交通的奧秘⽣活。 

 

24:5 僕⼈對他說：“倘若⼥⼦不肯跟我到這地⽅來，我必須將你的兒⼦帶回你原出之地
嗎？” 

 

“審慎”深謀遠慮，早早就未⾬綢繆，考慮到假如那裡沒有⼈願意進⼊內⾥⽣命的道路（這
是信⼼渴望有的聯合），就把以撒所預表的靈程已深的⾛內⾥⽣命道路的⼈帶回到複雜的道
路上，不讓他繼續留在純⼀的道路上，雖然神在以撒出⽣前就在他⽗親⾥把他拉出了複雜的
道路。因為是信⼼在複雜道路中握住⼈，引導⼈進⼊與神聯合的純⼀道路，並把信⼼⾃⼰的
⽣命種⼦傳輸給這⼈，並把這⼈置於⼀個境地，使他脫離了總想要回到原出之地的傾向，⾄
少脫離了想要違背神命令和旨意的傾向。 

 

24:6 亞伯拉罕對他說：“你要謹慎，不要帶我的兒⼦回那裡去。 

24:7 耶和華天上的主，曾帶領我離開⽗家和本族的地，對我說話，向我起誓說：‘我要將
這地賜給你的後裔。’他必差遣使者在你⾯前，你就可以從那裡為我兒⼦娶⼀個妻⼦。 

 



 57 

信⼼從不棄絕這⼈，直到他進⼊神裡⾯，在神⾥，⼈會看⾒⾃⼰雖然失去了⼀切，卻在
與神完全合⼀中重新找到了⼀切，於是信⼼堅定地說：審慎啊，你要當⼼，不要帶我兒⼦回
到複雜的道路上，神已經以祂無限的良善把我們拉出了複雜的道路。我有信⼼，天地的主曾
帶領我離開複雜的道路，和在我出⽣之地與受造物的往來，祂向我起誓要賜給我這⽚“安息在
神裡⾯”之地，不光給我，也給我所有後裔，這些後裔將效法我引導以撒⾛的道路—把⾃⼰棄
絕和奉獻給神的⾄⾼旨意。主必差遣使者在你⾯前，安排妥當，好讓命定賜給我兒⼦的那位
配偶和忠實伴侶可以進⼊和以撒⼀樣的道路，並且同樣得到“安息在神裡⾯”之地，他們夫婦
必要把這地留給他們所⽣的後裔。這裡所說的使者指的是“天意”；屬靈的聯合就從這裡開
始。 

 

24:8 倘若⼥⼦不肯跟你來，我使你起的誓就與你無⼲了，只是不可帶我的兒⼦回那裡
去。” 

24:9 僕⼈就把⼿放在他主⼈亞伯拉罕的⼤腿底下，為這事向他起誓。 

 
“信⼼”對“審慎”說，如果選中的⼥⼦不來，你所起的誓就與你無⼲了，只是不可帶我的兒

⼦回那裡去，要留他在安息和聯合⾥，因為蒙揀選進⼊神安息的⼈，決不能以任何理由回到
複雜⾥。正如另⼀處聖經所說的：“如今你們若實在聽從我的話，遵守我的約，就要在萬⺠中
作屬我的⼦⺠，因為全地都是我的。你們要歸我作祭司的國度，為聖潔的國⺠。”於是，“審
慎”對“信⼼”起誓，決不把“棄絕⾃⼰的⼈”帶離他本來的道路。 

 

24:10 那僕⼈從他主⼈的駱駝⾥取了⼗匹駱駝，並帶些他主⼈各樣的財物，起⾝往美索不
達⽶亞去，到了拿鶴的城。 

 

他把財物放在⼗匹駱駝上，⼗匹駱駝代表要賜給摩⻄的⼗誡，⼗誡僅僅是⽤字句表達出
來，⾛內⾥⽣命道路的⼈從裡⾯遵守⼗誡，遠⽐從外⾯遵循得更完全。他給駱駝馱上主⼈各
樣財物，也就是說，這條道路引來了諸多恩典：愛⼼、信⼼，及所有其它美德構成了諸多豐
富，遮蓋了律法的嚴苛，並使之⽢甜：另外，駱駝們還給⼥⼦帶來了這個待嫁之家的所有財
富，沒有隱藏地讓她知道這條如此單純、⽽⼜如此豐富的道路⼀切的益處，好吸引她歡歡喜
喜地進⼊這條道路。⽶所波⼤⽶這個地⽅的⼈敬畏神，但仍在⾛複雜的道路。從那裡吸引⼀
些溫順的⼈，好把他們引⼊平安和與神聯合的國度。 

 

24:11 天將晚，眾⼥⼦出來打⽔的時候，他便叫駱駝跪在城外的⽔井那裡。 

24:12 他說：“耶和華我主⼈亞伯拉罕的神啊，求你施恩給我主⼈亞伯拉罕，使我今⽇遇
⾒好機會。 

 

僕⼈奉差引導這位⼥⼦（預表魂⽣命）脫離複雜的狀態，僕⼈是在傍晚時分到的，傍晚
指的是在她⼀天活動的結尾，她已經快要休息了；因為神差遣⼈在合適的時候指明單純的道
路 。這僕⼈在靠近⽔井的地⽅尋找她，也就是說，在她⽤盡全⼒操練禱告的時候，正如年輕
信徒常做的那樣，竭⼒要汲取恩典之⽔。僕⼈讓駱駝在城外休息：以表明來⾃被動信⼼的恩



 58 

典，不是在⼈躁動中，⽽是在⼈安歇中賜下的。然後，僕⼈向神禱告，雖然他完全屬神，卻
不提他⾃⼰，他只以主⼈亞伯拉罕的名義懇求神，因為他知道“信⼼”能得到⼀切。 

 

24:13 我現今站在井旁，城內居⺠的⼥⼦們正出來打⽔。 

24:14 我向哪⼀個⼥⼦說：‘請你拿下⽔瓶來，給我⽔喝。’她若說：‘請喝，我也給你的駱
駝喝。’願那⼥⼦就作你所預定給你僕⼈以撒的妻。這樣，我便知道你施恩給我主⼈了。” 

 

他請神在眾多⾛同樣道路的⼈當中，讓他認出神命定進⼊安息的那位⼥⼦。但他所求的
條件是全然美好奇妙的。他明⽩讓⼈⾛出複雜道路，進⼊與神合⼀的唯⼀⽅法就是愛；是這
愛要與棄絕⾃⼰的⼈聯合，是這愛讓⼈住在⼀種已被煉淨的愛中，以及模糊不清的信⼼中。
因此，這位僕⼈為以撒找的唯愛⽽已，不是普通的愛，⽽是⼀種豐盛的愛，適合為包含在亞
伯拉罕⾥的耶穌基督的群⽺飲⽔。這個奧秘需要⼤篇幅才能解釋明⽩。愛的慷慨讓⼈做的⽐
所求與他的更多，同樣，這愛打⽔，讓所有⼈各按所需，開懷暢飲。這段聖經很引⼈⼊勝，
讓⼈看⾒凡事都與裡⾯的引導相契合。以撒的妻⼦需要成為信⼼之⺠的⺟親和乳⺟：因此，
她要成為愛，也就是說，成為愛的絕佳預表，從她裡⾯湧流出愛給我們。 

 

24:15 話還沒有說完，不料，利百加肩頭上扛著⽔瓶出來。利百加是彼⼟利所⽣的，彼⼟
利是亞伯拉罕兄弟拿鶴妻⼦密迦的兒⼦。 

24:16 那⼥⼦容貌極其俊美，還是處⼥，也未曾有⼈親近她。她下到井旁，打滿了瓶，⼜
上來。 

 

神迅速垂聽那些出於信⼼的公正禱告！不等僕⼈禱告完，那年輕⼥⼦就⽴刻出來了。 
她容貌極其俊美：因為沒有什麼⽐愛更美麗，愛讓所有⼈都喜歡。她是處⼥：因為愛總

是純潔的，⽽且源頭是神⾃⼰，她在受造物當中⼀直保持⾃⼰的貞潔，不在與受造物的來往
中玷污⾃⼰。她下到井旁，打滿了瓶：愛總是伴隨著謙卑，倒空⾃⼰⽽被充滿：就像⽔泉，
越倒空⾃⼰，源頭—也就是神⾃⼰—越把新⽔賜給它。所以這奧秘隱含的兩個美德—愛和謙
卑—對於命定要棄絕⾃⼰，並與神合⼀的⼈是絕對必要的，因為愛的忠誠在於對別⼈總是豐
滿的，為⾃⼰卻無所保留；謙卑的完全就是要不住地倒空從神領受的恩典之⽔，把它們如同
領受時那樣純淨地歸還給神。 
聖經說，利百加打完⽔⼜上來：表明愛雖然對眾⼈都仁慈，卻沒有什麼能攔阻她：雖然

她可能離開得快，卻⼀直藉著有求必應地（甚⾄更迅捷地）⾏善，顯明她的本質。 

 

24:17 僕⼈跑上前去迎著她說：“求你將瓶⾥的⽔給我⼀點喝。” 

24:18 ⼥⼦說：“我主請喝。”就急忙拿下瓶來，托在⼿上給他喝。 

24:19 ⼥⼦給他喝了，就說：“我再為你的駱駝打⽔，叫駱駝也喝⾜。” 

24:20 她就急忙把瓶⾥的⽔倒在槽⾥，⼜跑到井旁打⽔，就為所有的駱駝打上⽔來。 

 

誰會不欽佩她做事的迅捷和恩典呢？她甚⾄願意給駱駝⽔喝，因為是愛澆灌律法並賦予
律法⽣命。這裡的駱駝預表律法。她⼀直打⽔，直到駱駝也喝⾜，因為律法沒有愛就是空洞



 59 

的：她⼀倒空瓶⼦，就從源頭⼜裝滿⽔，她⼀切豐富都是從源頭⽀取的。愛不滿⾜於⾔語：
她還有⾏動，實實在在地給所有駱駝⽔喝。 

 

24:21 那⼈定睛看她，⼀句話也不說，要曉得耶和華賜他通達的道路沒有。 

 

聖經說，他默觀她：因為他是出於信⼼之家，這家裡即使僕⼈們也都會默觀。他安靜地
定睛看她，顯明瞭默觀的安息和安靜；他這樣安靜地默觀，要曉得神讓他此⾏通達與否。他
並不盤問這年輕⼥⼦：他並不⽤複雜的談話來解決⼼中的疑惑。他只保持安息，這⽐任何處
⼼積慮都更容易得到解惑。同樣，他對她說話之前也先猶豫不說。 

 

24:22 駱駝喝⾜了，那⼈就拿⼀個⾦環，重兩捨客勒（另譯），兩個⾦鐲，重⼗捨客勒，
給了那⼥⼦， 

 

他把財寶給她，⽤實際⾏動讓她知道他想引她去的道路和地⽅，這裡⾏動遠勝過⾔語。
但他給了她什麼禮物呢？⽿環；為了讓她明⽩，現在她不需要別的，只需安靜地聽，這是他
要引她所去之地的做法。他還給了她鐲⼦，為了讓她明⽩，信⼼、安靜和善⾏都與愛密不可
分；她由此可以學習傾聽、⾏動和保持安靜。她接受了聘禮，表示只要“順從”許可，她就願
意進⼊這條道路。⽿環是⾦的，表明我們傾聽神時須有的純潔：每個⽿環只重⼀捨客勒，告
訴我們只聽神⾃⼰的，只聽祂聖潔的旨意。⽽⾦鐲重好幾捨客勒：因為美德和善⾏必須繁
多。專注⼒必須只放在神⾝上，但外在⾏動是延伸到所有對象。 

 

24:23 說：“請告訴我，你是誰的⼥兒？你⽗親家裡有我們住宿的地⽅沒有？” 

24:24 ⼥⼦說：“我是密迦與拿鶴之⼦彼⼟利的⼥兒。” 

24:25 ⼜說：“我們家裡⾜有糧草，也有住宿的地⽅。” 

 

審慎從不草率匆忙，審慎引導這僕⼈詢問這⼥⼦的家世，⼥⼦告訴了他。他問：“你⽗親
家裡有我們住宿的地⽅沒有？”“愛”從不空⼿，向他保證⽗親（預表神）家裡資源充⾜，也有
許多住處，可以很好地接待所有求助於她的⼈。 

 

24:26 那⼈就低頭向耶和華下拜， 

24:27 說：“耶和華我主⼈亞伯拉罕的神是應當稱頌的，因他不斷地以慈愛誠實待我主
⼈。⾄於我，耶和華在路上引領我，直⾛到我主⼈的兄弟家裡。” 

 

“審慎”敬拜神，欽佩”信⼼“從不缺乏真理，欽佩神如何讓“信⼼”諸事順利，因為沒有⽐信
⼼更直接的路徑。這位僕⼈盲⽬地跟隨信⼼，現在⼤為驚訝地發現，他被⼀條直路引到了最
嚮往之地，得到的遠超過所盼望的。這讓他公正地承認信⼼的道路何等真確、直接和有把
握。他不知道該更欽佩哪⼀個，是神各按其時安排每件事呢，還是信⼼慷慨地在模糊不清、
沒有把握情況下做每件事。他也看到了神如何⽤眾多恩典祝福了信⼼，於是禁不住敬拜神，
稱頌祂⼀切道路。 



 60 

 

24:29 利百加有⼀個哥哥，名叫拉班，看⾒⾦環，⼜看⾒⾦鐲在他妹⼦的⼿上，並聽⾒他
妹⼦利百加的話，說那⼈對我如此如此說。拉班就跑出來往井旁去，到那⼈跟前，⾒他仍站
在駱駝旁邊的井旁那裡， 

24:31 便對他說：“你這蒙耶和華賜福的，請進來，為什麼站在外邊？我已經收拾了房
屋，也為駱駝預備了地⽅。” 

 

拉班看⾒給他妹妹的聘禮，這些聘禮⾒證了信⼼的道路，於是拉班出來找那位引導他妹
妹的僕⼈，請他進屋。好⼼的⼈瞭解了有關這條道路的知識後，常會和拉班⼀樣的做法：他
們渴望也進⼊這條道路：他們歡歡喜喜接納這道路，並斷⾔他們已經盡了最⼤努⼒，預備好
了⼼房，接受這道路。 

 

24:33 把⾁擺在他⾯前（另譯），叫他吃，他卻說：“我不吃，等我說明⽩我的事情再
吃。”拉班說：“請說。” 

 

他們迅速地預備好⾁給他吃；但他很有⾒識和學習，就說：我不吃，等我說明⽩我的事
情再吃，因為這是神的旨意。哦，忠⼼的僕⼈，他忘了⾃⼰的利益和急需，只想著執⾏神的
意願 。 

 

24:34 他說：“我是亞伯拉罕的僕⼈。 

24:35 耶和華⼤⼤地賜福給我主⼈，使他昌⼤，⼜賜給他⽺群、⽜群、⾦銀、僕婢、駱駝
和驢。 

24:36 我主⼈的妻⼦撒拉年⽼的時候，給我主⼈⽣了⼀個兒⼦。我主⼈也將⼀切所有的都
給了這個兒⼦。 

 

當他細說他主⼈的富⾜，和神賜給他主⼈的恩惠，他頌揚了這條道路的宏偉，以及神如
何祝福這條道路，使之⾼過所有其它道路。因為“審慎”雖然在過程中很少親⾝經歷信⼼，但
他禁不住欽佩信⼼的成功。他宣告其源頭，並表明沒有什麼是對其隱藏的，因為信⼼把⼀切
所有的都給了這兒⼦。僕⼈⼜說，棄絕是這道路的⺟親和乳⺟。 
接下來，他復述了亞伯拉罕囑咐他的話，也復述了井旁的經歷，把信⼼的秘密都告訴他

們，好促使他們把⾃⼰交給信⼼。 

 

24:50 拉班和彼⼟利回答說：“這事乃出於耶和華，我們不能向你說好說⽍。 

24:51 看哪，利百加在你⾯前，可以將她帶去，照著耶和華所說的，給你主⼈的兒⼦為
妻。” 

 

⼀個內⾥⽣命之⼈⼝中發出如此⼤的恩典的果效，以致於他們無法拒絕他什麼，也不能
回答他什麼；他們禁不住承認⼀切都是出於神，神是他們難以抗拒的。這些親屬受制於⼀種



 61 

溫柔的壓⼒，迫使他們同意，然後“愛”就能與棄絕的道路聯合了。同時，新郎和新婦之間有
了全然神聖的屬靈婚姻，兩者的結合就結束了新婦在內⾥⽣命道路上的旅程，新婦幸福地失
去在神裡⾯。 

 

24:53 當下僕⼈拿出⾦器、銀器和⾐服送給利百加，⼜將寶物送給她哥哥和她⺟親。 

 

然後神展示祂⼀切豐富，以裝飾祂的佳偶，並使她富⾜。 
雖然神是全能的，神卻願意先徵得佳偶同意，然後才使她全然丟棄她先前的道路（由她

⽗家所預表）；並使她接受現在的道路，⽤純⼀引她進⼊裡⾯的深處。 

 

24:58 就叫了利百加來問她說：“你和這⼈同去嗎？”利百加說：“我去。” 

 

她⾃願去，毫不扭捏。這句簡單的話“我去”，⾜以表達⼀個開始學習⾛信⼼道路之⼈內⼼
的情形，這是全然單純的情形。 

 

24:60 他們就給利百加祝福說：“我們的妹⼦啊，願你作千萬⼈的⺟！願你的後裔得著仇
敵的城⾨！” 

 

利百加的親屬們因為利百加的緣故已經收到了相當多禮物，這告訴我們，與“愛”聯合是多
麼有益處；因為我們也有份於它的福分，⽽且所有與神極為寶愛之⼈相聯結的⼈都因這聯結
⽽得到⾮凡的恩典。隨後，他們給這親愛的妹妹許多祝福，祝願她結果累累，並得著仇敵的

城⾨，這個祝福也是神賜給亞伯拉罕的祝福，在第 22章 17節解釋過。 

 

24:62 以撒⾛在通往“活著和看⾒之井”的路上。（另譯） 

24:63 天將晚，以撒出來在⽥間默想，舉⽬⼀看，⾒來了些駱駝。 

 

以撒⾛向“活著和看⾒之井”，也就是說，⾛近神裡⾯的泉源，惟有神是永活的，看⾒⼀切
的。他在神⾥⾏⾛；因為這⼈靈魂的寬度沒有限量。他已經脫離了⾃⼰，以更好地讓⾃⼰被
神佔據。在與神的親密交契中，神給了他全然純潔的愛，這愛以⼀種牢固持久的聯鎖與他聯
合了。以撒感覺到她，就去⾒她。只有當⼀個⼈已經脫離了⾃⼰，別無他物，只被神佔據的
時候，神才把純愛賜給這⼈。這事只在“天將晚”，也就是⼈⽣後半段，經歷過極⼤勞苦艱⾟

（after great labours）之後，才會發⽣。 

 

24:64 利百加舉⽬看⾒以撒，就急忙下了駱駝， 

24:65 問那僕⼈說：“這⽥間⾛來迎接我們的是誰？”僕⼈說：“是我的主⼈。”利百加就拿
帕⼦蒙上臉。 

 



 62 

她急忙下了駱駝，⾛向以撒；但她⽤帕⼦蒙上臉，帕⼦指的是忠誠；她這樣裝束，去與
以撒結合。 

 

24:67 以撒便領利百加進了他⺟親撒拉的帳棚，娶了她為妻，並且愛她。以撒⾃從他⺟親
不在了，這才得了安慰。 

 

但以撒怎麼做？他在信⼼的道路上已經很進深，不依戀任何感官享受，因此他並沒有⾃
娛⾃樂地欣賞利百加的美貌，⽽是直接把她帶進他⺟親的帳篷；這是要讓她進⼊完全的棄
絕，撒拉⼀直預表完全的棄絕。“棄絕”這種稟性⼗分接近聯合，以及對配偶的享受。因此以
撒使利百加⾛棄絕的道路。但以撒已經知曉了愛的價值，愛讓⼈與神⾃⼰合⼀，於是以撒很
愛她，以致於忘了撒拉去世給他帶來的傷悲，撒拉去世預表的是失去“棄絕”，因為那時“棄絕”
對他已經變為無⽤，那時他已經藉著愛在神裡⾯成為完全⾚貧。 

 

 

                                                     

 

第⼆⼗五章 
 

 

25:1 亞伯拉罕⼜娶了⼀妻，名叫基⼟拉。 

25:5 亞伯拉罕將⼀切所有的都給了以撒。 

25:6 亞伯拉罕把財物分給他庶出的眾⼦，趁著⾃⼰還在世的時候，打發他們離開他的兒
⼦以撒，往東⽅去。 

 

亞伯拉罕還⽣了其他兒⼥，但他們都無份於繼承產業。信⼼有許多兒⼥，他給他們⼀些
財物；但唯獨以撒，⾚裸的“信⼼”和盲⽬的“棄絕”之⼦，是他⼀切財富的繼承⼈。那些⾛其它
道路的⼈作為僕⼈可以得⼀份，但住處與他不同：以撒的待遇是獨⽣⼦的待遇，完全以神⾃
⼰為他的產業，因為神是“信⼼”和“棄絕”的產業，以撒是從“信⼼”和“棄絕”⽽⽣的。沒有⼈可
以在被奪去⼀切扶持和⼀切⼰利之前，達到享受神的境地。 

 

25:8 亞伯拉罕壽⾼年邁，氣絕⽽死，歸到他列祖（原⽂作“本⺠”）那裡。 

25:9 他兩個兒⼦以撒、以實瑪利把他埋葬在⿆⽐拉洞⾥。這洞在幔利前，赫⼈瑣轄的兒
⼦以弗侖的⽥中， 

25:10 就是亞伯拉罕向赫⼈買的那塊⽥。亞伯拉罕和他妻⼦撒拉都葬在那裡。 

25:11 亞伯拉罕死了以後，神賜福給他的兒⼦以撒。以撒靠近“活著和看⾒之井” 居住。
（另譯） 

 



 63 

亞伯拉罕預表信⼼，他引導兒⼦藉著棄絕和⾚裸的信⼼進⼊神⾃⼰裡⾯之後，就把他兒
⼦和“愛”結合了，然後亞伯拉罕就開始衰微，信⼼本⾝死了。這位先祖已經從本質上進⼊了
他兒⼦裡⾯，藉著兒⼦⼜進⼊他所有後裔裡⾯，對於已經進⼊神⾃⼰裡⾯的⼈來說，所有對
信⼼的看⾒，以及所有對這光的使⽤都如同已死、已葬：因為等我們到了終點的時候，⼀切
⽅式⽅法，即使是最必要和最聖潔的⽅式⽅法，都完結了。然後這⼈就無需做什麼，只需純
潔、單純地享受神⾃⼰裡⾯那純潔的愛。然後就是使徒的⽣命，這個階段⼈既是純⼀的，⼜
是複雜的。因為正如神⾏作萬事時並不出離祂⾃⼰，或者說祂的純⼀，這些到了使徒⽣命階
段的⼈也是如此，外⾯做事時並不脫離他們與神的合⼀。到達了神⾃⼰裡⾯以後，“棄絕”和
“信⼼”都被留在了同⼀個地⽅。 
以撒在⽗親去世後繼續和妻⼦留在這個地⽅；因為對以撒這樣的⼈來說，即使他周遊世

界，也不可能有其它居所；因為他即使環遊世界，也不會出離本位：因此這段聖經第⼗⼀節
⼜說，“亞伯拉罕死了以後，神祝福他的兒⼦以撒。以撒靠近‘活著和看⾒之井’居住”。 

 

25:21 以撒因他妻⼦不⽣育，就為她祈求耶和華。耶和華應允他的祈求，他的妻⼦利百加
就懷了孕。 

 

只與神合⼀的“愛”享有安全的安息，若不是神興起的環境把她從淺睡中叫醒，她是不會再
想著結果⼦的事；因為她裡⾯已經擁有了⼀切福分。她的丈夫以撒祈禱，神⽴刻就應允了他
的祈求，賜給他兩個孩⼦，這兩個孩⼦後來成了截然不同的兩個⺠族。⼀些天使們在天堂沈
淪了；耶穌基督所陪伴的⼀個使徒也滅亡了；這裡，“愛”似乎懷上了⼀個墮落的⼈。 
但是，凡事都為著榮耀神，為著蒙揀選之⼈得益處，因此“愛”懷上了⼀族聖潔的國⺠，同

時也懷上了⼀族墮落的國⺠，這⺠將要試煉那⺠，並使之受苦。要懷上並⽣產預定的族類，
就要同時懷上並⽣產逼迫和⼗字架。這族聖潔的國⺠在⾒到⽇光之前就受逼迫，出⽣前就遭
遇粗魯的攻擊。蒙揀選之⼈無處可免⼗字架，神讓他們隨處可遇⼗字架。他們⽣來就有，成
⻑過程中有，到死都必然有⼗字架。 

 

25:22 孩⼦們在她腹中彼此相爭，她就說：“若是這樣，我為什麼活著呢？（或作“我為什
麼如此呢”）？”她就去求問耶和華。 

 

在神的道路上尚未堅固的她看⾒逼迫來了，就感到痛苦，這痛苦迫使她尋求神。這是聖
徒們敬虔的傳統：遇到疑惑和難處的時候尋求神，因為他們全⼼信靠神。所有先賢們在這⼀
點上的榜樣會讓基督徒們羞愧，因為多數時候基督徒們只求問世⼈或慾望。 

 

25:23 耶和華對她說：“兩國在你腹內，兩族要從你⾝上出來，這族必強於那族，將來⼤
的要服事⼩的。” 

 

神安慰她，告訴她這樣安排是必要的；等祂許可惡⼈試煉選⺠之後，惡⼈就必降服於選
⺠；選⺠因受辱似乎是卑微的，但將來要成為眾仇敵的主⼈。 

 

25:24 ⽣產的⽇⼦到了，腹中果然是雙⼦。 



 64 

 

那⽇腹中果然是雙⼦：逼迫者和受逼迫者；主⼈和僕⼈（位置將會對調）。逼迫者是⾃
⼰慾望的奴隸；⽽受逼迫者享有美好的⾃由和平安。義⼈和惡⼈的確都是在神權能的⺟腹中
創造的，然⽽惡⼈不停敵對神和義⼈。“罪”使這兩者區分開來。 

 

25:25 先產的⾝體發紅，渾⾝有⽑，如同⽪⾐，他們就給他起名叫以掃（“以掃”就是“有
⽑”的意思）。 

 

那逼迫⼈的先出來，他的外貌和他未來的性情⼀樣凶猛；他將會變為野蠻和殘忍，甚⾄
他的⾝體上都帶有天⽣凶猛的標記。 

 

25:27 兩個孩⼦漸漸⻑⼤，以掃善於打獵，常在⽥野；雅各為⼈安靜，常住在帳棚⾥。 

 

以掃在動物⾝上練習殘忍地追殺；⽽以掃為⼈安靜單純，品嘗獨處的安息，提前效法耶
穌基督，操練退回和禱告，然後才致⼒於外在⾏動。恩典引⼈退回和安息，直到神的呼召迫
使我們出來⾏動。 

 

25:28 以撒愛以掃，因為常吃他的野味；利百加卻愛雅各。 

 

以撒為了⾃⼰的某些利益⽽喜愛以掃。罕有⼈做事純粹出於恩典，完全不求⾃⼰的益
處。最聖潔的⼈有時在擇友的事上也會犯錯誤：無論有多⼩的⼰利摻雜在其中，⼈的選擇也
會變得不完全。但“愛”喜歡雅各，因為雅各合神⼼意；因為她的愛不摻雜有⾃⼰的利益，因
此她的愛伴隨著正義，由公平所維持。 

 

25:30 以掃對雅各說：“我累昏了，求你把這紅湯給我喝。”因此以掃⼜叫以東（“以東”就
是“紅”的意思）。 

25:31 雅各說：“你今⽇把⻑⼦的名分賣給我吧！” 

25:33 雅各說：“你今⽇對我起誓吧！”以掃就對他起了誓，把⻑⼦的名分賣給雅各。 

 

這是神的奇妙作為，使他所造的⼈(即使是最悖逆的⼈)為祂的計劃服務。每件事的發⽣彷
彿都是預先計劃好的，⽽且是以最⾃然的安排發⽣了。神許可以掃失去⻑⼦名分，為了⼝腹
之欲，為了喝點紅⾖湯，把⻑⼦名分賣給了弟弟。這⼀切看來是⾮常考慮不周，不合情理，
卻服務於神的計劃，神從不違背我們的⾃由意志，但神柔和地引導萬事萬物朝他們的終點前
進。 

 

 

                                                     



 65 

 

第⼆⼗六章 
 

 

26:1 在亞伯拉罕的⽇⼦，那地有⼀次飢荒；這時⼜有飢荒。以撒就往基拉⽿去，到⾮利
⼠⼈的王亞⽐⽶勒那裡。 

26:2 耶和華向以撒顯現，說：“你不要下埃及去，要住在我所指示你的地。 

26:3 你寄居在這地，我必與你同在，賜福給你，因為我要將這些地都賜給你和你的後
裔。我必堅定我向你⽗亞伯拉罕所起的誓。 

26:4 我要加增你的後裔，像天上的星那樣多；⼜要將這些地都賜給你的後裔。並且地上
萬國必因你的後裔得福； 

 

無論⼈達到了什麼樣恩典的程度，常會經歷各種剝奪，可⽐喻為飢荒。到了⼀定的時
候，當我們不再有⾃⼰的意志時，即使遍地（遍地指的是⼈能感知的部分）飢荒，我們也不
再感到苦楚，因為我們仍有個什麼在供應⼀切所需，是神的意志完全滿⾜了我們。另有⼀種
飢荒，叫做“對似乎必要之事物的完全剝奪”：不是這裡所說的，⾄少不是以撒所經歷的。但
我們把這段經⽂中所說的飢荒理解為神使⼈經歷的⼀個階段，為要使⼈脫離⾃⼰，完全失去
在神裡⾯。以撒在此所經歷的飢荒引導他離開神吩咐他所住之地。他去哪裡呢？去⼀⽚陌⽣
之地；因為有時他發現⾃⼰對⾃⼰很陌⽣。他作為⼀個移居者住在那裡，不是永遠安頓在那
裡，他後來要擁有的地⽅才是久居之地。 
神不許他下埃及。這段話對我們很有教育意義。在剝奪的時候，即使是最極端的飢荒，

我們也⼀定不要通過⾃⼰的努⼒使⾃⼰脫離所受的痛苦；⽽是要⽤許多的耐⼼住在神給我們
所定的地⽅，直到祂親⾃使我們脫離苦楚。然⽽神對那完全棄絕⾃⼰給祂的⼈應許說，祂會
與他同在，無論他⾝在何處，境況如何。神給的這個應許對於受苦的⼈來說，豈⾮充⾜有餘
嗎？神再次保證，祂會賜給他應許之地，也就是⼈在神裡⾯的永固狀態，成為“模成神形像” 

（transformation）。 

神不僅是給以撒，⽽且是給所有像他⼀樣願意毫無保留把⾃⼰交給神所有旨意的⼈；神
甚⾄應許將來必有許多他的後裔會⾛和他⼀樣的道路 。這段經⽂中說，“萬國都必因以撒的
那個後裔得福”，那後裔指的就是耶穌基督，⼀切恩典和福分都包含在祂裡⾯。 

 

26:6 以撒就住在基拉⽿。 

26:7 那地⽅的⼈問到他的妻⼦，他便說：“那是我的妹⼦。”原來他怕說：“是我的妻⼦。”
他⼼裡想：“恐怕這地⽅的⼈為利百加的緣故殺我，因為她容貌俊美。” 

 

類似情形下，以撒做了和他⽗親同樣的應答，說妻⼦利百加是他妹妹，以此保住⾃⼰性
命。雖然這裡似乎有虛假，但他實際上並沒有撒謊，因為希伯來語中的兄弟代表親戚，希伯
來⼈習慣把⾄親的親屬稱為弟兄或姐妹。利百加和以撒就是這樣的⾄親。因此在福⾳書中，
我們主耶穌的親屬也被稱為祂的弟兄們。這個舉動看似屬⼈，實藏奧秘。有時這些奧秘讓那



 66 

些⾛內⾥⽣命道路的⼈明⽩：這個舉動不僅不會削弱神話語的尊威，⽽且會⽤最⼤的信⼼尊
榮了神的話。 

 

26:8 他在那裡住了許久。有⼀天，⾮利⼠⼈的王亞⽐⽶勒從窗⼾⾥往外觀看，⾒以撒和
他的妻⼦利百加戲玩。 

26:9 亞⽐⽶勒召了以撒來，對他說：“她實在是你的妻⼦，你怎麼說她是你的妹⼦？”以
撒說：“我⼼裡想，恐怕我因她⽽死。” 

 

亞⽐⽶勒對以撒善意的判斷，反襯出那些凡事都急於指責之⼈的魯莽，他們誹謗⼈憑著
聖潔的⾃由所做的頂無辜的舉動。 

 

26:10 亞⽐⽶勒說：“你向我們作的是什麼事呢？⺠中險些有⼈和你的妻同寢，把我們陷
在罪⾥。” 

26:11 於是亞⽐⽶勒曉諭眾⺠說：“凡沾著這個⼈，或是他妻⼦的，定要把他治死。” 

 

誰會不稱羨神對那些完全棄絕給祂之⼈的庇護呢？神顧到他們⼀切所需；神使⼈採取最
⼤化的防範措施，以保護他們的安全。神甚⾄化他們的失誤為他們的益處和祝福。以撒的妻
⼦有了王的命令，豈不是⽐從前更安全嗎？ 

 

26:12 以撒在那地耕種，那⼀年有百倍的收成。耶和華賜福給他， 

26:14 他有⽺群⽜群，⼜有許多僕⼈，⾮利⼠⼈就嫉妒他。 

 

這是使徒⽣命的進展；⼈享受在神⾃⼰裡⾯的安息很⻑⼀段時間之後，就開始撒種，果
實不會很快出現，但隨後就有⼀百倍的收成。 
這引來普通⼈的嫉妒，因為他們的勞苦沒有換來這麼⼤的成功。這是因為他們是為⾃⼰

作⼯，或者⾄少在他們最為聖潔的⼯作中摻雜有他們⾃⼰的利益興趣，因此他們所得的祝福
遠不及毫無⼰利之⼈。當我們只為神勞苦的時候，是神親⾃在作⼯，如果是神⾃⼰在作⼯，
難道祂會不祝福祂的⼯作嗎？ 

 

26:15 當他⽗親亞伯拉罕在世的⽇⼦，他⽗親的僕⼈所挖的井，⾮利⼠⼈全都塞住，填滿
了⼟。 

 

這些居功⾃利的⼈逼迫那些達到使徒⽣命階段的⼈，塞住信⼼所挖的井，信⼼由他們的
⽗親所預表。這些逼迫者竭⼒要毀滅⽔源—最純粹的信⼼所挖的井，控告他們傳播邪道謬
論；因為無法譴責他們的道德，於是攻擊他們的信仰，努⼒⽤⼟蓋住井，也就是說，把惡意
捏造的事物強加在他們敬虔可靠的⾔論上。 

 

26:17 以撒就離開那裡，在基拉⽿⾕⽀搭帳棚，住在那裡。 



 67 

26:18 當他⽗親亞伯拉罕在世之⽇所挖的⽔井，因⾮利⼠⼈在亞伯拉罕死後塞住了，以撒
就重新挖出來，仍照他⽗親所叫的，叫那些井的名字。 

 

神的這些僕⼈經常被迫離開，去別處挖井，井⾥總有信⼼找到的⽔，這⽔總是適於澆灌
樂意成為他們屬靈兒⼥的⼈，他們知道如何分⽔給他們。我們也看到，以撒對信⼼所建⽴的
事物不做任何發明或更改，連名字也不改。 

 

26:19 以撒的僕⼈在⾕中挖井，便得了⼀⼝活⽔井。 

26:20 基拉⽿的牧⼈與以撒的牧⼈爭競，說：“這⽔是我們的。”以撒就給那井起名叫埃
⾊，因為他們和他相爭（埃⾊就是相爭的意思）。 

 

在為神做的⼯上，太多⼈歸功於⾃⼰，渴求榮耀，像這些牧⼈⼀樣，他們並不知道這地
⽅有活⽔，直到以撒發現了活⽔。以撒⽤不少功夫挖出活⽔井之後，他們就與他相爭，宣稱
這井是⾃⼰的。但以撒是個道德典範，並不與他們爭競；他平和地撤離，把井留給他們，這

正是在福⾳真理（Gospel）來臨前就實踐了福⾳真理。完全的愛就在於不依戀⾃⼰所寶愛和
有⽤的⼈事物，無論誰看重利益過於和平的，必然失去愛。 

 

26:22 以撒離開那裡，⼜挖了⼀⼝井，他們不為這井爭競了，他就給那井起名叫利河伯
（就是“寬闊”的意思）。他說：“耶和華現在給我們寬闊之地，我們必在這地昌盛。” 

 

以撒兩次撤離都出於同樣的原因，他只佔據無⼈與他爭競的⽔，因為對他來說，平靜安
寧的⽔是必要的：由於他魂裡⾯的度量是寬廣的，外在的東⻄不再能限制這度量。傳福⾳者
也應如此。要在沒有辯論和爭競的地⽅挖井，除⾮神給機會，否則絕不離開這些地⽅。由於
他的魂是⼤的，沒有什麼能使之窄⼩，因此他的職事也決不能受任何轄制。信⼼和福⾳真理
的純潔既然是出於神⾃⼰，神是完全和平的君，我們就只能在這樣的地⽅挖井：⽔能被完全
純潔地接受，⽽且我們能安靜地擁有⽔。 

 

26:24 當夜耶和華向他顯現，說：“我是你⽗親亞伯拉罕的神，不要懼怕！因為我與你同
在，要賜福給你，並要為我僕⼈亞伯拉罕的緣故，使你的後裔繁多。” 

 

以撒找到這些安寧的⽔井之後，神當夜向他顯現，消除他的懼怕，應許與他同在。神對
他說：“我是你⽗親亞伯拉罕的神，不要懼怕，因為我與你同在。”神也藉這顯現使他歡喜，
讓他知道⾃⼰很喜悅他提前實踐了神兒⼦給我們的教導：“只是我告訴你們，不要與惡⼈作
對。”我們談不上為神放棄了什麼，無論多⼩的事物，但祂親⾃補償：我們越多放棄⾃⼰，神
就越接近我們。 

 

26:25 以撒就在那裡築了⼀座壇，求告耶和華的名，並且⽀搭帳棚。他的僕⼈便在那裡挖
了⼀⼝井。 



 68 

 

神的這個應許引導這些到了使徒⽣命階段的⼈在他們已找到的這個安寧之地向神獻祭，
並⽀搭帳棚，住在那裡，結出神想要的⼀切果實。 

 

26:32 那⼀天以撒的僕⼈來，將挖井的事告訴他，說：“我們得了⽔了。” 

26:33 他就給那井起名叫示巴，因此那城叫作別是巴（意為“豐富”），直到今⽇。 

 

神⼤⼤祝福祂的使徒們的⼯作，應許照著他們的信⼼賜給他們無限量屬靈的兒⼥。因此
在安寧中所挖的這井，極為豐富地供應活⽔，配受“豐富”這名。無論誰照著神的吩咐勞苦，
都必然在神裡⾯找到活⽔的源泉。 

 

 

                                                     

 

第⼆⼗七章 
 

 

27:6 利百加就對她兒⼦雅各說：“我聽⾒你⽗親對你哥哥以掃說： 

27:7 ‘你去把野獸帶來，作成美味給我吃，我好在未死之先，在耶和華⾯前給你祝福。’ 

27:8 現在我兒，你要照著我所吩咐你的，聽從我的話。 

27:9 你到⽺群⾥去，給我拿兩只肥⼭⽺羔來，我便照你⽗親所愛的，給他作成美味。 

27:10 你拿到你⽗親那裡給他吃，使他在未死之先給你祝福。 

 

利百加的這個做法很屬神，從她的例⼦不難看出，像她這樣已經在神⾃⼰裡⾯，在愛⾥
得了堅⽴的⼈，即使看起來似乎是在做錯事，實則是憑著神的感動在做事。神⽤了這位⺟親
的愛⼦⼼切，以及這個兒⼦的忠⼼安於獨處，來執⾏祂的計劃，實現祂的應許。按著神與先
祖們所⽴的規矩，凡事都有賴於這位⽗親的祝福；神使這祝福很⾃然地落到雅各⾝上。這裡
沒有謊⾔；從天然⼀⾯看，從恩典⼀⾯看，都符合實際：雅各已經從哥哥那裡得到了⻑⼦名
分，更何況他裡⾯屬靈光景是優越的，因為他持續住在與神聯合的情形中，⽽且他即將成為
內⾥⽣命和被聖化之⼈的⽗，神⾃⼰—耶穌基督—也要從他⽽⽣，因此他可以名副其實地告
訴⽗親以撒，他是⻑⼦。 

 

27:11 雅各對他⺟親利百加說：“我哥哥以掃渾⾝是有⽑的，我⾝上是光滑的。 

27:12 倘若我⽗親摸著我，必以我為欺哄⼈的，我就招咒詛，不得祝福。” 

27:13 他⺟親對他說：“我兒，你招的咒詛歸到我⾝上。你只管聽我的話，去把⽺羔給我
拿來。” 

 



 69 

雅各的懼怕源於他的正直。⾛內在道路，⽽且內⼼清潔的⼈懼怕最⼩的彎路過於懼怕死
亡。然⽽順從使他們安⼼。此外，像雅各這樣內⾥的、真棄絕⾃⼰的⼈，說完理由就知⾜
了，隨後就棄絕⾃⼰，不再嘀咕或懼怕。所有信⼼和棄絕的⼈都是這樣⾏。神也讓他們諸事
順利，即使有時他們犯錯、做荒唐事，也是如此。但雅各的這件特殊事，純粹是個奧秘。 

 

27:15 利百加⼜把家裡所存⼤兒⼦以掃上好的⾐服給他⼩兒⼦雅各穿上， 

27:16 ⼜⽤⼭⽺羔⽪包在雅各的⼿上和頸項的光滑處， 

27:21 以撒對雅各說：“我兒，你近前來，我摸摸你，知道你真是我的兒⼦以掃不是？” 

27:22 雅各就挨近他⽗親以撒。以撒摸著他說：“聲⾳是雅各的聲⾳，⼿卻是以掃的⼿。” 

27:23 以撒就辨不出他來。因為他⼿上有⽑，像他哥哥以掃的⼿⼀樣，就給他祝福。 

 

神把這些⾛內⾥⽣命道路的信徒隱藏在像以掃那樣的⽪囊⾥，也就是說，藏在最普通的
⽣活⾥。外⾯看沒有任何特別之處，從⾐著也認不出他們來。但唯有從⾔談能辨認出他們。
受造者說受造者的⾔語，但被聖化的⼈⼝中只說神的話語，他們都說同⼀種語⾔。⼈可以都
有以掃的⽪膚和⾐著，但只有被聖化的⼈能有雅各的聲⾳。讓他們說神教導他們的話之外的
語⾔是不可能的。他們能適應每個⼈，並且只要神許可，他們很容易順應別⼈的願望。但⾄
於他們的⾔語，⼀向如此，無⼈能使他們更改。聖先祖以撒啊，你怎麼可能通過觸摸來認出
雅各呢？你難道不曉得只有聲⾳可以認出他嗎？但也許你明⽩神的計劃，當你認出雅各的聲
⾳，就許可事情照著神的安排進⾏下去：不過我們必須持守聖經的話，聖經說，“你辨認不出
他來”，神許可如此，為要實現祂的計劃。 

 

27:27 他就上前與⽗親親嘴。他⽗親⼀聞他⾐服上的⾹氣，就給他祝福，說：“我兒的⾹
氣如同耶和華賜福之⽥地的⾹氣⼀樣。 

27:29 願多⺠事奉你，多國跪拜你；願你作你弟兄的主,你⺟親的兒⼦向你跪拜。凡咒詛
你的，願他受咒詛；為你祝福的，願他蒙福。” 

 
他使雅各作他弟兄，以及他⺟親的兒⼦們的主。由此我們知道，默觀的⽣活是上好的，

也的確被舉升到了活躍⽣活之上，正如耶穌基督親⾃替抹⼤拉的⾺利亞說話：“⾺利亞已經揀
選那上好的福分，是不能奪去的”。 
這裡也清楚說明，那些⾃愛之⼈對默觀之⼈所發出的指責聲和逼迫，神都明察秋毫。祂

⽤咒詛威脅那些惡待默觀之⼈的⼈，應許要祝福那些尊重並效法默觀之⼈的⼈，因為沒有⼈
⽐默觀之⼈的愛更為純淨，無⼈⽐他們更蒙神珍愛。神甚⾄稱他們為“合神⼼意的⼈”，看他
們為祂“眼中的瞳仁”，因為他們毫無保留地把⾃⼰棄絕給神所有旨意，給了神地位可以在他
們裡⾯掌權作王。 

 

27:31 也作了美味，拿來給他⽗親，說：“請⽗親起來，吃你兒⼦的野味，好給我祝福。” 

27:32 他⽗親以撒對他說：“你是誰？”他說：“我是你的⻑⼦以掃。” 

27:33 以撒就⼤⼤地戰兢說：“你未來之先，是誰得了野味拿來給我呢？我已經吃了，為
他祝福，他將來也必蒙福。” 



 70 

 

以撒極為吃驚。先知不總是有預⾔的靈，有時他們天然的舉動也能被神⽤來完成祂的奧
秘計劃。但也有⼀種可能：以撒那時明⽩了藏在其中的奧秘，於是就堅定不改他所做的，堅
持讓預表活躍⽣活的以掃⼀直處於預表默觀⽣活的雅各之下。 

 

27:34 以掃聽了他⽗親的話，就放聲痛哭，說：“我⽗啊！求你也為我祝福。” 

27:35 以撒說：“你兄弟已經⽤詭計來將你的福分奪去了。” 

 

以撒甚⾄不為這個錯誤悔改，利百加也不為這個從表⾯看明顯的過錯⽽悔改。因為住在
神裡⾯的⼈無法從神之外看任何事物，因此他們無法把任何事歸因於受造物，⽽是爬得更
⾼，以屬神的⽅式使⽤萬事。⼀個⼈實在屬神的最可靠標記就是，遇凡事，即使是最讓⼈困
惑混亂的事，靈⾥也巋然不動，這是罕⾒的素質。 

 

27:36 以掃說：“他名雅各豈不是正對嗎？因為他欺騙了我兩次，他從前奪了我⻑⼦的名
分；你看，他現在⼜奪了我的福分。”以掃⼜說：“你沒有留下為我可祝的福嗎？” 

27:37 以撒回答以掃說：“我已⽴他為你的主，使他的弟兄都給他作僕⼈，並賜他五穀新
酒可以養⽣。我兒，現在我還能為你作什麼呢？” 

 

因著雅各出⽣時抓住哥哥的腳跟，所以給他起名叫雅各，意思是“抓奪”。這裡以掃提到雅
各的名字，以此來抱怨弟弟⽤詭計讓他猝不及防。的確，雅各取代了他，但名正⾔順，因為
從多個⻆度看這名分都該歸於雅各。儘管以掃發牢騷，但以撒仍認定⾃⼰的作為，再次宣告
他使活躍⽣活服從默觀⽣活。因為儘管活躍⽣活是必要的，也有其果效，但活躍⽣活把默觀
⽣活視為其完全和終點；因為⼀切善⼯都只歸向於對神的享受，⽽這是默觀者的份。因此
說，⼤的必服事⼩的：因為活躍⽣活是起初操練的，但它次於接下來的默觀⽣活，正如⼿段
從屬於⽬的⼀樣。 

 

27:41 以掃因他⽗親給雅各祝的福，就怨恨雅各，⼼裡說：“為我⽗親居喪的⽇⼦近了，
到那時候，我要殺我的兄弟雅各。” 

27:42 有⼈把利百加⼤兒⼦以掃的話告訴利百加，她就打發⼈去，叫了她⼩兒⼦雅各來，
對他說：“你哥哥以掃想要殺你，報仇雪恨。 

27:43 現在我兒，你要聽我的話，起來逃往哈蘭我哥哥拉班那裡去， 

 

默觀者相對於過活躍⽣活者的優勢引來了後者的嫉妒，後者⾒前者受寵並佔先，就興起
對前者的逼迫，這就實在顯明活躍⽣活者在諸般敬虔的事⼯中很⼤程度上是尋求⾃⼰的益
處，⽽不是單單顧到神的權益。 
但利百加所預表的“愛”表現出她全然屬天的審慎，她因兄弟倆道路不同⽽把兩者分開。其

實，當這兩條道路按照神為多⼈得益處⽽制定的從屬關係，統⼀在同⼀個⼈裡⾯時，是可以
和諧共處的 。但這兩條道路難以和諧統⼀在⾛不同道路的多個⼈⾝上，因為過活躍⽣活之⼈
的複雜和忙亂，無法容忍默觀者的簡純和安息。 



 71 

 

27:46 利百加對以撒說：“我因這赫⼈的⼥⼦，連性命都厭煩了；倘若雅各也娶赫⼈的⼥
⼦為妻，像這些⼀樣，我活著還有什麼益處呢？” 

 

活躍⽣活經常與屬⼈及屬感官的⽣活聯合。不知不覺把祈禱和活動摻和在⼀切的⼈，⾏
動⽅式慣常是⾮常屬⼈和天然的，他們有時⽐眾所周知的罪⼈更危險地陷於天性之中。如今
“愛”作為活躍⽣活和默觀⽣活的⺟親，埋怨這種聯合讓她極其難過，衰弱無⼒，正在漸漸摧
毀她的⽣命。因此她說：“我連性命都厭煩了”，彷彿在說，我因這惱⼈的聯合都不想活了。 

雖然上述聯合讓她很煩惱，但當屬⼈⽣活（human life）與默觀⽣活聯合起來的時候就遠
⽐這可怕得多：因為天性的惡毒甚⾄把靈的喜悅都變成敗壞，無法相信天性的惡毒與靈性摻
混的時候，感染⾯有多深遠。屬⼈⽣活與活躍⽣活結合還沒有那麼糟糕，當天性隱藏在最美
麗的藉⼝之下時，就更危險得多。這導致“愛”說：“倘若雅各（默觀者）與天性聯合，結出不
潔的果⼦，也就是既從⾁體，⼜從靈⽽⽣的果⼦，我就不想活了。”的確，屬靈⼈變得屬⾁體
時，會⽤⽐最壞的罪⼈和⼤有缺點的⼈更殘酷的⽅式毀滅“愛”的⽣命。因此保羅警告說：“你
們既靠聖靈⼊⾨，如今還靠⾁⾝成全嗎？” 

 

 

 

                                                     

 

第⼆⼗⼋章 
 

 

28:1 以撒叫了雅各來，給他祝福，並囑咐他說：“你不要娶迦南的⼥⼦為妻。 

28:2 你起⾝往巴旦亞蘭去，到你外祖彼⼟利家裡，在你⺟舅拉班的⼥兒中娶⼀⼥為妻。 

28:3 願全能的神賜福給你，使你⽣養眾多，成為多族， 

 

以撒祝福了他兒⼦雅各—真默觀者及棄絕給神作為之⼈的典範，之後以撒就禁⽌雅各與
屬⼈和屬⾁體的⽣活聯合，這與他所得的恩典不相容。於是，以撒指示雅各要脫離⼰（離開
所住之地預表脫離⼰），在他⺟舅拉班的⼥兒中娶⼀⼥為妻，彷彿以撒是說：絕不要與屬⼈
和屬⾁體的⽣活聯合，只和“愛“相近的⼈聯合。你要與“愛”有新的聯結，因為雖然“愛”⽣了
你，如果你不保持與愛聯結，你仍可能會失去愛。我們必須和純愛聯合，不與天然的愛，屬
⼈的或屬⾁體的⽣命聯合。如果你與純愛聯合，就會得到許許多多祝福，如此神聖的婚姻會
產⽣純潔⼜豐富的後裔。 
雅各在後來的世代會成為多國之⽗，正如他在之前的世代就已經是多國之⽗⼀樣，他是

所有卓爾不凡的默觀者的⽗。但當這內在的靈將來擴展到全地，世界已被它更新，他的境況
就⼤有不同了。神啊，請你差遣這內在的靈到全地，全地就會煥然⼀新了！讓這內在的靈安
歇在你普遍恩典的眾⽔之上，它會交通給它們⼀種極為豐富的結果⼦能⼒。這內在的靈就是



 72 

愛和祈禱，如果它不能點活我們魂的官能及它們的果效，說明我們魂的官能本⾝就是荒涼不
結果⼦的，對別⼈也沒有成效或影響⼒；但如果這⽣命的靈激勵推動了我們，那我們的⼯作
就真的配得上神；因神看重這些⼯作，所以就賜下祂的祝福，藉著神的祝福這些⼯作使我們
成聖，也有助於其他很多⼈的成聖。 

 

28:11 到了⼀個地⽅，因為太陽落了，就在那裡住宿，便拾起那地⽅的⼀塊⽯頭枕在頭
下，在那裡躺臥睡了， 

 

這個與神相愛並聯合的⼈，發現沒有什麼攔阻他安息在神裡⾯。他的旅程從不打斷他的
安息，他的安息也從不攔阻他⾏⾛。雅各停在路上，席地⽽睡。他拾起地上的⼀塊⽯頭枕在
頭下，這⽯頭預表耶穌基督，他唯⼀的扶持。他輕輕躺在地上睡了，因為神把這安息和默觀
之地應許給了這屬靈的族類，也就是所有默觀之⼈，他們更喜歡安息在這地上，雖然是硬

的，但⽐陌⽣之地(strange ground)強。 

如此聖潔之⽗的後裔也總是這樣，他們有和⼤衛⼀樣的感受：“我們怎能在外邦(strange 

land)唱耶和華的歌呢?”我們怎能安息在⼀條複雜的道路上呢？我們⽣來是為著在默觀中安息
並與神聯合的呀。 

⽇落後，雅各睡了，進⼊了愛的極樂（ecstacy）中：只有熄滅了天然的光，⼈才能進⼊
純粹從神來的光；後天習得的必須讓位於神要澆灌在裡⾯的。 

 

28:12 夢⾒⼀個梯⼦⽴在地上，梯⼦的頂端頂著天，有神的使者在梯⼦上，上去下來。 

28:13 耶和華安歇在梯⼦頂端，說：“我是耶和華你祖亞伯拉罕的神，也是以撒的神。我
要將你現在所躺臥之地賜給你和你的後裔。”（另譯） 

 

雅各進⼊了⼀種奧秘的睡眠，看⾒⼀個梯⼦⽴於這安息之地，梯⼦的頂端頂著天；神安
歇在梯⼦頂端。這梯⼦底部⽴於這安息之地，頂部⽤於安息在神⾃⼰裡⾯，這梯⼦代表了從
默觀的安息成⻑到安息在神⾃⼰裡⾯的過程中，必然經歷的不同⽣命階段。這個過程很漫
⻑。這些全然像天使⼀樣的⼈，上去下來，因為即使是上升的階段對他們來說也經常變成下
降的階段，有時是表⾯看下降了，有時是真下降了。但凡事對他們來說都相等無異，因為他
們⾮常清楚如何使⽤萬事：那就是把⼀切與⾃⼰有關的都棄絕給神。梯⼦頂端在天上，在神
⾃⼰裡⾯，因為聖經說，神安歇在梯⼦頂端。這意味著這些升升降降的過程多⽅⾯地引向
神，⼀旦達到了神⾃⼰那裡，這些過程就全停⽌了。正如⼀個⼈藉著梯⼦爬到了⽬的地，梯
⼦就無⽤了。 
神安歇在梯⼦頂端。⽤全能的⼿臂托住並維持宇宙的神難道會靠在哪裡嗎？是的，因為

神發現⾃⼰很享受安歇在那些藉著完全死⼰、失去⼀切⼿段，已經達到了最後階段，也就是
他們⽣命的源頭—神那裡—的⼈裡⾯。對神來說，有什麼⽐安歇在⼀個單單安歇在祂裡⾯之
⼈的裡⾯更讓神滿⾜呢？神這樣做是安息在祂⾃⼰裡⾯了，因為這⼈在祂以外別無所有。 
神安歇在這奧秘的梯⼦頂端這件事也告訴我們，⼈是神藉著創造，從神⽽出的，沿著這

些階梯降到地上，過著不潔的⽣活；同樣，⼈若要歸回到神裡⾯，就必須沿著下降時⾛的路
原路返回。這想法讓許多奧秘主義者說，⼈若要藉著完全的聯合重歸神裡⾯，就必須達到起



 73 

初受造時的純潔，也就是說，去掉所有的瑕疵和居功⾃利（propriety）。⽤梯⼦來表述這件
事再貼切⾃然不過，要達於神，就必須達到起初從神那裡下降時的⾼度。 
神就是在此應許這安息之地不光要賜給雅各這樣最初的奧秘主義者，也要賜給所有他們

的後裔；以及所有願意⾛這同樣道路的⼈，就是像雅各⼀樣願意在默觀中安息，能夠沿著梯
⼦⼀直上達於神的⼈。因此，神對雅各說：“我要將你現在所躺臥之地賜給你和你的後裔”；
因為這是梯⼦所⽴之地：否則這應許從字⾯直接理解就顯得太⼩了，因為雅各當時只是在⼀
塊很⼩的地上躺臥。 

 

28:14 你的後裔必像地上的塵沙那樣（直譯），必向東⻄南北開展。地上萬族必因你和你
的後裔得福。 

 

神應許雅各，這內⾥⽣命的⼦⺠必像地上的塵沙那樣多。“地上的塵沙”可以從數量⻆度理
解，也可以從這⺠的素質⻆度理解。從數量上看，神應許他，這⼦⺠的數量要⼤⼤繁增，以
致於任何地⽅都會有⼀些這樣的⼈存在，每個國家都有，這已經成為事實，⽽且將來也會⼀

直如此，無論哪個地⽅都能找到⼀些內⾥⽣命的⼈。從素質上看，他們的魂⽣命（soul）被
滅絕到無有的地步，像塵⼟。因此聖經並沒有說：“他們必像地上的塵⼟那樣多”，否則就只
是指數量多。聖經是說：“像塵⼟那樣”，塵⼟很好地預表了他們死⼰的情形。 

 

28:15 我也與你同在。你無論往哪裡去，我必保佑你，領你歸回這地，總不離棄你，直到
我成全了向你所應許的。” 

 

神應許會親⾃保護雅各，並領他歸回這地：藉此陳明，是神要親⾃引領⼈在⽅⽅⾯⾯棄
絕給祂，直到祂使他們歸回祂⾃⼰，也就是他們的出⽣地。 

 

28:16 雅各睡醒了，說：“耶和華真在這裡！我竟不知道。” 

 

當雅各從奧秘的睡眠中醒來，說，“神真在這地⽅，我竟不知道！”並⾮他不知道神無處不
在；⽽是因為靈程到了這地步的⼈沈浸在平安和聯合⾥，信⼼⾚裸地引導著他們，以致於他
們擁有神，卻不思索他們擁有神這個事實，沒有這個意識。只有某些時刻例外：神讓他們略
感知到祂⾃⼰，彷彿喚醒⼀個正在深睡眠的⼈。信⼼和棄絕使他們盲⽬，正如太陽的強光讓
⼈炫⽬，以致於他們無法分辨出關於神的⼀切。恰如⼀個⼈在空氣中觀看並呼吸，卻並不想
著⾃⼰看⾒了，也呼吸著空氣，因為他不思索這事。這些⼈雖然全然被神浸透，卻不假思
索，因為神把他們的情形向他們隱藏；因此這條道路被稱為奧秘的，意思就是隱秘和察覺不
到的。 

 

28:17 就懼怕說：“這地⽅何等可畏！這不是別的，乃是神的殿，也是天的⾨。” 

 

聖經說，雅各懼怕並喊道：這地⽅何等可畏！這是在他知道了這些蒙揀選的⼈要達天⾨
必須經歷諸般極端苦難之後發出的慨嘆。這天⾨裡⾯有什麼可怕的呢？他⼀進去就會發現這



 74 

是榮耀的居所，滿有喜樂贊美。然⽽，他喊道：這地⽅何等可畏可怕！這指的就是神的殿和
天的⾨。他豈不該照著常理說：“這地⽅多麼可羨慕！如此可愛迷⼈，因為這是神的殿和天的
⾨！”但此時此刻，他領悟的多於他所要表達的，他樂意這樣說。他知道⾃⼰必要受的⼀切
苦，以及神引導⼈通向天⾨必經的奇特道路；但他沒有多說什麼，因為有些奧秘是不許⼈說
的。 

 

28:18 雅各清早起來，把所枕的⽯頭⽴作柱⼦，澆油在上⾯。 

28:20 雅各許願說：“神若與我同在，在我所⾏的路上引領我（另譯），⼜給我⻝物吃，
⾐服穿， 

28:21 使我平平安安地回到我⽗親的家，我就必以耶和華為我的神。 

28:22 我所⽴為柱⼦的⽯頭也必作神的殿，凡你所賜給我的，我必將⼗分之⼀獻給你。” 

 

這個柱⼦要為後裔做紀念，告訴他們雅各在這裡的所遇和所知。 
正是我們在這條如此晦暗不明的道路上所得知識的性質讓我們懼怕和躊躇。⽽且，在信

⼼和棄絕的道路上，我們既不要停留在異象、話語、恩惠上，也不要停留在任何讓⾃⼰有確

信、得寬慰的任何事物上，因為這種確據（assurance）會妨礙進程。神願意雅各，也願意我
們都明⽩這點，所以雅各這個榜樣沒有停留在他⾒過的任何事物上，甚⾄不停留在神對他說
的話上，⽽是勇敢地超越萬事，只停在神安排的每⼀個時刻。對於把⾃⼰棄絕給神的⼈來
說，神才是他們唯⼀的、沒有確據的確據。雅各⾃⾔⾃語：“神若⼀直與我同在，在我所⾏的
路上引領我”，在這條極為危險和錯綜複雜的路上保護我脫離罪；我就必承認祂是我的神。儘
管我盲⽬地把⾃⼰交托給祂的旨意，⼀路都單單求祂的引領，不求別的引領，但直到我平平
安安回到我⽗的家中，也就是說，歸回我起源之地的安息，我才能完全確信並經歷到祂是我
的神，因為這道路的晦暗總會讓我處於⼀種失衡狀態。 
但⼀塊⽯頭怎能稱作“神的殿”呢？因為⽯頭預表奧秘的安息，在這安息中，萬事皆隱藏，

⼈已經穿越了⼀切奧秘的曠野，到達了神⾃⼰裡⾯，享受著宇宙中罕有的幸福快樂。這⼈為
⾃⼰，也為別⼈發出呼聲：這奧秘的道路確定無疑是神的居所。 

 

 

 

                                                     

 

第⼆⼗九章 
 

 

29:9 雅各正和他們說話的時候，拉結領著她⽗親的⽺來了，因為那些⽺是她牧放的。 

29:10 雅各看⾒⺟舅拉班的⼥兒拉結和⺟舅拉班的⽺群，就上前把⽯頭轉離井⼝，飲他⺟
舅拉班的⽺群。 

 



 75 

此處，雅各把⽔給拉結⽤；彼時，是利百加把⽔給以撒的僕⼈和駱駝飲⽤。這區別揭示
了⼀個很深的奧秘：雅各和拉結在⽔傾倒出來的此時此刻，還沒有為屬靈婚姻預備好。拉結
還沒有屬靈⽣命的跡象；因此雅各⾃⼰必須讓⽔流動，因為那應許是因他⽗親的緣故賜給他
的。另外，拉結將會是不孕不育的，雖然她後來和雅各⽣下兩個⼤族，然⽽活⽔的源頭—耶
穌基督—不會由她⽽⽣，⽽是從雅各⽽⽣，所以是雅各供應⽔—⽔預表救恩和成聖的恩典，
這兩樣恩典後來都由那位全世界的救主耶穌基督賜下。⽽利百加既然是耶穌基督這個賜⽣命
純淨之⽔的⼀個源頭，她可以代表以撒，供應⽔給僕⼈以利謝所代表的眾百姓。雅各向拉結
盡牧⽺⼈的職分，因為他在耶穌基督⾥，或者說，耶穌基督這真正的牧者在他裡⾯，耶穌要
⽤磐⽯所出之⽔飲群⽺。 

 

29:11 雅各與拉結親嘴，就放聲⽽哭。 

 

雅各吻拉結，表示他與她聯合，藉此使她與信⼼的道路和⽣活相聯結。雅各預感到，雖
然拉結極其美麗和善良，但她永不會有機會在眾⼈的靈魂中誕下耶穌基督，所以放聲⼤哭。
雅各對她的愛摻雜著天然，本⾝就會攔阻這誕⽣，說明雖然別的⽣命可能很聖潔，看起來滿
了各樣美德，但使徒⽣命需要有⽐任何其他⽣命更⼤的純潔度和更完全的剝奪。 

 

29:20 雅各就為拉結服事了七年。他因為深愛拉結，就看這七年如同幾天。 

 

雅各對拉結天然的愛是⼀種軟弱，神許可這位聖潔的先祖有天然的愛，因此雅各存著娶
拉結的盼望服事了七年，這七年不被數算，如同幾天⼀樣。但像雅各這樣剛毅性格之⼈的這
類軟弱也能為神的計劃服務，對於死⼰是有⽤的，好讓他們適合⼗字架，同時預備他們成為
使徒的⽣命，使徒⽣命是由利亞所預表的⼗字架賜下的。默觀（由拉結所預表）的⽢甜本⾝
永不能產⽣有屬靈結果⼦能⼒、使⼈得益的使徒⽣命。必須是⼗字架才能產⽣使徒⽣命。祈
禱必須加上⼗字架，才能產⽣這些恩典的果效：⼗字架傾倒耶穌基督的寶⾎到祈禱的腹中，
好使之結果⼦；祈禱把神的靈從天上吸引下來，傾倒在我們的⼗字架上，使之分別為聖。 

 

29:21 雅各對拉班說：“⽇期已經滿了，求你把我的妻⼦給我，我好與她同房。” 

29:22 拉班就擺設筵席，請⿑了那地⽅的眾⼈。 

29:23 到晚上，拉班將⼥兒利亞送來給雅各，雅各就與她同房。 

 

神滿有良善，欣然“哄騙”了我們。祂先是讓我們愛上內在的⽢甜，後來當我們眷戀裡⾯的
⽢甜，以為可以靠著它們滿⾜度⽇，神就⽤⼗字架代替了內在的⽢甜。拉結所預表的內在安
慰總是令⼈愉悅的，⼈因著不忠和軟弱⽽混亂地迷戀它們。神許可⼈迷戀⼀時，並多多賜給
⼈內在安慰，但這是為了預備⼈忍受祂要給的⼗字架。 

 

29:24 拉班⼜將婢⼥悉帕給⼥兒利亞作使⼥。 

29:25 到了早晨，雅各⼀看是利亞，就對拉班說：“你向我作的是什麼事呢？我服事你，
不是為拉結嗎？你為什麼欺哄我呢？” 



 76 

 

在內⾥⽣命啓蒙階段，⽩天我們愛的是拉結；當信⼼的⿊夜來臨的時候，夜裡擁有的是
利亞。信⼼愛利亞，因為她能結果累累；天然⼈愛拉結，因為她美麗。利亞眼睛無神，但她
在靜夜安眠中和拉結⼀樣可悅，甚⾄更美好可悅。當⼈反思⼗字架時，看它是醜陋的。但在
聯合的安息中擁有⼗字架的⼈不回想它時，會發現其中有許多愉悅，和最⼤的⽢甜帶給⼈的
愉悅⼀樣多。⾃愛是為了諸般⽢甜⽽服事神，渴望永遠擁有⽢甜，卻發現只剩下無味可厭和
⼗字架，於是向神發怨⾔。⾃愛說：“你為我們⻑時間服事你⽽應許給我的獎賞是什麼呢？我
本以為之後你會賜給我許多屬靈慰藉，可你給我的只是患難和苦楚！怎麼會有這麼意想不到
的變化呢？” 

 

29:26 拉班說：“⼤⼥兒還沒有給⼈，先把⼩⼥兒給⼈，在我們這地⽅沒有這規矩。 

29:27 你為這個滿了七⽇，我就把那個也給你，你再為她服事我七年。” 

29:28 雅各就如此⾏。滿了利亞的七⽇，拉班便將⼥兒拉結給雅各為妻。 

 

神對這⼈滿了憐恤，安慰他，對他說：你忍受我分給你的苦楚只需要不多⽇，然後我就
讓你真正地、親密地擁有⽢甜，你從前只是外在地、偶然地擁有它⽽已。但得到這快樂以前

必先有悲傷；因為在我眼中，⼗字架擁有天賦神權（birth right），必須經歷⼗字架才能有這
樣親密和持久的愉悅；因為今⽣所有的享受都是極⼩的事，我給你，只是因著你的軟弱；我
應許給你永恆的⽢甜，但你略嘗這永恆⽢甜之後，就要再服事我七年，為這無法估量的美物
付出⼀些勞苦。 

 

29:30 雅各也與拉結同房，並且愛拉結勝似愛利亞，於是⼜服事了拉班七年。 

 

在真理的道路上有待⻑進的⼈喜愛愉悅，過於喜愛⼗字架：這極⼤地阻礙了他們的⻑
進。神許可這些事發⽣在雅各⾝上，為要教導我們，正如那位偉⼤的使徒宣告的：“聖經都是
神所默示的…於教訓，督責，使⼈歸正，教導⼈學義，都是有益的。” 

 

29:31 耶和華⾒利亞失寵（原⽂作“被恨”。下同），就使她⽣育，拉結卻不⽣育。 

29:32 利亞懷孕⽣⼦，就給他起名叫流便（就是“有兒⼦”的意思），因⽽說：“耶和華看⾒
我的苦情，如今我的丈夫必愛我。” 

 

⼗字架雖然這麼不令⼈喜悅，也不招⼈喜歡，卻總是結果累累，所以有啓示的⼈會喜愛
⼗字架勝過⼀切；但⽢甜只給⼈帶來⼀種表⾯上的歡愉，實則沒有⽣育能⼒，⽽⼗字架表⾯
是苦，實則存有無法⾔喻的優勢。 
利亞所代表的⼗字架表達了她的為⺟之樂，盼望與她聯合的丈夫既然看⾒她能⽣育，就

把本該給予她的尊重都給她。然⽽她並沒有因⽣⼦就得意忘形，⽽是意識到這都是從神來
的，是神賜給她這優勢，把她從失寵的落魄地位抬舉上來，於是利亞忠⼼地把這榮耀都歸於
神。必須按照果⼦來看待⼗字架：感官無法嘗到這些果⼦，但靈憑信能發現它們。 

 



 77 

29:33 她⼜懷孕⽣⼦，就說：“耶和華因為聽⾒我失寵，所以⼜賜給我這個兒⼦。”於是給
他起名叫⻄緬（就是“聽⾒”的意思）。 

29:34 她⼜懷孕⽣⼦，起名叫利未（就是“聯合”的意思），說：“我給丈夫⽣了三個兒⼦，
他必與我聯合。” 

 

奇怪的是，⼗字架有這麼多益處，卻很難讓⾃⼰被⼈愛。利亞⽣下了祭司族類，以及⾄
⾼者⾁⾝的祖先，可她仍是失寵。⽣第⼀個兒⼦後，她只是盼著⾃⼰少⼀些被憎惡；⽣第⼆
個兒⼦後，她盼望⾃⼰值得被愛；但第三次⽣了利未，也就是⾄⾼神的祭司以後，她以為⾃
⼰會得到⻘睞，丈夫已經更有智慧了，丈夫會渴望與她聯合。 

 

29:35 她⼜懷孕⽣⼦，說：“這回我要贊美耶和華。”因此給他起名叫猶⼤（就是“贊美”的
意思）。這才停了⽣育。 

 

但第四次，她只是贊美神，這就是宣告耶穌基督是在猶⼤裡⾯，要從猶⼤⽽⽣。由於在
耶穌基督⾥，所有願望都找到了歸宿和得以完成，因此⽣了猶⼤以後，她的⽣育就停了。 
⼗字架因為⽣下這樣⾼貴之⼦⽽歡喜雀躍，看⾃⼰⾼過所有受造之物，於是她不再提起

雅各，沒有再像前三次那樣顯露出對擁有雅各的渴望；⽽只是看了看如此⾼貴的兒⼦，就喊
道：這回我要贊美神，地上不再有什麼能捆鎖住我的⼼！⼗字架能產⽣的最⼤果效，就是全
世界的救恩，也就是她剛⽣下的，當耶穌基督在⼗字架上流出寶⾎，神和世⼈就和好了。 

 

 

                                                     

 

第三⼗章 
 

 

30:1 拉結⾒⾃⼰不給雅各⽣⼦，就嫉妒她姐姐，對雅各說：“你給我孩⼦，不然我就死
了。” 

30:2 雅各向拉結⽣氣，說：“叫你不⽣育的是神，我豈能代替他作主呢？” 

 

“⽢甜”，雖說是屬靈的⽢甜，卻想擁有“⼗字架”才有的優勢；她厭倦了⾃⼰的不結果⼦，

就對擁有她的⼈說: 讓我結果⼦，不然我就死；為什麼⼗字架把優勢都佔盡了？她盼望要麼
不復存在，要麼有份於⼗字架的結果⼦能⼒。雅各看⾒“⽢甜”道路如此缺乏堅固性，就⽣氣
了，告訴她，只有神可以讓⼈⽣育。利亞預表⼗字架，拉結預表屬靈慰藉，⼗字架和屬靈慰
藉試煉著同⼀個⼈，正如利亞和拉結同時試煉丈夫雅各⼀樣。要想在這些試煉中保持忠⼼，
我們必須相等無異地從神⼿中領受它們，並且只在神裡⾯看它們。 

 



 78 

30:3 拉結說：“有我的使⼥辟拉在這裡，你可以與她同房，使她⽣⼦在我膝下，我便因她
也得孩⼦（“得孩⼦”原⽂作“被建⽴”）。 

30:4 拉結就把她的使⼥辟拉給丈夫為妾，雅各便與她同房， 

30:5 辟拉就懷孕給雅各⽣了⼀個兒⼦。 

 

拉結⾒⾃⼰沒有⽣育能⼒，就訴諸於她的使⼥。同樣，享受著默觀之⽢甜的⼈⾒⾃⼰毫
無能⼒，就常求助於⼀個僕⼈，也就是⽤某些外在善⼯，來得到果⼦。她⽤愛⼼的⼯作來慰
藉⾃⼰，給⾃⼰提供了⼀個天然的扶持。 

 

30:14 割⿆⼦的時候，流便往⽥裡去，尋⾒⾵茄，拿來給他⺟親利亞。拉結對利亞說：
“請你把你兒⼦的⾵茄給我些。” 

30:15 利亞說：“你奪了我的丈夫還算⼩事嗎？你⼜要奪我兒⼦的⾵茄嗎？”拉結說：“為你
兒⼦的⾵茄，今夜他可以與你同寢。” 

 

和後來的信⼼道路的⽣命相⽐，整個亮光道路 的⽣命不過是嬰兒和軟弱的⽣命。拉結⼗
分孩⼦氣，她喜愛美麗可悅、散髮芬芳的⾵茄，看⾵茄⽐真實擁有她丈夫更重要。滿有感官
享樂傾向的靈性軟弱之⼈在這點上很像她：他們喜愛⽢甜過於喜愛堅固，堅固指的就是擁有
神⾃⼰，超越神所賜的⼀切。 

 

30:16 到了晚上，雅各從⽥裡回來，利亞出來迎接他，說：“你要與我同寢，因為我實在
⽤我兒⼦的⾵茄把你雇下了。”那⼀夜，雅各就與她同寢。 

30:17 神應允了利亞，她就懷孕，給雅各⽣了第五個兒⼦。 

 

被⼗字架錘鍊得堅強⽽寬宏的⼈，⽢願捨棄⼀切歡愉和外在的東⻄，換得對配偶的真實
擁有，正如利亞所⾏的：因此神為這樣公義的選擇再次祝福她，⼜賜給她兩個兒⼦和⼀個⼥
兒。這也描述了棄絕⼀切給神的⼈，已經藉著倒空⼀切恩賜獲得了擁有神的權利，於是歡樂
地跑到神⾯前，告訴神，她配得擁有祂。 

 

30:22 神顧念拉結，應允了她，使她能⽣育。 

30:23 拉結懷孕⽣⼦，說：“神除去了我的羞恥。” 

 

神有無限的良善，祂凡事都回報，顧念軟弱之⼈的軟弱，善待他們。祂同情拉結，使她
做了⺟親。這教導我們，這些有諸般恩典和可感知眷顧的⼈在⽣涯末了變得成熟，結了⼀些
果⼦；於是極其喜樂，說神使他們脫離了卑微地位。但他們的果⼦和⾛⼗字架道路之⼈所結
的果⼦在數量上或質量上都無法相⽐。 

 

30:25 拉結⽣約瑟之後，雅各對拉班說：“請打發我⾛，叫我回到我本鄉本⼟去。 

 



 79 

亮光和⽢甜的道路結出果⼦，也就是從外在產⽣⼀些反映其美麗的標記，因為這些果⼦
帶有其⺟親的美麗。這⼈⼀看⾒如此美麗的果⼦，⾺上就熱切期望離開這最初的道路，引他
們進⼊棄絕的道路。因此雅各催促拉班讓⾃⼰⾛，彷彿雅各明⽩他的孩⼦們如果在這⽚⼟地
寄居更久，就可能沾染異鄉⾵俗，會形成⼀種危險的摻雜。 

 

 

 

第三⼗⼀章 
 

 

31:3 耶和華對雅各說：“你要回你祖你⽗之地，到你親族那裡去，我必與你同在。” 

 
神對雅各有特殊的看顧，祂⽤為⽗的悉⼼把雅各保守在祂旨意運⾏之中，親⾃吩咐雅各

回到他祖他⽗之地：免得他因為極其富⾜就被引誘進⼊別的道路。神再次應許雅各，祂必在
他⼀切勞苦中與他同在，直到他被神引領回到所出之地，也就是安息在神裡⾯之地。在那之
前，總會有令⼈懼怕的變更發⽣。 

 

31:8 他若說：‘有點的歸你作⼯價’，⽺群所⽣的都有點；他若說：‘有紋的歸你作⼯價’，
⽺群所⽣的都有紋。 

 

雅各的⽺有各種顏⾊；這是為要教導我們，在⼈永久性地到達神裡⾯之前，總會不斷有
變化，時⽽是⼀種光景，時⽽是另⼀種光景；有時裡⾯有平安，有時煩亂。只有當⼈達到神
裡⾯，與神聯合後才不再變化：因⼈已經達到了起初受造時的純潔和單純。 

 

31:13 我是伯特利的神，你在那裡⽤油澆過柱⼦，向我許過願。現今你起來離開這地，回
你本地去吧！” 

 

神說，要記得你向我許願的那根柱⼦，我應許要引導你到那裡，因為那是你的出⽣地。
我希望把你帶回到那裡，好讓你失去在我裡⾯，使你流回到你所出之源。 

 

31:18 ⼜帶著他在巴旦亞蘭所得的⼀切牲畜和財物，往迦南地他⽗親以撒那裡去了。 

31:19 當時拉班剪⽺⽑去了，拉結偷了他⽗親家中的神像。 

 

雅各帶著屬於他的⼀切，不留⼀物；但我們從拉結偷東⻄可以看出，亮光道路的⼈在完
全剝奪這件事上離那些被⼗字架引導的⼈差得有多遠。前者總要帶著某些偶像，總有某些依
戀，後者則沒有。利亞除了孩⼦以外什麼也沒帶，神滿⾜了她⼀切所需，她有神就夠。 

 



 80 

31:22 到第三⽇，有⼈告訴拉班：“雅各逃跑了。” 

31:23 拉班帶領他的眾弟兄去追趕，追了七⽇，在基列⼭就追上了。 

31:24 夜間，神到亞蘭⼈拉班那裡，在夢中對他說：“你要⼩⼼！不可與雅各說好說⽍。” 

 

誰會不羨慕神對棄絕給祂之⼈的看顧呢？祂攔阻最⼩的以外發⽣在他們⾝上，甚⾄不吝
惜⽤啓示或神跡保護他們脫離逼迫者的惡待，就像我們在這裡所看到的，神拯救雅各和他全
家脫離拉班的忿怒。 

 

31:37 你摸遍了我⼀切的傢具，你搜出什麼來呢？可以放在你我弟兄⾯前，叫他們在你我
中間辨別辨別。 

31:38 我在你家這⼆⼗年，你的⺟綿⽺、⺟⼭⽺沒有掉過胎。你群中的公⽺，我沒有吃
過； 

31:39 被野獸撕裂的，我沒有帶來給你，是我⾃⼰賠上。無論是⽩⽇，是⿊夜，被偷去
的，你都向我索要。 

31:40 我⽩⽇受盡乾熱，⿊夜受盡寒霜，不得合眼睡著，我常是這樣。 

31:41 我這⼆⼗年在你家裡，為你的兩個⼥兒服事你⼗四年，為你的⽺群服事你六年，你
⼜⼗次改了我的⼯價。 

 

看看好牧⼈的素質，他不傷害⽺群，不讓仇敵拿⾛什麼；為群⽺⽢冒危險，為它們捨
命；以群⽺的⼀切權益為念，擔負所有可能臨到它們的傷害。聖經中不容易找到⼀個預表，
⽐雅各更滿有牧⼈耶穌基督的形像，更具備所有真牧⼈該具備的素質。⼈若不像雅各⼀樣有
深厚的內⾥⽣命，在神⾥剛強，就不要誇⼝⾃⼰完全有能⼒履⾏所有這些偉⼤的職責。 

 

 

 

                                                     

 

第三⼗⼆章 
 

32:1 雅各仍舊⾏路，神的使者遇⾒他。 

 

天使給的這個慰藉是為了使⼈做好打硬仗的準備，這些硬仗是⼈在進⼊神之前必須忍受
的。⼈要擔⼼的不再是從⼈來的逼迫，⽽是神⾃⼰；但⾸先必須忍受的是地上敵⼈的攻擊，
這只是接下來另⼀種爭戰的前奏，另⼀種爭戰沒什麼好怕的，因為還是未知：看得⾒的爭戰
只是表⾯上的，⼈懼怕；真正的爭戰因為不為⼈知，所以⼈不懼怕。 

 



 81 

32:6 所打發的⼈回到雅各那裡，說：“我們到了你哥哥以掃那裡，他帶著四百⼈，正迎著
你來。” 

32:7 雅各就甚懼怕，⽽且愁煩，便把那與他同在的⼈⼝和⽺群、⽜群、駱駝分作兩隊， 

 

我們經常為⼀種想象中的禍患⽽苦惱，卻在真正的爭戰中堅定不移：同樣，雅各極其害
怕⾒以掃，其實以掃後來⼀點沒有傷害到他；但雅各還沒有開始擔⼼神為他預備的許多其它
爭戰，將來雅各要靠著神的特殊幫助從這些爭戰中歡樂有福地⾛出來。 

 

32:9 雅各說：“耶和華我祖亞伯拉罕的神，我⽗親以撒的神啊，你曾對我說：‘回你本地本
族去，我要厚待你。’ 

32:10 你向僕⼈所施的⼀切慈愛和誠實，我⼀點也不配得。我先前只拿著我的杖過這約旦
河，如今我卻成了兩隊了。 

 

雅各在患難中轉向神，這說明痛苦和患難是多麼有⽤處。它們使⼈想起神以往的眷顧，
不僅讓⼈得安慰，也增加⼈對神的信⼼。雅各向神提起神所有的應許：他並沒有抱怨，他只
是向神傾訴神曾給他的⼀切祝福，懇求神不要讓這些變為無⽤。 
他懇求神幫助的⽅式是這麼強有⼒，同時⼜溫柔，寥寥幾句，表達的含義卻勝過千⾔萬

語。經歷迷茫和悲傷的他正好代表沿著信⼼和棄絕道路歸向神這本源的⼈。死亡的恐懼扎住
他，死亡似乎不可避免。但他怕什麼樣的死呢？怕由罪引起的死。他知道⾃⼰以往常常勝過
罪這個仇敵，他已經管住了罪，排擠掉了罪；但如今⾒⾃⼰即將落⼊罪的⼿裡，他並不懷疑
⾃⼰會反擊，確信⾃⼰不會給罪留地步，但他似乎就是沒有能⼒避免淪陷。於是這可憐的⼈
既然四⾯受壓，就提醒神，是神讓他進⼊這道路的，他⼀直盲⽬地遵從神；已經全然把⾃⼰
棄絕給神；然後他懇求神保護他。他還對神說，他的先祖們也⾛同樣的道路，為這緣故，神
稱⾃⼰是他們的神。他在神⾯前降卑⾃⼰，並讓神想起祂的真理。 

 

32:11 求你救我脫離我哥哥以掃的⼿。因為我怕他來殺我，連⺟親帶兒⼥⼀同毀滅了(直

譯)。 

32:12 你曾說：‘我必定厚待你，使你的後裔如同海邊的沙，多得不可勝數。’” 

 

這是個美麗的表述，“連⺟親帶兒⼥⼀同毀滅了”。罪毀滅⺟親—藉恩典⽽得的義；罪也毀
滅兒⼥—美德和善⼯。如今這⼈受壓太重，極其痛苦，眼看⾃⼰就要失去兩者。他忘了所有
其它的好，只想著⾃⼰的義，他看⾃⼰⾺上就要失去這義 ：他慷慨地放棄其它的好，也就是
說，他同意失去屬天傾向和恩惠。此時他以為⼀切都不可避免要被罪糟蹋了 ；但他的正直和
果⼦—神聖美德，他可無法同意失去。可憐的受苦⼈！你的懼怕多於受損：其實沒什麼好擔
⼼的，因為神會攔阻你擔⼼的災禍。 

 

32:13 當夜，雅各在那裡住宿，就從他所有的物中拿禮物要送給他哥哥以掃； 

32:23 先打發他們過河，⼜打發所有的都過去， 



 82 

32:24 只剩下雅各⼀⼈。有⼀個⼈來和他摔跤，直到黎明。 

32:25 那⼈⾒⾃⼰勝不過他，就將他的⼤腿窩摸了⼀把，雅各的⼤腿窩正在摔跤的時候就
扭了。 

 

我說過，雅各冒著失去所有美物（goods）的危險，獨⾃留下。可憐的⼈，你以為只需攻
打⼀個敵⼈，這個敵⼈甚⾄⽤禮物就可以擺平；你已經逃過了岳⽗（代表受造物）的追趕，
於是你根據⾃⼰的判斷，覺得可以如法炮製，對付別的敵⼈。但你不曉得你必要與神⾃⼰爭
戰，是神要來攻擊你。這場爭戰是終極的，也是所有爭戰中最凶猛的。只有經歷過，⼈才會
懂何為與神⻑久爭戰，何為忍受神⼒量的重壓。這場戰爭總會有某種代價，⽐如雅各就因⽽
變瘸腿了。 

 

32:26 那⼈說：“天黎明瞭，容我去吧！”雅各說：“你不給我祝福，我就不容你去。” 

32:27 那⼈說：“你名叫什麼？”他說：“我名叫雅各。” 

32:28 那⼈說：“你的名不要再叫雅各，要叫以⾊列。因為與神爭戰⼤有能⼒，更何況與
⼈爭戰呢。”（另譯） 

 

這爭戰是終極的，忍受之後，就要改名字了，神會賜下新名字，就像“亞伯拉罕”和“撒拉”
這兩個名字。這在舊約和新約都很清楚。但這⼈在此失去了他⾃⼰的義，⾃⼰的⼒量，卻被
賦予了神的⼒量：因此神給他改名叫做“以⾊列”，代表“與神爭戰⼤有能⼒”，彷彿是說，與神
⼀樣強壯，帶有神⾃⼰的⼒量。因此雅各的所有⼦孫和所有百姓，就是那些要成為神的屬靈
百姓的⼈，都要被稱為以⾊列⼈，披上神⾃⼰的⼒量：因此在出埃及記⾥有話對這百姓說：
“耶和華必為你們爭戰，你們只管靜默，不要作聲”。意思就是說，神親⾃在他們裡⾯爭戰，
他們只管保持安歇就好了。撒⺟⽿記說，“你來攻擊我，是靠著⼑槍和銅戟。我來攻擊你，是
靠著萬軍之耶和華的名”。所以說，這⼈披戴上了神的⼒量，不再懼怕⼈或⻤魔：因為他既然
已經與神爭戰過了，還有什麼好怕的呢？ 

 

 

32:31 ⽇頭剛出來的時候，雅各經過毗努伊勒，他的⼤腿就瘸了。 

 

這些可怕的爭戰過後，⽇頭出來了：這⼈還在繼續被毀壞、枯竭、融化和滅絕過程中，
他更真切地理解了神是所有受造物的真太陽，不過他對神的理解似乎更少了，他被⼤量吸收
進神裡⾯，這讓他更覺得神無法領會，其實這時他對神的領會⽐從前任何時候都要多。這些
有福的⼈忠⼼地忍受了與神摔跤後，在別⼈眼裡看似乎⽐從前更虛弱了，但實際上他們前所
未有的強壯，因為通過失去⾃⼰的⼒量，他們進⼊了神的⼒量；因此雅各雖然瘸了，卻承受
了新名“以⾊列”—與神爭戰⼤有能⼒，⽽且實⾄名歸。 

 

 

                                                     



 83 

 

第三⼗三章 
 

 

33:10 雅各說：“不然，我若在你眼前蒙恩，就求你從我⼿裡收下這禮物，因為我⾒了你
的⾯，如同⾒了神的⾯，並且你容納了我。 

33:11 求你收下我帶來給你的禮物。因為神恩待我，使我充⾜。”雅各再三地求他，他才
收下了。 

 

得到新名之後，這⼈靈命已經⾮常深，在神⾥看萬事，看⾒神在萬事⾥。罪曾給過他許
多驚恐，如今再也不能使他懼怕；整個地獄也不能使他驚惶，因為他不再能在神⾃⼰以外看
任何事，⽽神⾃⼰那兒沒有罪，只有完全的聖潔。雅各在此說話的⽅式如此單純⾃然，與這
程度的靈命相稱，即使他想，也沒辦法換個說話⽅式。讓那些無法理解的⼈不要認為這是不
可能的。只能是這樣的，因為已經被接⼊到神裡⾯的⼈不再能憑⾃⼰看這些事，只能以神的
眼光來看，他們沒有懼怕，沒有煩惱，沒有情感，沒有惡意，沒有過失，照著與神聯合的程
度有份於神聖屬性。雅各也對以掃說，他給他的東⻄，都是從神領受的，因為萬事萬物都是
神賜的。那些已經在神聖真理⾥得了堅⽴的⼈有個特點：不把任何事物歸功於⾃⼰，⽽是凡
事都歸功於神。 

 

 

                                                     

 

第三⼗五章 
 

 

35:1 神對雅各說：“起來！上伯特利去，住在那裡，要在那裡築⼀座壇給神，就是你逃避
你哥哥以掃的時候向你顯現的那位。” 

35:2 雅各就對他家中的⼈，並⼀切與他同在的⼈說：“你們要除掉你們中間的外邦神，也
要⾃潔，更換⾐裳。 

 

雅各經過了漫⻑路途勞頓和多番爭戰之後，神吩咐他回到起源之地，就是神藉著奇妙的
安排，以慈愛良善引導他要去的地⽅，並吩咐他在那裡築⼀座壇。然⽽，在⼈的較⾼部分被
接受到神裡⾯之先，這⼈必須達到初受造時的純潔度：所有居功⾃傲都被除去，⼀切過犯和
瑕疵也才從⼈較低的部分被除去，這裡雅各家中的⼈預表⼈較低的部分。 
每樣事物都必須極為清潔，更換⾐裳，被更新得截然不同。雅各⾃⼰並沒有為這麼偉⼤

的⼯作預備什麼，因為這全然是神的⼯作，神引導了他⾛這路，神帶領他回到起初。但雅各
所做的就是吩咐他較低的部分除去偶像異物，以及卑情下品，這樣才能不攔阻⼈有福地失去
在神裡⾯。 



 84 

我們也要知道，即使在雅各家這樣聖潔的家庭⾥，還是能找到⼀些偶像；也許他的某些
僕⼈是拜偶像的。有哪個地⽅聖潔到沒有任何污穢？有哪個⼈純淨到沒有任何摻雜的地步
呢？ 

 

35:3 我們要起來，上伯特利去，在那裡我要築⼀座壇給神，就是在我遭難的⽇⼦應允我
的禱告，在我⾏的路上保佑我的那位。” 

35:7 他在那裡築了⼀座壇，就給那地⽅起名叫伊勒伯特利（就是“伯特利之神”的意
思），因為他逃避他哥哥的時候，神在那裡向他顯現。 

 

然後這⼈知道了神的信實，他知道神以往是如何引領保守他的。於是，他獲救脫離了靈
的真患難和苦楚，脫離了⼀切不安，不過前⾯還有很多⼗字架為他預備好了；只不過這些⼗
字架他會像耶穌基督那樣背，和祂⼀起背，⽽且全然安全地背。 
這⼈的特點就是把凡事都獻回給神，在神當初賜給他的同⼀地點、以同樣⽅式。然後獻

上純潔的祭，被神悅納。 

 

35:9 雅各從巴旦亞蘭回來，神⼜向他顯現，賜福與他， 

35:10 且對他說：“你的名原是雅各，從今以後不要再叫雅各，要叫以⾊列。”這樣，他就
改名叫以⾊列。 

35:13 神就離開了雅各（另譯）。 

 

神⼜祝福雅各，並確認他的新名。這⽣命階段（state）賜給這⼈，是早在他被堅⽴其中
以先。我們擁有那些短暫光景很⻑時間以後，神才賜下這⽣命階段；但堅⽴在這⽣命階段中
是很久以後的事了，⽽且是⼀種更顯著得多的恩典。在此，神肯定地確認雅各的新名：你的
名字是以⾊列。 
經⽂接下來說，神從雅各眼前消失了，或者說離開了。這表明，神已經擴⼤了這⼈的度

量，為要抬舉他到⾃⼰⾯前，神也俯⾝就他，但俯就的過程並不改變神本⾝的屬性；然⽽，

這只是為了帶⾛他，使他失去在神⾃⼰裡⾯，同時也從靈的視線中（eyes of the spirit）消
失。 

 

35:16 他們從伯特利起⾏，離以法他還有⼀段路程，拉結臨產甚是艱難。 

35:18 她將近於死，靈魂要⾛的時候，就給她兒⼦起名叫便俄尼，他⽗親卻給他起名叫便
雅憫。 

35:19 拉結死了，葬在以法他的路旁；以法他就是伯利恆。 

 

在神裡⾯得了堅⽴的⼈徹底脫離了所有天然的，還有屬靈的情感（feelings）；若還有⼀
點點殘留，神也會讓它們死，正如神讓拉結死。聖經並沒有說，雅各為拉結哀哭：因為那是
雅各已經⾮常堅⽴在神的旨意⾥，他無法為這損失⽽痛苦，他在神⾃⼰裡⾯看這事是與他有
益。這是這個⽣命階段的亮光，知道神做每件事都是為著我們的益處，凡事都是對我們最好



 85 

的。看哪，這⼈被剝奪了本性所寶愛的⼀切事物；不剩下什麼，只剩下神⾃⼰，還有⼗字
架；但⼗字架對他來說不再苦楚；他已經太清楚⼗字架的價值，所以尊重它；⽽且他已經在
神⾥⾮常強壯，所以忍受⼗字架毫無困難。然⽽，他對拉結的果⼦們還有隱藏的愛，因為他
們可愛甜美，相⽐之下，“⼗字架”的果⼦就顯得有些狂野。此外，“⽢甜和聯合”的果⼦們蘊含
⾃⾝的魅⼒，他們把⾃⼰的內在顯露無疑；⽽“⼗字架”的果⼦們起初是苦澀的；他們只在後
來才⽢甜可贊，因為他們的終局就是產⽣耶穌基督。 

 

 

 

第三⼗六章 
 

 

36:6 以掃帶著他的妻⼦、兒⼥與家中⼀切的⼈⼝，並他的⽜⽺、牲畜和⼀切貨財，就是
他在迦南地所得的，往別處去，離了他兄弟雅各。 

36:15 以掃⼦孫中作族⻑的，記在下⾯：以掃的⻑⼦，以利法的⼦孫中，有提幔族⻑、阿
抹族⻑、洗玻族⻑、基納斯族⻑、 

 

神憑祂智慧的旨意引導萬事，令⼈贊嘆，誰能完全參透呢？可怒之⼦離開了神所揀選之
⼈，屬⾁體的國度離開了屬靈的世代，積極活躍道路與默觀的道路分開了。以掃往別處去，
離開了安居在平安境域的蒙揀選族類。 
但以掃⽴刻在地上成為偉⼤；⼈們只提說他。⾄於以⾊列，他⼀直在⼈眼中為⼩，在神

眼中為⼤；他只有⼗字架⽽已，⼗字架伴隨他直到墳墓，他也是靠著⼗字架在耶穌基督⾥得
勝。 

 

 

      

 

第三⼗七章 

 

37:3 以⾊列原來愛約瑟過於愛他的眾⼦，因為約瑟是他年⽼⽣的，他給約瑟作了⼀件彩
⾐。 

37:4 約瑟的哥哥們⾒⽗親愛約瑟過於愛他們，就恨約瑟，不與他說和睦的話。 

 

約瑟的歷史是⼀個蒙預定之⼈的⽣動寫照；聖經中記載有關他的各樣事說明瞭最蒙揀選
的⼈必要經歷哪些⽣命階段，才能達到為之所命定的完全。神使他⾸先經歷靈性的嬰兒期，



 86 

這階段只有⽢甜和愛撫。彷彿神只忙著裝飾打扮他，卻忽略了別⼈。這的確引來了別⼈的嫉
妒，因為別⼈看⾒所有的恩惠都是為著他的。但這些將來要讓他付出怎樣的代價啊！ 

 

37:9 後來他⼜作了⼀夢，也告訴他的哥哥們說：“看哪，我⼜作了⼀夢，夢⾒太陽、⽉亮
與⼗⼀個星向我下拜。” 

 

神親⾃⽤夢和異象讓他略曉得他⽇後的⾼昇；結果這個單純無辜的⼈告訴了他靈性上的
弟兄們，但弟兄們遠⾮單純。於是他們把從聖靈來的事物歸結為驕傲和空想。 

 

37:17 那⼈說：“他們已經⾛了，我聽⾒他們說要往多坍去。”約瑟就去追趕他哥哥們，遇
⾒他們在多坍。 

37:18 他們遠遠地看⾒他，趁他還沒有⾛到跟前，⼤家就同謀要害死他。 

37:19 彼此說：“你看！那作夢的來了。 

37:20 來吧！我們將他殺了，丟在⼀個坑⾥，就說有惡獸把他吃了，我們且看他的夢將來
怎麼樣。” 

 

在嫉妒的弟兄們當中，有些⼈已經偏離了真道，凡事都錯誤解讀，他們假裝要懲罰罪
惡，其實是他們頭腦捏造想象出來的罪惡，為要謀取⼀個無辜之⼈的性命。這些是假裝為神
發熱⼼的⼈，他們為了毀滅內⾥⽣命的道路，控告那些教導內⾥⽣命的⼈，謊稱這些⼈有
罪，同謀要害死他們，即使不是害死他們⾁⾝，起碼也要敗壞他們的靈和名譽。 

 

37:21 流便聽⾒了，要救他脫離他們的⼿，說：“我們不可害他的性命。” 

37:22 ⼜說：“不可流他的⾎，可以把他丟在這野地的坑⾥，不可下⼿害他。”流便的意思
是要救他脫離他們的⼿，把他歸還他的⽗親。 

 

靈性嬰兒時期的⽢甜還沒有結束，最奇特的⼗字架就來了。我們發現⾃⼰遭遇了最極端
的逼迫。約瑟如同⽺在狼群中；但神持續不斷地看顧毫無保留把⾃⼰交給祂的⼈，神找了維
護他們的⼈，救他們脫離敵⼈的⼿。 

 

37:23 約瑟到了他哥哥們那裡，他們就剝了他的外⾐，就是他穿的那件彩⾐， 

37:24 把他丟在坑⾥。那坑是空的，裡頭沒有⽔。 

37:26 猶⼤對眾弟兄說：“我們殺我們的兄弟，藏了他的⾎，有什麼益處呢？ 



 87 

37:27 我們不如將他賣給以實瑪利⼈，不可下⼿害他。因為他是我們的兄弟，我們的⻣
⾁。”眾弟兄就聽從了他。 

 

這個可憐的⽺羔忍受被剝光。那些命定要達到豐盛內⾥⽣命的⼈也是如此。對他們第⼀
層的剝奪就是奪去諸般恩賜和可感知的恩典，由彩⾐所預表。這⼈⾒失去了這些，從第⼀層
剝奪開始就以為⾃⼰要喪命了。的確，神若給仇敵們權柄，他的確會喪命。 
這個被“棄絕”引導的⼈，許可凡事發⽣在他⾝上，毫無怨⾔，⼀⾔不發；然⽽他從各⾯期

待幫助，就像⼤衛在這種情形下說的：“我要向⼭舉⽬。我的幫助從何⽽來。我的幫助從造天
地的耶和華⽽來。”這⼈別無幫助，唯⼀的幫助就是猶⼤的獅⼦，祂救他脫離瀕死，為要讓他
忍受千千萬萬個死。我的神啊，你就是⽤這種⽅式救助你最親愛的朋友們！你延緩了他們的
死，為要讓他們承受無限多個死。每天都感覺死的嚴酷，這讓受逼迫者們有勇氣為⾃⼰的諸
多不幸⽽哀哭；⽽當他們以為神要把⽢甜賜給他們（失去屬靈⽢甜就是失去⽣命），祂卻⼜
收回了祂⾃⼰。這是個不斷的死亡遊戲：祂向他們顯現，卻⼜隱藏了。保羅這樣說，“我們這
活著的⼈，是常為耶穌被交於死地”。 

 

37:28 有些⽶甸的商⼈從那裡經過，哥哥們就把約瑟從坑⾥拉上來，講定⼆⼗捨客勒銀
⼦，把約瑟賣給以實瑪利⼈。他們就把約瑟帶到埃及去了。 

 

約瑟被這些釋放他的⼈賣了。他從⼀個⾃由⼈變成了⼀個奴隸。從前他⾃由地活在神那
⽢甜平安的愛⾥；如今卻被賣為奴隸。被賣給誰了呢？被賣給罪！真是天翻地覆的變化！他
被賣給罪，好讓罪能以暴政統治他；但他並沒有因此就服從於罪。“被賣給罪並成為奴隸”的
⽣命階段截然不同於服從於罪的⽣命階段。保羅說：“但我…是已經賣給罪了”，然後⼜說：
“但我覺得肢體中另有個律，和我⼼中的律交戰，把我擄去叫我附從那肢體中犯罪的律。”這
是保羅對這兩種⽣命階段的區別。 

 

37:29 流便回到坑邊，⾒約瑟不在坑⾥，就撕裂⾐服， 

37:30 回到兄弟們那裡說：“童⼦沒有了！我往哪裡去才好呢？” 

 

總會有⼈出於很天然的傾向，想要把我們拉出神的作為：他們出於愛⼼，想拉我們出
坑，也就是，出離⼗字架，離開棄絕，脫離損失，⽽神正是藉⼗字架、棄絕和損失在引導我
們；神太清楚如何做祂所要做的，無⼈能使我們脫離祂的⼿。 

 

37:31 他們宰了⼀隻公⼭⽺，把約瑟的那件彩⾐染了⾎， 

37:32 打發⼈送到他們的⽗親那裡，說：“我們撿了這個。請認⼀認是你兒⼦的外⾐不
是？” 



 88 

37:33 他認得，就說：“這是我兒⼦的外⾐。有惡獸把他吃了，約瑟被撕碎了！撕碎了！” 

 

那些照著神旨意安排，剝奪我們諸般恩賜和可感知恩典的⼈，把它們蘸在⾎⾥；因為神
的所有這些⽢甜和益處都變為明顯的殘酷；但這殘酷只是表⾯上的，並⾮真實。對這⼈來
說，⼀切都變為⾎和殘殺：凡事都成為他的⼗字架，但這只是外⾯的光景；他的裡⾯藉著棄
絕仍然有平安。 
屬靈⼈們聽說了這些⼈遭遇的災難，就以為他們失喪了，於是像雅各⼀樣說，“這些可憐

的內⾥⽣命的⼈已經受欺了，殘酷的惡獸把他們吞吃了。”即使是最聖潔的⼈也有輕信的時
候，他們以為⻤魔已經吞吃了這些單純的⼈，使他們陷⼊⻤魔編織的幻覺中。他們的輕信加
增了⼈們對毀謗這些⼈之⾔論的確信。 

 

37:34 雅各便撕裂⾐服，腰間圍上麻布，為他兒⼦悲哀了多⽇。 

37:36 ⽶甸⼈帶約瑟到埃及，把他賣給法⽼的內⾂，護衛⻑波提乏。 

 

這些聖潔的⼈痛苦、哭泣，為這些遭棄絕之⼈代求恕罪，好祈求神的憐憫。拉結是他深
愛的，但雅各並沒有為拉結哭泣，他卻為失去約瑟⼗分傷痛。原因是，當他從神⾥看事物，

他明⽩拉結的死是有⽤的、必要的，他從中只看到⼀個極為可愛的外形（form）的死，但他

只願意要神的旨意；然⽽此處他審視⼀個屬靈⼈遇到的災難，以為這⼈落⼊魔⻤掌控了，其
實這⼈⽐從前更聖潔。雅各只看⾒了⾎腥悲慘的外表，不知道他兒⼦其實滿了⽣命和安息。 
約瑟再⼀次被出賣。難道他不是⽣來只為著受奴役和⼗字架嗎？但⼀個⾼貴的靈魂在腳

鐐中找到⾃由，同樣，⼀個棄絕給神的⼈表⾯上為奴的時候卻⽐從前更⾃由。 

 

 

第三⼗九章 

 

39:1 約瑟被帶下埃及去。有⼀個埃及⼈，是法⽼的內⾂，護衛⻑波提乏，從那些帶下他
來的以實瑪利⼈⼿下買了他去。 

39:2 約瑟住在他主⼈埃及⼈的家中，耶和華與他同在，他就百事順利。 

 

神⽤右⼿保守這些從外⾯看如此卑微、遭唾棄的偉⼤靈魂。神⼀直與約瑟同在，正如祂
從不離開這些祂所寶愛的，棄絕給祂的⼈。當這些⼈被所有⼈藐視到底的時候，卻是最好的



 89 

時候；因為那時神會給予他們⼀種特殊的保護，他們明顯能感覺得到，於是像⼤衛那樣在苦
海深處呼喊：“耶和華是我的亮光，是我的拯救。我還怕誰呢？” 

 

39:3 他主⼈⾒耶和華與他同在，⼜⾒耶和華使他⼿裡所辦的盡都順利， 

 

神治死，神也賜⽣命。祂⽤⼿擊打，也⽤同樣的⼿維繫。祂給致命傷；但祂也膏抹箭
傷，以致我們無從分辨到底哪個更明顯，是傷痛呢，還是愉悅感？這是滿了傷痛的愉悅；也
是滿了愉悅的傷痛。神啊，你豈⾮總是⽤這種⽅式治死嗎？ 

 

39:6 波提乏將⼀切所有的都交在約瑟的⼿中，除了⾃⼰所吃的飯，別的事⼀概不知。約
瑟原來秀雅俊美。 

39:7 這事以後，約瑟主⼈的妻以⽬送情給約瑟，說：“你與我同寢吧！” 

39:8 約瑟不從，對他主⼈的妻說：“看哪，⼀切家務，我主⼈都不知道，他把所有的都交
在我⼿裡。 

39:9 在這家裡沒有⽐我⼤的。並且他沒有留下⼀樣不交給我，只留下了你，因為你是他
的妻⼦。我怎能作這⼤惡，得罪神呢？” 

 

神啊，你使打擊加倍，並加重苦楚！有時你探查並污染傷⼝。你為何不乾脆徹底治死就
好了呢？我們可否說你殘忍呢？因為你存留性命，只為了享受再次治死時的快樂。但除了那
些不認識你的⼈，誰能埋怨你呢？那些只經歷你的嚴厲，不再能感覺到你愛的⽢甜的⼈，你
可親可愛地向他們顯現。 

 

39:12 婦⼈就拉住他的⾐裳，說：“你與我同寢吧！”約瑟把⾐裳丟在婦⼈⼿裡，跑到外邊
去了。 

 

這是個厲害的打擊：他要麼死，要麼犯罪。神啊，你似乎藉著波提乏只給了約瑟短暫的
喘息之機，好預備他承受更⼤的打擊。 
這些就是你重⼤的打擊。約瑟受罪制約；但他勝過了罪。這些是你射出的對⼈有益的毒

箭，使⼈受致命傷，卻沒被殺死。這誘惑之災需要逃避。是啊，約瑟，你逃避了犯罪的實
質，卻沒逃過表象，因為你會被⼈誤認為是罪犯。 

 

39:13 婦⼈看⾒約瑟把⾐裳丟在她⼿裡跑出去了， 



 90 

39:14 就叫了家裡的⼈來，對他們說：“你們看！他帶了⼀個希伯來⼈進⼊我們家裡，要
戲弄我們。他到我這裡來，要與我同寢，我就⼤聲喊叫。 

 

你雖然無辜，卻被認為是罪犯。⼈們會指控你犯了你沒犯的罪，你將被所有⼈視為有
罪，甚⾄為之受刑罰。這是神讓許多⼈經歷的歷境；這會推進並完成他們的死⼰，因為外⾯
的⼗字架加上裡⾯的⼗字架，窮困和遭棄的痛苦，以及他們忍受的困惑，形成⼀股合⼒，加
速完成他們奧秘的死。還有些⼈，神滿⾜於讓他們承受⼜⼤⼜沈重的裡外⼗字架， 尤其當神
沒有命定這些⼈⽤於引導別⼈的時候，會如此對待他們。 

 

39:19 約瑟的主⼈聽⾒他妻⼦對他所說的話說，你的僕⼈如此如此待我，他就⽣氣， 

39:20 把約瑟下在監⾥，就是王的囚犯被囚的地⽅。於是約瑟在那裡坐監。 

 

約瑟的事並沒有到此⽽⽌。連那些最蒙他恩惠的⼈都要相信誹謗他的話；他必須在獄中
度過七年，被所有⼈唾棄，算為有罪。但約瑟啊，你是個無罪的囚犯；你絲毫沒有失去你的
正直純良：你這無罪的囚犯⽐⼤衛這有罪的君王更幸福。這兩⼈是多麼鮮明的對⽐，能讓我
們看出神在棄絕之⼈⾝上的作為！神照祂所喜悅的時候使之發⽣。有些⼈保持清潔無辜，卻
被判為有罪⽽受罰；還有些⼈因有罪⽽受罰。約瑟越清潔無辜，越發為奴。⼤衛雖然因有罪
⽽受苦受罰，卻仍然為王。 

 

39:21 但耶和華與約瑟同在，向他施恩，使他在司獄的眼前蒙恩。 

39:22 司獄就把監⾥所有的囚犯都交在約瑟⼿下。他們在那裡所辦的事都是經他的⼿。 

39:23 凡在約瑟⼿下的事，司獄⼀概不察，因為耶和華與約瑟同在，耶和華使他所作的盡
都順利。 

 

神在⼈最⼤苦難之中，賜予可感知的⽢甜，神的良善顯明於此。只要我們的主沒有棄絕
⼀個⼈，⽽且這⼈肯定會得到神的幫助和同在，那麼再艱難的事也能變為⽢甜；但當神隱藏
祂⾃⼰，我們失去在所有患難中安慰我們的無⽐⽢甜同在，這時候傷痛就極其難熬了。 
清潔無辜的⼈掌管全世界，卻從不受世界轄制。約瑟這位帶鎖鏈的囚犯成了監督所有其

他囚犯的⼈。耶穌基督的忠僕們即使在患難中也是這樣繼續幫助別⼈；他們在所⾏的道路上
越受苦，反⽽會引導每個⼈進⼊他們所⾏的道路，使他們也⾏在其中。這就是這條道路蘊含
的真理所發出的果效：雖然我們⾃⼰還對這道路沒有把握，別⼈對它卻有⼗⾜的把握。 

 

 



 91 

第四⼗章 

 

40:1 這事以後，埃及王的酒政和膳⻑得罪了他們的主埃及王， 

40:2 法⽼就惱怒酒政和膳⻑這⼆⾂， 

40:3 把他們下在護衛⻑府內的監⾥，就是約瑟被囚的地⽅。 

40:4 護衛⻑把他們交給約瑟，約瑟便伺候他們。他們有些⽇⼦在監⾥。 

40:5 被囚在監之埃及王的酒政和膳⻑，⼆⼈同夜各作⼀夢，各夢都有講解。 

40:8 他們對他說：“我們各⼈作了⼀夢，沒有⼈能解。”約瑟說：“解夢不是出於神嗎？請
你們將夢告訴我。” 

 

神為了這些如此徹底地棄絕給祂作為的⼈，經常賜給罪⼈們⼀些特殊亮光，好引導他們
說出這些亮光，由此他們可以受教明⽩神引導⼈⾛的路，好讓這些偏離正路的可憐之⼈可以
脫離罪的捆綁。約瑟的答復確實是⼀個忠⼼棄絕⾃⼰之⼈所說的話，他不把任何事物歸功於
⾃⼰，⽽是凡事歸功於神。這給了我們⼀種聖潔的勇敢，引領我們倚靠神的⼒量⾏作萬事，
我們源⾃神的能⼒，就如約瑟出⾃以⾊列；但是，靈命尚淺的⼈經常把這種勇敢當做驕傲和
魯莽。 

 

40:12 約瑟對他說：“他所作的夢是這樣解：三根枝⼦就是三天， 

40:13 三天之內，法⽼必提你出監，叫你官復原職，你仍要遞杯在法⽼的⼿中，和先前作
他的酒政⼀樣。 

40:14 但你得好處的時候，求你記念我，施恩與我，在法⽼⾯前提說我，救我出這監牢。 

40:18 約瑟說：“你的夢是這樣解，三個筐⼦就是三天。 

40:19 三天之內，法⽼必斬斷你的頭，把你掛在⽊頭上，必有⾶⿃來吃你⾝上的⾁。” 

 

神的話經常既是⽣命的話，也是死亡的話；這話使⼀些⼈得⾃由，吸引他們脫離罪的奴
役；神的話純潔無辜地使另⼀些死，因為這些⼈聽了以後錯⽤了神的話。並不是約瑟的話導
致了膳⻑的死，⽽是膳⻑⾃⼰犯過的罪導致了他的死。約瑟的話只是警告他死期臨近了；但
他沒採取任何措施避免死亡。我們可以通過警醒謹守、依靠神的恩典，以及悔改，來逃避犯
罪；但⽣命只來⾃神⾃⼰：因此約瑟懇求酒政在官復原職後紀念⾃⼰，⽽他對酒政宣講的神
的話，卻因酒政的居功⾃傲⽽經常被遺忘。神的話是個種⼦，但這種⼦隱藏在地裡，只按它
⾃⼰的時候結果⼦。 

 

40:21 使酒政官復原職，他仍舊遞杯在法⽼⼿中。 



 92 

40:22 但把膳⻑掛起來，正如約瑟向他們所解的話。 

40:23 酒政卻不記念約瑟，竟忘了他。 

 

神應驗了祂藉僕⼈們的⼝所說的話，由此顯明祂的信實。雖然神話語的應驗“耽延”了⼀些
時⽇，卻總是真實無偽的。但當⼈出於順境的時候，就容易忘記傳講神話語的⼈，除⾮神⽤
特殊安排使我們想起來。神也樂意許可這健忘，好藉著延⻑祂僕⼈們的苦難，加增他們的德
⾏；⽽且神越顯得似乎忘記了他們，對他們信⼼和棄絕的操練就越加增。 

 

 

第四⼗⼀章 

 

41:1 過了兩年，法⽼作夢：夢⾒⾃⼰站在河邊， 

41:9 那時酒政對法⽼說：“我今⽇想起我的罪來。 

41:10 從前法⽼惱怒⾂僕，把我和膳⻑下在護衛⻑府布的監⾥。 

41:11 我們⼆⼈同夜各作⼀夢，各夢都有講解。 

41:12 在那裡同著我們有⼀個希伯來的少年⼈，是護衛⻑的僕⼈，我們告訴他，他就把我
們的夢圓解，是按著各⼈的夢圓解的。 

41:13 後來正如他給我們圓解的成就了：我官復原職，膳⻑被掛起來了。” 

 

醒來並記得神是引⼈脫離囚牢、脫離捆綁和死蔭的好⽅法。在有了脫離⾃⼰貧瘠光景的
⼀絲希望之後，他還要度過七年完全的貧窮和徹底的遺忘。他不再存有絲毫盼望，只想著保
持現狀，像是永遠死了⼀樣，不再被⼈記起。他只是努⼒⽤棄絕的態度忍受這光景，滿⾜於
現狀，看⾃⼰是在神的旨意⾥，但他從不想著從中出來。 

 

41:14 法⽼遂即差⼈去召約瑟，他們便急忙帶他出監，他就剃頭、刮臉、換⾐裳，進到法
⽼⾯前。 

 

當他這樣被埋葬在死亡的遺忘之中，居然驚訝不已地看⾒囚牢開了，⾃⼰曾接近死亡的
狀態，如今卻被釋放脫離了死亡狀態，為奴的標記逐漸從他⾝上剝離，他披上了⽣命和⾃由
的⾐袍。因為有時這⼈是半睡著；當他突然看⾒⾃⼰被拉出這個晦暗陰鬱的地⽅，被放在真
光的⽩晝中，就不清楚⾃⼰是睡著還是醒著，這是做夢還是現實。然後他明⽩情況實實在在
是已經變了，他被帶去⾒王的時候就更明⽩這是真的了。從⾒王起，這⼈被置於復活的⽣命



 93 

中，但尚未穩固在復活⾥，復活的階段還有許多其它優勢。神⽤⼀直隱藏在遺忘之⼟中的這
話拉這⼈出離了死亡和永遠的遺忘，正如神⼦⽤祂的話吩咐拉撒路從墳墓中出來⼀樣。 

 

41:15 法⽼對約瑟說：“我作了⼀夢，沒有⼈能解，我聽⾒⼈說，你聽了夢就能解。” 

41:16 約瑟回答法⽼說：“這不在乎我，神必將平安的話回答法⽼。” 

 

全埃及沒有⼈能解法⽼的夢；因為神⼼中所想只有神的靈知道。約瑟的答復表明只有棄

絕⼰、失去所有個⼈野⼼（loss of all desire to be anything）的⼈才能做到不把任何事物歸功

於⾃⼰。相反，他相信⾃⼰只是⼀個軟弱不堪的器⽫，神不⽤他也能⾏作萬事，他這樣的認
知表明他配得認識這樣⾼的真理。神不⽤他，也能做⼀切藉著他所做的事；神若使⽤他，所
有榮耀理當歸神。因此，他提前就引⼈把所有榮耀歸給神，承認沒有⼀件美好的事不是神做
的。 

 

41:17 法⽼對約瑟說：“我夢⾒我站在河邊， 

41:18 有七隻⺟⽜從河裡上來，⼜肥壯⼜美好，在蘆荻中吃草。 

 

這河邊代表受洗或者悔罪，⼀個⼈從中出來以後變得⾮常美麗，豐盈美好。七隻⺟⽜或
者說它們所代表的七年，指的是信徒取得諸般美德的通常時間段。這段時間以後，他們變得
全然美麗，看不到瑕疵，因為神賜給他們諸多恩典，他們就像⾝處⼀⽚極為富饒的牧場，他
們在牧場上變為強壯、美麗，令⼈愉快。 

 

41:19 隨後⼜有七隻⺟⽜上來，⼜軟弱⼜醜陋⼜乾瘦，在埃及遍地，我沒有⾒過這樣不好
的。 

41:20 這⼜乾瘦⼜醜陋的⺟⽜吃盡了那以先的七隻肥⺟⽜， 

 

那些豐年如此⽢甜、令⼈愉快，⼈被平靜安寧之⽔充分澆灌。但那些年⼀過，⼈以為萬
事俱備，⼀無所缺的時候，卻極為驚訝地發現⾃⼰被接下來的幾年吃盡了，這些荒年極為貧
瘠飢餓，沒有了過去的各種糧⻝供應，⼈勢必要死於飢餓。要留意，聖經並沒有說瘦⺟⽜殺
死了肥⺟⽜，⽽是說瘦⺟⽜吞吃了肥⺟⽜，在這段特殊時期，豐年中積累的所有恩典和美德
都蘊藏在⼈裡⾯，⼀點不外露出來，正如肥⺟⽜被包含在瘦⺟⽜裡⾯，但是從外⾯⼀點也看
不到肥⺟⽜。 

 

41:21 吃了以後卻看不出是吃了，那醜陋的樣⼦仍舊和先前⼀樣。我就醒了。 



 94 

 

這些瘦⺟⽜吃盡了肥⺟⽜之後，還像從前⼀樣醜陋。這奧秘是沒有屬天眼光的⼈不明⽩
的，只給謙卑的⼩孩⼦們知道；甚⾄當事⼈都不知道。從外⾯看只有醜陋和道德缺陷，王⼥
的所有美麗在這七年當中都隱藏在她裡⾯。她各⽅⾯只顯出缺陷；凡事似乎都缺乏恩典，正
像這些屬⾁體的⽜。但實際上，恩典⽐從前任何時候都更多；只不過恩典隱藏在枯乾可怕的
腹中，直到顯明的那天。頭幾年的美麗讓後來幾年顯得極為醜陋，代表世界的法⽼聲稱⾃⼰
在全國都沒⾒過這樣不好的⽜。 

 

41:25 約瑟對法⽼說：“法⽼的夢乃是⼀個，神已將所要作的事指示法⽼了。 

41:26 七隻好⺟⽜是七年；七個好穗⼦也是七年。這夢乃是⼀個。 

41:27 那隨後上來的七隻⼜乾瘦⼜醜陋的⺟⽜是七年；那七個虛空、被東⾵吹焦的穗⼦也
是七年，都是七個荒年。 

41:30 隨後⼜要來七個荒年，甚⾄埃及地都忘了先前的豐收，全地必被飢荒所滅。 

 

恩典之⼈根據⾃⼰的經驗很快判斷出什麼是出於神的。於是約瑟⽴即告訴法⽼，他的夢
是出於神。豐年的特點就是讓⼈想都想不起要來的飢荒和貧瘠，同樣，⼈們在試煉當中也通
常會忘記曾經擁有的⼀切豐富。過去的豐富⼀點也不剩，因為神抹去了外在的⼀切痕跡，彷
彿過去的豐富不過是虛假的⼀場夢，他們彷彿從未真正屬於神。然⽽，實際上如今他們⽐以
往更屬神。甚⾄連告解神⽗都懷疑他們。⼈若有像約瑟那樣的經驗和亮光，才能發現這奧
秘；因為這場飢荒必須吃盡全地，極⼤的缺乏必須吞滅極⼤的豐富；因為如果還留下些什
麼，就無法有完全的失去，這奧秘的死就無法完成。所以⼈哪，你要期盼著毫無保留地失去
你⼀切所有，你的擁有和你的損失必要成正⽐。你過去越美麗可悅，被眾⼈景仰，你就會變
得越發醜陋變形，被眾⼈厭惡鄙視。我神的作為啊！為了使⼈回到⽣命源頭，⼈就必須失去
從你來的所有恩賜。你給恩賜是為了使⼈脫離罪，回到他⾃⼰的⼼裡，因為過去偏離了⼼。
你從⼈奪回恩賜，是為了讓⼈脫離這⼼，好失去在你裡⾯。你的恩賜驅除罪，使這⼈充滿你
的諸般恩典，後來你從他奪回諸般恩賜，是為了讓他充滿你⾃⼰！這是太鮮為⼈知的真理！ 

 

41:33 所以法⽼當揀選⼀個有聰明有智慧的⼈，派他治理埃及地。 

41:34 法⽼當這樣⾏，⼜派官員管理這地。當七個豐年的時候，徵收埃及地的五分之⼀， 

 

有亮光啓示的屬靈導師預先看出要發⽣的事，就敦促這⼈盡可能多地積累糧⻝，因為他
從豐富賜予他的起初恩典中獲益越多，對他就越好。我承認回頭的損失會更⼤；但他雖然失
去屬他⾃⼰的⼀切，卻會在神裡⾯找到⼀切，這些都儲藏在祂神聖的寶庫⾥。因此，選⼀個
⽼練的、經驗豐富的，我們凡事可以放⼼讓他引導的屬靈導師，事關重⼤。 

 



 95 

41:37 法⽼和他⼀切⾂僕，都以這事為妙。 

41:38 法⽼對⾂僕說：“像這樣的⼈，有神的靈在他裡頭，我們豈能找得著呢？” 

41:39 法⽼對約瑟說：“神既將這事都指示你，可⾒沒有⼈象你這樣有聰明有智慧。 

 

選擇屬靈導師⼀定要選最有神的靈之⼈。法⽼給我們做了榜樣。這位法⽼並沒有像有些
⼈那樣嘲笑對他們有益的諫⾔，那樣做絕沒有益處，相反，他在這件重⼤的事上，選擇給他
諫⾔的這個⼈做導師，並讓導師的⼀切吩咐都能如期執⾏。 

 

41:41 法⽼⼜對約瑟說：“我派你治理埃及全地。” 

41:42 法⽼就摘下⼿上打印的戒指，戴在約瑟的⼿上，給他穿上細麻⾐，把⾦鍊戴在他的
頸項上。 

 

法⽼賜給約瑟治理埃及全地的權柄代表指導的權柄。現在約瑟被堅⽴在復活的情形中。
他不光得到了⾃由，也得到了被囚前在⽗家時未曾有過的許多其它優勢。神把他受幾年苦難
以前賜給他的所有恩典歸還給這個已經復活並被更新了的⼈，還另外加給他極多他想都沒想
過，盼也沒盼過的其它恩典。 

 

41:43 ⼜叫約瑟坐他的副⾞，喝道的在前呼叫說：“跪下！”這樣，法⽼派他治理埃及全
地。 

 

兩年前約瑟還想著，恐怕要在昏暗的監牢⾥度過餘⽣了，誰曾想如今他會成為全埃及地
的治理者？誰曾想到，這個貧窮遭棄，坐在死蔭中的⼈所受的這麼⼤的磨難竟然產⽣了這麼
⼤的益處？這令⼈難以置信，卻真真實實發⽣了。 

 

41:45 法⽼賜名給約瑟，叫撒發那忒巴內亞，⼜將安城的祭司波提⾮拉的⼥兒亞⻄納給他
為妻。… 

 

看這復活的⼈！看他在堅⽴在復活中，充滿了恩典。這時他達到了初受造時的純潔；這
時新名也賜給了他：你不再稱為約瑟，⽽是要叫做埃及的救主。總是在復活後，⼈才達到起
源，得到新名，也就是說，⽣命得到完全的更新；那時才有羔⽺婚禮的慶祝。 

 

41:45 …約瑟就出去巡⾏埃及地。 



 96 

41:46 約瑟⾒埃及王法⽼的時候年三⼗歲。他從法⽼⾯前出去，遍⾏埃及全地。 

41:50 荒年未到以前，安城的祭司波提⾮拉的⼥兒亞⻄納給約瑟⽣了兩個兒⼦。 

41:51 約瑟給⻑⼦起名叫瑪拿⻄（就是“使之忘了”的意思），因為他說：“神使我忘了⼀切
的困苦和我⽗的全家。” 

 

也總是到這時候才開始使徒的⽣命階段，不是我們起頭的，⽽是憑神的吩咐起頭的，約
瑟改名後巡⾏埃及地這件事很好地預表了這點。我們必須先被更新，然後才有運作。耶穌基
督我們的神聖榜樣，度過了三⼗年隱藏的⽣活，然後才出現在公眾⾯前；⽽且是先經歷了曠
野受試探之後才出來。古代的這些預表和神聖真理之間的關係會讓所有參透的⼈欣喜不已。 
更新後，我們開始為耶穌基督⽣孩⼦。此處約瑟忘了他以往所有勞苦，正如他在貧困中

時忘了⾃⼰曾有的恩典⼀樣。這些⽣命階段都有“遺忘”的特點。 

 

41:52 他給次⼦起名叫以法蓮（就是“使之昌盛”的意思），因為他說：“神使我在受苦的地
⽅昌盛。” 

 

約瑟在內⾥⽣命道路上很有學習，承認所有福分臨到他都是出⾃他的貧窮；因為種⼦是
藏在⼟⾥的那段時期腐爛、發芽並結出許多果⼦。 

 

 

                                                     

 

第四⼗⼆章 

 

42:21 他們彼此說：“我們在兄弟⾝上實在有罪，他哀求我們的時候，我們⾒他⼼裡的愁
苦，卻不肯聽，所以這場苦難臨到我們⾝上。” 

42:22 流便說：“我豈不是對你們說過，不可傷害那孩⼦嗎？只是你們不肯聽，所以流他
⾎的罪向我們追討。” 

 

神總是遲早會讓惡⼈感受到因逼迫義⼈遭致的懲罰；這對他們也是有益的，會讓他們回
到他們⾃⼰裡⾯。 



 97 

 

42:23 他們不知道約瑟聽得出來，因為在他們中間⽤通事傳話。 

42:24 約瑟轉⾝退去，哭了⼀場，⼜回來對他們說話，就從他們中間挑出⻄緬來，在他們
眼前把他捆綁。 

 

有神那樣良善⼼腸的⼈實在值得贊賞：他看⾒平⽣最⼤的逼迫者受⼀點苦都會覺得難
過，甚⾄⽐他們還難過。 

 

 

第四⼗三章 

 

43:8 猶⼤⼜對他⽗親以⾊列說：“你打發童⼦與我同去，我們就起⾝下去，好叫我們和
你，並我們的婦⼈孩⼦，都得存活，不⾄於死。 

43:9 我為他作保，你可以從我⼿中追討，我若不帶他回來交在你⾯前，我情願永遠擔
罪。 

 

如果只是流便向雅各要便雅憫，雅各是不願意給流便的，因為雅各不想把他交給⼈的作
為；但神⼀藉著猶⼤的⼝向雅各解釋情由，雅各就爽快地答應了，把便雅憫棄絕給神的作
為，雅各肯聽猶⼤是因為神揀選了猶⼤做祂兒⼦的先祖。屬天然的⼈⾏事⽅式則不同：他們
盲⽬地把⾃⼰信託給⼈—某個律師、某某醫⽣、某個朋友，或某個⾞夫—他們以為如果把⾃
⼰完全信託給神就會失去⾃我。 

 

43:32 他們就為約瑟單擺了⼀席，為那些⼈⼜擺了⼀席，也為和約瑟同吃飯的埃及⼈另擺
了⼀席，因為埃及⼈不可和希伯來⼈⼀同吃飯，那原是埃及⼈所厭惡的。 

 

滿有聖靈的聖徒能考慮到在次要的事上不冒犯別⼈。約瑟找到辦法既不惹埃及⼈反感，
同時⼜能陪伴兄弟們共享筵席，所以他在同⼀處地⽅分擺了兩席；這樣就尊重了雙⽅，既能
與兄弟們⼀同吃飯並得安慰，⼜能和埃及⼈⼀同吃飯，更重要的是，得到進⼊神旨意的安
慰。但有奧秘藏在其中。約瑟的兄弟們裡⾯⽣命遠不如他⻑進，與他同席吃飯時，約瑟只把
擺在⾃⼰⾯前的⾁分給他們吃，好讓他們有份於他恩典的豐盛，以及他靈的膏抹；最好的份
歸了便雅憫，因為便雅憫從靈性上和⾎緣關係上都最與約瑟聯合。 



 98 

 

 

 

                                                     

 

第四⼗四章 

 

 

44:18 猶⼤挨近他，說：“我主啊，求你容僕⼈說⼀句話給我主聽，不要向僕⼈發烈怒，
因為你如同法⽼⼀樣。 

44:32 因為僕⼈曾向我⽗親為這童⼦作保，說：‘我若不帶他回來交給⽗親，我便在⽗親
⾯前永遠擔罪。’ 

44:33 現在求你容僕⼈住下，替這童⼦作我主的奴僕，叫童⼦和他哥哥們⼀同上去。 

44:34 若童⼦不和我同去，我怎能上去⾒我⽗親呢？恐怕我看⾒災禍臨到我⽗親⾝上。” 

 

猶⼤為了弟弟⽽交出⾃⼰，這勇氣預示著將要從他⽽⽣的那位，要為了全⼈類⽽交出⾃
⼰。他為了⼀個⼈⽽交出⾃⼰作⼈質，預表了將要為全⼈類作贖罪祭的那位。這裡⼜說到，
猶⼤不願不帶著童⼦⽽返回到⽗親那裡，這不正是預表了從猶⼤⼀族⽽出的耶穌基督嗎？耶
穌基督要帶上蒙釋放脫離捆綁的⼈性，以及祂所救贖的親愛⼦⺠，才肯回到祂⽗那裡。 

 

 

第四⼗五章 

 

45:4 約瑟⼜對他弟兄們說：“請你們近前來。”他們就近前來，他說：“我是你們的兄弟約
瑟，就是你們所賣到埃及的。 

45:5 現在不要因為把我賣到這裡⾃憂⾃恨。這是神差我在你們以先來，為要保全⽣命。 

 



 99 

達到這靈程的⼈從不把所受的迫害歸因於逼迫者，⽽是在神⾥看萬事都是出於神旨意的
奇妙安排，把⼀切都歸向神，約瑟在這點上極為忠⼼。這讓我們能愛仇敵如同朋友，因我們
從不光看他們做了什麼惡，⽽是看由此帶來了什麼好。所以說，對那些滿有活潑信⼼，嘗過
神愛的⼈，會發現耶穌基督賜給我們“要愛仇敵”的命令很容易做到，即使神沒有吩咐，我們
也禁不住要這樣做。 

 

45:8 這樣看來，差我到這裡來的不是你們，乃是神。他⼜使我如法⽼的⽗，作他全家的
主，並埃及全地的宰相。 

 

然⽽約瑟承認弟兄們逼迫他不是出於他們⾃⼰的計劃，⽽是出於神的旨意，神照祂永遠
的計劃使萬事發⽣。 
另外，約瑟也讓他們略知：神對約瑟的計劃，神對所揀選之⼈測不透的作為，神降卑所

揀選之⼈，只是為了再升⾼他們；以及約瑟所做之夢的真實性，現在弟兄們看到那夢應驗
了。 

 

45:13 你們也要將我在埃及⼀切的榮耀和你們所看⾒的事，都告訴我⽗親，⼜要趕緊地將
我⽗親搬到我這裡來。” 

 

約瑟說這些不是為了炫耀，⽽是因為他知道他⽗親熟知奧秘⽣活的各種秘密；他⽤賜給
眾⼈的恩惠，以及給他的那些禮物，來證明他⾃⼰的情形。 

 

45:23 送給他⽗親公驢⼗匹，馱著埃及的美物；⺟驢⼗匹，馱著糧⻝與餅和菜，為他⽗親
路上⽤。 

 

馱著埃及各樣美物的⼗匹驢，代表神的⼗誡，正如我之前在第⼆⼗四章 說過的；只有那
些靈命頂深的內在之⼈才懂，在神⾃⼰裡⾯實踐⼗誡，並⽤美好的實⾏豐富其內涵。 

 

45:24 於是約瑟打發他弟兄們回去，⼜對他們說：“你們不要在路上相爭。” 

 

這愛⼼的建議對所有⼈都有必要，的確，只有信靠神，並與鄰捨相和，才能防⽌在內⾥
⽣命這樣漫⻑的道路上厭倦懊惱，才能喜樂地做成每件事。 

 



 100 

45:26 告訴他說：“約瑟還在，並且作埃及全地的宰相。”雅各⼼裡冰涼，因為不信他們。 

 

雖然雅各從經歷學知了奧秘道路，熟悉其中的逆境和順境，神在降卑⼈之後往往⽤順境
來使⼈⽣發活⼒；然⽽雅各以為⾃⼰在做夢，他對如此奇特的作為感到極為驚訝。神要帶領
⼈經歷出其不意的路徑，但提前警告⼈也沒有⽤，因為當我們看⾒這些路徑產⽣的果效以
後，仍繼續處於驚訝和不敢相信的狀態。 

 

45:27 他們便將約瑟對他們說的⼀切話都告訴了他。他們⽗親雅各，⼜看⾒約瑟打發來接
他的⾞輛，⼼就蘇醒了。 

45:28 以⾊列說：“罷了！罷了！我的兒⼦約瑟還在，趁我未死以先，我要去⾒他⼀⾯。” 

 

但別⼈看⾒這靈程的果⼦，就不再懷疑，他們要說：這⼈確定無疑是住在神裡⾯，這就
⾜夠了。 

                                                  

 

第四⼗六章 

 

46:3 神說：“我是神，就是你⽗親的神。你下埃及去不要害怕，因為我必使你在那裡成為
⼤族。 

 

由於雅各對這稀奇事感到躊躇，神就提醒他神的全能，好讓他安⼼。神對他宣告，這是
祂奇妙作為之⼀；神也是他⽗親的神，曾救他⽗親脫離⼑劍殺⾝之禍，如今是神親⾃吩咐他
下埃及。 
“我是神，就是你⽗親的神”。我忍不住要重復聖經這句話，這話很富有表達⼒，讓⼈知道

神為那些棄絕給神之⼈所做之事上顯出的權能和信實。既然神稱⾃⼰是這些毫無保留棄絕給
祂之⼈的全能的神，誰還會害怕把⾃⼰交托祂⼿呢？他們即使在最絕望的境遇，豈不也凡事

穩妥嗎? 

 

46:4 我要和你同下埃及去，也必定帶你上來，約瑟必給你送終（原⽂作“將⼿按在你的眼
睛上”）。 



 101 

 

這應許不僅是為著雅各，也為著所有像雅各⼀樣把⾃⼰完全交托給神，甚⾄為了愛神的
緣故下埃及的⼈；下埃及的含義就是離開平安境遇，憑神旨意進⼊煩惱、敗壞之地，當然這
是照著神的吩咐，照著神所看為必要的。很清楚，神在雅各的位格中對那些棄絕之⼈說話，
就是對以⾊列的真兒⼥說話，同時應許雅各，神要帶他從埃及上來，神說雅各要死在那裡，
預⾔約瑟必給雅各送終。神讓那些棄絕給他之⼈下埃及經受試煉和試探之後，必然引導他們
回到他們的安息境地。 

 

46:29  約瑟套⾞往歌珊去，迎接他⽗親以⾊列。及⾄⾒了⾯，就伏在⽗親的頸項上，哭
了許久。 

 

神若沒有把⽗親還給約瑟，也就是說，神若沒有使約瑟回到⽣命源頭，約瑟得到的復活
就不是完全的復活。正如我前⾯提到的，復活後，⼈就與⽣命的源頭—神⾃⼰—恢復聯合
了，⽽且帶著起初從神來的純潔。 

 

 

第四⼗⼋章 

 

48:14 以⾊列伸出右⼿來，按在以法蓮的頭上，以法蓮乃是次⼦；⼜剪搭過左⼿來按在瑪
拿⻄的頭上，瑪拿⻄原是⻑⼦。 

48:17 約瑟⾒他⽗親把右⼿按在以法蓮的頭上，就不喜悅，便提起他⽗親的⼿，要從以法
蓮的頭上挪到瑪拿⻄的頭上。 

48:18 約瑟對他⽗親說：“我⽗，不是這樣，這本是⻑⼦，求你把右⼿按在他的頭上。” 

 

這裡的左右⼿剪搭藏有奧秘：以⾊列把⻑⼦權給了次⼦；因為我們離神越近，越該成為
⼩孩⼦；我們在⼈前、在⾃⼰⼼中越尊⼤，在神⾯前就越微⼩。因此雅各憑著他先知的靈，
斷⾔將來⼩的要⽐⼤的更尊貴：耶穌基督也常這樣宣告。 

 

48:19 他⽗親不從，說：“我知道！我兒，我知道！他也必成為⼀族，也必昌⼤，只是他
的兄弟將來⽐他還⼤。他兄弟的後裔要成為多族。” 

48:20 當⽇就給他們祝福說：“以⾊列⼈要指著你們祝福說：‘願神使你如以法蓮、瑪拿⻄
⼀樣。’”於是⽴以法蓮在瑪拿⻄以上。 



 102 

48:22 並且我從前⽤⼸⽤⼑從亞摩利⼈⼿下奪的那塊地，我都賜給你，使你⽐眾弟兄多得
⼀分。 

 

雅各重復說：“我兒，我知道”，表明他很清楚⾃⼰在做什麼，讓那些活在單純情形中的嬰
孩知道他們會⽐別⼈更尊⼤。雅各再次讓約瑟確知雅各所處靈程的穩固性，向他保證神會⼀
直與他同在—這標誌著在恩典中得堅⽴：由於約瑟經歷的迫害和受苦，雅各使他⽐弟兄們多
得⼀分，以此預表神喜悅他多於眾⼈。 

 

 

第四⼗九章 

 

49:1 雅各叫了他的兒⼦們來，說：“你們都來聚集，我好把你們⽇後必遇的事告訴你們。 

 
雅各對兒⼦們宣講⽇後有關內在國度和耶穌基督再來的事。 

 

49:4 但你放縱情慾，滾沸如⽔，必不得居⾸位… 

49:8 猶⼤啊，你弟兄們必贊美你，你⼿必掐住仇敵的頸項，你⽗親的兒⼦們必向你下
拜。 

 

雅各對流便說，所有出⾃⼈的⼒量都會像⽔⼀樣流⾛；猶⼤裡⾯蘊含著耶穌基督—所有
真⾛內⾥⽣命道路之⼈的元⾸。於是雅各對猶⼤說，你弟兄們，就是敬虔⽽不⾛裡⾯道路的
⼈，必將稱贊你；⽽且你會在耶穌基督⾥得勝，耶穌基督已經吞滅了⼀切仇敵。因為真⾛內
在道路的⼈本⾝沒有任何權能；他們所有的⼒量都只來⾃神。“你⽗親的兒⼦們”這話似乎是
要把這些⾛內在道路的⼈與弟兄們分別出來，表明雅各所指的是那些完全棄絕給神⾄⾼旨
意，以⾊列的真兒⼥們，他們將⽤⼀種配得上神的敬拜⽅式來敬拜神；因為只有這些敬拜者
是在靈⾥和真理⾥敬拜神。 

 

49:9 猶⼤是個⼩獅⼦。我兒啊，你起來抓⻝（另譯）。你屈下⾝去，臥如公獅，蹲如⺟
獅，誰敢惹你？ 

 



 103 

“獅⼦”這詞顯明他的⼒量；但雅各稱他為“⼩獅⼦”，表明他的⼒量來⾃他的⽗（his 

Father，⼤寫的⽗，下同），⼒量是在他的本性⾥：他的⽗是他的⼦，他的⼦是他的⽗。這

個獅⼦無⼈能征服。 
“你起來抓⻝”，因為你裡⾯流淌著神的⾎，全世界—天和地—都要被這⾎征服。 
為了表明他說的是⾛內⾥⽣命道路的⼈起來抓⻝，因為他們在各⾯都保持得勝，於是雅

各這樣說：我兒，你在奧秘的睡眠中休息，你臥在神裡⾯如公獅和⺟獅，它們無所畏懼，因
為他們勇敢、有⼒量：獅⼦因有⼒量⽽安然歇臥；同樣，這⼈安全地歇臥在神裡⾯，神是他
的⼒量。因此雅各⼜說，“誰敢惹他”？整個地獄難道就能攪擾⼀個永遠不變住在神裡⾯的⼈

嗎? 

歇臥這個動作也可以理解為“道”成⾁⾝在⾺利亞腹中，因祂歇臥在童⼥⾺利亞裡⾯，如同
獅⼦歇臥在洞⽳中。 

 

49:10 權杖必不離猶⼤，王權必不離他的族，直等細羅（就是賜平安者）來到，萬國都必
歸順。（另譯） 

 

權杖必不離他的家，因為在這與神聯合的靈程中他是全世界的主宰，他的國就是神⾃
⼰：藉著與神聯合為⼀，他通過內在的平安擁有了⼀個“王國”，這平安使他成為他各種慾望
的主⼈。但當賜平安者來到，也就是奧秘的道成⾁⾝，在⼈被模成神形像的靈程中，“道”被
賜給⼈，於是這“王國”就被取去，因為這⼈不再擁有他⾃⼰，⽽是耶穌擁有他裡⾯的⼀切；
他⾃⼰擁有的⼀切，以及所有“王國”⾥擁有的⼀切都重新聯合在耶穌基督裡⾯。所以說祂是
眾望所歸，萬國萬⺠都要歸順祂。 

 

49:11 猶⼤把⼩驢拴在葡萄樹上，把驢駒拴在美好的葡萄樹上；他在葡萄酒中洗了⾐服，
在葡萄汁中洗了袍褂； 

 

這酒正是耶穌基督的⾎；因為這些⼈不再有任何專屬於他們⾃⼰的純潔，以及美德。他
們擁有的⼀切都在耶穌基督⾥：因此他們對⾃⼰毫無指望，也絲毫不靠⾃⼰的努⼒：他們無
論有什麼不堪之處，都在耶穌基督的寶⾎⾥洗淨了。耶穌如葡萄在酒榨⾥，把⾃⼰當做葡萄
酒給了祂的朋友們。於是這些⼈既然在羔⽺的⾎⾥洗得潔⽩，就再也沒有什麼好怕的了。 

 

49:12 他的眼睛⽐酒更美，他的⽛⿒⽐奶更⽩（另譯）。 

 



 104 

祂的眼睛⽐酒更美，表徵祂愛的⼒量，注視⼈類的邪惡，要拯救他們。祂的眼睛也預表
與愛相聯合的知識，消失在神的愛⾥。⽛⿒代表祂⾏動的純潔，過於⾔語所能表述，因為這
些⾏動是在完全清潔無罪中⾏出來的。 

 

49:22 “約瑟是多結果⼦的樹枝，是泉旁多結果的枝⼦，他的枝條探出牆外。 

49:23 ⼸箭⼿將他苦害，向他射箭，逼迫他， 

49:24 但他的⼸仍舊堅硬，他⼿和膀臂上的鎖鏈被雅各之全能神的⼿折斷。這是因以⾊列

的牧者，以⾊列的磐⽯和牧⼈從茲⽽出。(另譯) 

 

棄絕之⼈雖然被軟弱環繞，卻住在⾃⼰的⼒量中；因為他把所有⼰⼒之⼸都放在全能者
那裡，也就是他的神那裡。但經過了多年試煉和被囚，雅各之全能神的⼿松開了雅各的膀臂
和⼿，使它們適合做⼤事。 
以⾊列的牧⼈從這裡⽽出。可以從兩⽅⾯理解這話。⼀⽅⾯，他的⼿被松開，這位牧⼈

從這拯救中產⽣：因為魂⽣命通過復活和更新，得了穩固的⾃由，此後才適合引導別⼈。另
⼀⽅⾯，從雅各的⼤能者，也就是神那裡，出來內⾥⽣命⼦⺠的引導者耶穌基督，祂是真牧
⼈。 
“以⾊列的磐⽯”意思是根基。這根基也是耶穌基督，屬靈宮殿的基⽯，這靈宮只有建⽴在

耶穌基督這堅固磐⽯和活⽯上，⽽不是⾃⼰發明的砂⼟上，才有價值和穩固性。另⼀種解釋
是，以⾊列是棄絕給神之⼈的⽗，整個族類都建基於他，如同建基於磐⽯上。 

 

49:25 你⽗親的神必幫助你，那全能者必將天上所有的福，地裡所藏的福，以及⽣產乳養
的福，都賜給你。 

 

你⽗親的神，以⾊列和真棄絕之⼈的神，那位全能者，沒有難成的事，祂必將天上的福
賜給你：意思就是，他們處於光和愛的被動情形中，這情形中凡事都出於天上，神給了他們
確據。他們因這情形⽽有天上的恩典和眷顧；⽽且，他們也會得到地裡所藏的福，也就是
說，諸般試探和痛苦，這些是深淵的附屬物。也可以理解為，像這樣蒙揀選之⼈（⾄少其中
⼀些⼈）必經的內在地獄，這內在地獄帶有其⼀切後果和地獄般的煙霧（全然可怕），但對
那些知道如何使⽤神安排的環境的⼈，這內在地獄⽐起前⾯說的屬天祝福，⼀直是種更⼤的
祝福。 
最後的祝福分為兩種；第⼀種是乳養之福，奶⽔代表⽤乳養的⽅式幫助屬靈兒⼥的能

⼒，⽤默觀的靈奶滋養他們；第⼆種是懷胎之福，就是在耶穌基督⾥產⽣這些屬靈兒⼥。因
為屬靈⽣產的恩典不同於乳養和教育的恩典。屬靈⽣產的恩典在耶穌基督⾥產⽣，但無法餵
養；乳養的恩典能乳養兒⼥，但並不⽣產兒⼥。但兩者結合在⼀起組成了使徒階段的完全，
因此這麼完整的⼀個祝福留給了已經處於使徒⽣命階段的約瑟。 

 



 105 

49:26 你⽗親所祝的福，勝過我祖先所祝的福，如永世的⼭嶺，⾄極的邊界；這些福必降
在約瑟的頭上，臨列那與弟兄迥別之⼈的頂上。 

 

雅各給約瑟的祝福是被雅各從他⽗輩那裡得到的祝福所維繫；因為雅各從“信⼼”和“棄絕”
⽽⽣，“信⼼”和“棄絕”鞏固加強這些祝福。雅各也⽤這些話證實，他的先祖們⾛的同樣是這條
道路，他們⽤⾃⼰⽣活的榜樣托起如此⾮凡的⼀個祝福，直到這些因⾮常聖潔⽽顯為崇⼭峻
嶺⼀般的⼈，願望實現，也就是當他們所有慾望都消失的時候，他們與神聯合為⼀。 
但這段話最真實的含義是，雅各先祖們的榜樣必要以如此奇特的⽅式維繫棄絕之⼈，直

到眾聖徒所盼望的耶穌基督來成為他們的牧者和榜樣；等奧秘的道成⾁⾝在⼈裡⾯，那時⼈
就只存在於神⾃⼰裡⾯，沒有任何媒介，包括最聖潔之⼈。這個祝福會臨到約瑟頭上，因為
雖然約瑟在奧秘⽣命上程度很⾼，但耶穌基督是無限的⾼；無⼈⽐祂更⾼，因為祂是每條道
路的初和終。 

 

 

第五⼗章 

 

50:16 他們就打發⼈去⾒約瑟，說：“你⽗親未死以先吩咐說： 

50:17 ‘你們要對約瑟這樣說：從前你哥哥們惡待你，求你饒恕他們的過犯和罪惡。’如今
求你饒恕你⽗親神之僕⼈的過犯。”他們對約瑟說這話，約瑟就哭了。 

50:19 約瑟對他們說：“不要害怕，我們豈能違抗神的旨意呢？（另譯） 

50:20 從前你們的意思是要害我，但神的意思原是好的，要保全許多⼈的性命，成就今⽇
的光景。 

 

這些希伯來弟兄們怕約瑟報復，因為他們不曉得只有神在裡⾯掌權之⼈的慷慨仁厚，以
及對所受傷害的⼗分健忘。因為害怕，所以他們⾃稱是約瑟⽗親之神的僕⼈，好讓約瑟原諒
他們，他們知道只要在這麼聖潔的⼀個⼈⾯前提起神，還有他們的慈⽗，什麼都好辦。 
但約瑟已經與神的旨意深相契合，這是最⾼的完全。約瑟作為⼀個熟悉這條路的⼈，對

他們說，⼀切都是在神旨意⾥發⽣的，沒有神的旨意，什麼都不會發⽣。⼜說，不要害怕，
我們豈能違抗神的旨意呢？神準確無誤地⾏作萬事，神甚⾄能利⽤⼈的惡意達到神的⽬的，
使壞事變成好事，讓本打算降卑⼈的，反⾼舉了⼈。甚⾄本質上對我們如此有害的罪，在神
的⼿中也變為有⽤，因為祂把凡事都變為好的。 
神的旨意啊，凡事都出於你，凡事都終於你，罕有⼈完全把⾃⼰棄絕給你所有要求！ 

 



 106 

 

 

 

名詞解釋 

 

Faculties：可譯為魂的官能，或魂的機關，⾄少包含了悟性、記憶、意志；別的分類法還

可把官能分為：⼼思、情感和意志。 

Superior part of soul and Inferior part of soul: ⾃奧古斯丁起，⼈們習慣於把⼈的魂分為兩

部分，"Superior part of soul魂的較⾼部分"，主要是指魂中不根據知覺、感覺、推理，⽽根

據靈⾥的直覺做決定的部分；"Inferior part of soul魂的較低部分"，主要是指魂中根據知覺、

感覺、推理做決定的部分。本書中，作者把亞伯拉罕也⽐喻成魂的較⾼部分，把撒拉⽐喻成
魂的較低部分。 

Contemplation: 可譯為默觀或瞻仰 

Reflection： 意為反思、⾃省，回頭看。指⼈回想⾃⼰的⾔⾏舉⽌，回憶⾃⼰的⼼思、情

感及屬靈經歷，以及反思別⼈對⾃⼰的看法等。 

Mystic death， 指魂⽣命的死亡，“因為凡要救⾃⼰魂⽣命的，必喪掉魂⽣命。凡為我喪

掉魂⽣命的，必得著魂⽣命。” 

Way of multiplicity, 複雜和活躍的道路，參閱蓋恩夫⼈《靈性的激流》中對第⼀等信徒的

描述，例如：他們中最受推崇的信徒常勤於實踐美德；他們想出千萬個聖善的創⾒和做法，
這些能引他們到神⾯前，使他們住在神的同在⾥；然⽽，這些都是出於他們⾃⼰的⽤⼒，並
求主加上恩典的幫助和扶持罷了。他們⾃⼰的⼯作似乎超過了神的⼯作，神的⼯作似乎只對
他們的⼯作起到配合作⽤。這等信徒的靈命只隨著他們的⼯作⽽或興或衰。如果⼯作被挪去
了，他們裡⾯恩典的進步就停滯不前：他們好像抽⽔機，要抽才有⽔。如果你留意觀察，會
發現這類信徒很傾向於靠天然的感覺，很會⽤頭腦⼼思，常想活動作⼯，總是希望多做點什
麼，做出些新鮮事，來使⾃⼰更完全。 

 

 

 


