
 1 

利未記釋義 
從內在⽣命角度的釋義及啓迪 

 

蓋恩夫⼈著 
白受恩譯 

 

第⼀章 
 

 

1:8 亞倫⼦孫作祭司的，要把⾁塊和頭並脂油擺在壇上⽕的柴上。 

1:9 但燔祭的臟腑與腿要用⽔洗。祭司就要把⼀切全燒在壇上，當作燔祭，

獻與耶和華為馨香的⽕祭。 

     

正如使徒們所⾔（彼前 2:5;弗 5:2），律法上的所有祭物都是內在祭物的預

表。但有好幾種祭物，總的來說，律法要求：獻給神的祭物其中⼀部分要留給

祭司和利未⼈，這就是預表，⼈總要為自⼰有所保留。這就是所有活躍階段、

被動階段，甚⾄內里⽣命最初⽣命階段的祭物樣式。只有⼀種純粹的祭物，由

燔祭所預表，無所保留，焚燒⼀切，甚⾄包括維持正常⽣活的最基本需要。這

個純粹的祭構成了奧秘階段的完成。 

 

 

                                                          

第九章 
 

 

9:22 亞倫向百姓舉⼿，為他們祝福。他獻了贖罪祭，燔祭，平安祭就下來

了。 

 

⼈能親自做的無非就是獻上犧牲品；然後別⼈作為祭司宰殺祭物，擺放整

齊，用愛⽕點燃。之後，⼈就無法再做什麼，必須下來，再回到自⼰裡面，讓

神來做。 



 2 

 

9:24 有⽕從耶和華面前出來，在壇上燒盡燔祭和脂油，眾民⼀見，就都歡

呼，俯伏在地。 

 

當⼈到了⼀定的純潔程度，神就從祂面前差遣⼀股吞噬的⽕。“祂面前”指

的是從祂自⼰，祂就是完全的愛。這⽕吞滅燔祭，焚燒這⼈在天然⼈里⼀切殘

留的自我，焚燒成灰：這就是完全滅絕的完成，只有神自⼰可以作成，是藉著

祂面前的⽕，也就是最純潔、最無私的愛。 

 

 

                                                          

第⼗章 
 

 

10:1 亞倫的兒⼦拿答，亞比⼾各拿自⼰的香爐，盛上⽕，加上香，在耶和

華面前獻上凡⽕，是耶和華沒有吩咐他們的， 

 

神對祂的榮耀和純愛很嫉妒，因此無法忍受凡⽕，這凡⽕不是在祂祭壇

上，也就是祂自⼰那裡點燃的。沒有中間點；我們要麼為祂的愛⽽燃燒，要麼

被祂的忿怒吞滅。 

 

10:2 就有⽕從耶和華面前出來，把他們燒滅，他們就死在耶和華面前。 

 

⼀個分別為聖獻給神的⼈；⼀個蒙神呼召，用純粹的奉獻 來服事神的⼈，

永不能容許任何凡俗的愛、自愛或自利，⽽是當時就死了，因從主那裡來的⽕

⽽死：因為神那裡發出的公義的⽕，並不少於祂的愛。這死是因為⼈出離了自

⼰的本來光景，這不忠就導致⼈失去了原本光景的純潔，死亡是在主面前發⽣

的，甚⾄可能⼀⽣之久，⼈想活自⼰的⼼願有多⼤，不再住在神自⼰裡面的程

度就有多⼤。⼈“不願向自愛死”的程度與“向神聖⽣命的完全⽽死”的程度是成

正比的。 

 

10:6 摩西對亞倫和他兒⼦以利亞撒，以他瑪說，不可蓬頭散髮，也不可撕

裂衣裳，免得你們死亡，又免得耶和華向會眾發怒，只要你們的弟兄以⾊列全

家為耶和華所發的⽕哀哭。 



 3 

 

他希望在祭司和利未⼈這些最分別為聖歸給神的當中，沒有⼈為失去神取

⾛的這兩⼈哀悼：因為他希望分別為聖的⼈以神的公義為重，不考慮任何屬⼈

的權益。他們即使是有很好的理由犯這樣的不忠，也會出離自⼰的正常光景，

受到同樣的懲罰。需要有不移的忠誠，既然把自⼰給了神，就不重拾任何舊

事。普通⼈可以出於同情⼼⽽為某些損失難過，當這是出於愛⼼，或出於儘管

合理，但是屬⼈的情感時，他們這樣難過對他們有⼀定益處。但對前面說過的

分別為聖的⼈來說，他們必須在所有事上都單單顧到神的權益。 

 

10:7 你們也不可出會幕的門，恐怕你們死亡，因為耶和華的膏油在你們的

身上。他們就照摩西的話⾏了。 

 

    他接著說，如果（通過某種轉回你自⼰，或轉向某種利益）你們出了

會幕的門（會幕是單單為著神的，你應當⼀直站在裡面），如果你停留在某種主

動的回想（reflection）之中，你就會死亡，並出離你的正常情形。因為你已經

藉著聖膏油的塗抹分別為聖歸給神，這膏油塗抹是⼀個⼈已經到達神裡面的難

以磨滅的印記，神不願你看了⼀眼就有份於普通⼈的悲哀和利好。 

 

 

 

                                                          

第⼗⼀章 
 

 

11:44 我是耶和華你們的神，所以你們要成為聖潔，因為我是聖潔的。你們

也不可在地上的爬物污穢自⼰。 

 

神要求我們具有的聖潔，是與祂本身聖潔有關的⼀種聖潔。神的聖潔是在

祂自⼰裡面的，出於祂，也為著祂的。必須是在神裡面，只存在於祂裡面，否

則就是居功自傲，偷竊神的⼀些榮耀了；出於神，因為凡不是從神領受的聖

潔，都無法被稱為聖潔；為著神，因為⼈必須以神為目標和中⼼，必須服事於

神的榮耀。所以，已經到達神裡面的⼈不再有什麼是在自⼰里，為著自⼰，或

出於自⼰；⽽是藉著失去自⼰在神裡面，從⽽凡事都只是在祂裡面領受的；所



 4 

擁有的⼀切都不是為著自⼰，也不是出於自⼰的。凡事都從神來，同樣，凡事

又都流回到神那裡。達到這靈程的⼈所當有的聖潔就是如此。 

 

11:45 我是把你們從埃及地領出來的耶和華，要作你們的神，所以你們要聖

潔，因為我是聖潔的。 

 

這句話確認了前⼀句，並進⼀步解釋了前⼀句。神宣告是祂把這百姓從埃

及為奴之地領出來，好讓他們失去自⼰在神裡面。這裡“埃及為奴之地”指的是

⼈們自⼰的各種發明。“要作你們的神”是說，讓我自⼰可以成為你們的⼀切，

在我里，也為著我。神不再說，讓我可以在你裡面，或在你們當中：因為這就

太少了；神也沒說我可以為著你們；⽽是說我要作你們的神。神沒說為著你

們，⽽是說，在我裡面，為著我。但“你們要聖潔，因為我是聖潔的”。要以聖

潔對待這聖潔，因為這是我的聖潔。 

 

11:46 這是⾛獸，⾶鳥，和⽔中游動的活物，並地上爬物的條例。 

11:47 要會分辨潔淨的和不潔淨的，可吃的與不可吃的活物。（另譯） 

 

你們要藉這條例會分辨潔淨的和不潔淨的；藉這條例你們要明白，我期望

你們的愛本身是純潔正直的。對於活在自⼰裡面的⼈來說卻不是如此，並沒有

⼀個律法是比完全更低⼀個程度的，好讓他們有能⼒，也應該遵循，並沒有不

完全的律法。但對於住在神裡面的⼈來說，他們必須分辨；因為對別⼈來說是

好的，對他們來說可能就是不潔；有更多亮光賜給他們，好讓他們知道應當接

受什麼，拒絕什麼。但其餘⼈尚沒有這樣完全的分辨⼒。 

 

 

                                                          

第⼗四章 
 

14:14 祭司要取些贖愆祭牲的⾎，抹在求潔淨⼈的右耳垂上和右⼿的⼤拇指

上，並右腳的⼤拇指上。 

 

這種潔淨的⽅式預表著，⼀個已經達到⾜夠清潔純淨地步，可以進⼊靈命

最長進境界的⼈，必須有分別為聖，只歸給神的耳朵，好聽神的：因為到此靈

命境界，他已經不再用話語與神溝通，⾄少通常不會用，除非神在極少的情況



 5 

下主動對他說話。故此，耳朵是煉淨的，舌頭不是；好叫⼈在神面前靜默，忠

⼼地聽神。右⼿的⼤拇指被潔淨，表徵這⼈所有⾏動都必須分別為聖給神，⽽

且是在聖靈的正直中做這⼀切事，神是這些⾏動（由⼿所表徵）和情感（由腳

所表徵）的主⼈和發起者。所有情感必須全然純潔，有聖潔的步驟。但只有右

腳被聖別了，因為這⼈必須把所有的情感都歸向神，⼼無旁騖，也不出於自⼰

的興趣、見解或利益考慮⽽為自⼰作什麼。因此⼤衛這樣禱告：“耶和華啊！求

你把你的道路指教我，使我⾏在你的真理中”。他指的是神自⼰：因為神就是真

理，也是愛，我們絕不應轉離。 

 

 

                                                          

第⼗五章 
 

這⼀整章說的只是外在的、律法上的潔淨，但只注重這些就會顯為配不上

神，因為神通過這段話不單是要曉瑜這些粗鄙屬⾁的百姓，也要顯明祂的純

潔；⽽且祂想讓他們明白，像常洗衣服這樣的外在潔淨並不能讓靈魂潔淨，外

在潔淨只是預表著神期望⼈裡面的潔淨。神設立外在潔淨的條例是因著百姓的

粗鄙，祂在福音書里明確說過，這些外在潔淨是小事，祂責備法利賽⼈滿⾜於

潔淨杯盤的外面，裡面卻滿了勒索。今日的基督徒也同樣；他們滿⾜於潔淨外

面，過⼀種外面看很有規矩的⽣活；⽽裡面卻滿了對神的篡奪和剽竊：因為搶

奪⼈尚且算為⼤罪，那麼搶奪神豈不更要嚴重得多嗎？所以耶穌基督悉⼼囑咐

我們，這些外在的潔淨只是裡面潔淨的預表，與裡面的潔淨相比沒有多少價

值。裡面的潔淨在於除去⼼裡對神的⼀切掠奪，把從神篡奪偷竊的東西都還給

神。祂給我們指了路，就是靈里貧窮，拒絕自⼰，背起我們的⼗字架，並跟隨

耶穌基督。 

 

所以我相信這章的精意，就是要明白神期望那些屬於祂的⼈有怎樣的外在

潔淨和內在潔淨，外在潔淨只是內在潔淨的⼀個很粗略的預表。我們不再用⽔

潔淨，⽽是用耶穌基督的寶⾎潔淨，我們可以不住地投身其中得潔淨。當我們

感到自⼰不經意，甚⾄故意，犯了某種錯，就應當馬上投靠耶穌基督的寶⾎，

單純⽽真誠地轉向耶穌基督，照著各⼈靈命程度，做主動程度不⼀的禱告，或

者就是簡單地回轉，投身於神這愛的海洋，祂自會除去我們所有污穢，比世上

所有⽔都洗得更乾淨。 

 



 6 

潔淨後獻的祭物是斑鳩或雛鴿，這表明最蒙神悅納的祭是單純的祭。⼀個

單純的⼈會立刻被重新堅立在神的恩典中，在祂純潔的愛中，正如⼀顆稻草迅

速被⼤⽕吞滅，前提是⼈不出離自⼰單純的情形。 

 

有兩種祭物：第⼀種是簡單獻給神，預表⼈因疏忽或純粹出於軟弱⽽犯了

錯之後，簡單地轉向神⽽得了潔淨。本章所說的另⼀隻斑鳩做燔祭預表了更⾼

靈程的潔淨，是由聖潔的愛產⽣的，⼈⼀直住在這愛中，就像燔祭，不僅被煉

淨，⽽且是被這聖潔愛所吞滅，在其中似乎被改變了性情和樣式，也就是說，

不再有別的樣式，⽽是變為這神聖⽕的樣式。這是徹底和劇烈的煉淨，只能由

純潔的愛所產⽣。 

 

                                                          

第⼗六章 
 

16:1 亞倫的兩個兒⼦近到耶和華面前死了。死了之後，耶和華曉諭摩西

說， 

 

對⼀個受吸引到神面前的⼈來說，沒有比“不獻凡⽕”更緊要的事。獻上給

神的⽕必須是純潔、潔淨，正直，⽽且聖潔得不可侵犯。否則，結局就是死。 

 

有兩種凡⽕。第⼀種更粗鄙，第⼆種更微妙和危險。第⼀種凡⽕就是眷戀

我們自⼰之外的某種受造物，比如財富、尊榮、幸運、某些⼈等等；總之，眷

戀神自⼰以外的所有⼈事物。第⼆種凡⽕就是自愛和居功，這些都深深扎根在

我們裡面；焚我們的香在這褻瀆的⽕上就是獻凡⽕。這香預表祈禱，正如啓示

錄里記載的⼆⼗四位長老⼿持香爐站在神的寶座前，這香就是眾聖徒的祈禱。

祈禱若要完全，必由純潔的愛所產⽣，這愛熔化並分解⼈（soul），就像⽕熔化

並分解香⼀樣，好讓⼈失去居功自傲，居功自傲之⼼讓⼈⼀直在自⼰裡面，攔

阻⼈從自⼰裡面出來，並消失在神裡面。⽽當純愛（也唯有純愛能）完全除去

⼈的居功自傲，徹底失去自⼰的時候，⼈就流⼊到他的終點、最終歸宿，也就

是神裡面。 

 

16:2 要告訴你哥哥亞倫，不可隨時進聖所的幔⼦內，到櫃上的施恩座前，

免得他死亡，因為我要從雲中顯現在施恩座上。 

 



 7 

神怎麼會不想讓⼤祭司隨時進⼊幔內呢？是因為那時期百姓對神更多的感

受是敬畏，這百姓對神的認知是低下粗陋的，⽽且只被可畏或非凡的事物—神

跡奇事—所引導。自從耶穌基督降⽣，這位偉⼤聖潔的神已經讓⼈們更能親近

祂；但⼈們是怎樣錯待神啊！或許可畏的事比這無限良善對他們更有益處。惡

⼼就適合如此；但良善的⼼被神的愛摸著，遠比被所有能想象得到的神跡奇事

更摸著！但良善的⼼是何等稀少啊！ 

 

神說，祂要從雲中顯現在施恩座上。這是個美麗的預表。因為確定無疑的

是，⼈只有藉著赤裸的信⼼才能真恆久不斷地來到⼼靈深處神居住的所在。神

用雲（是個比喻）來遮蓋祂的威嚴；凡事都是在這神聖的幽暗中完成的，其中

⼈既看不見、感覺不到，不清楚，也無法分辨出什麼，只有⼀種深深的寂靜；

但憑信就確知這是神；⼈無法懷疑這點；因為神在另⼀處聖經明說了，祂已經

選擇幽暗做祂的藏身之處。這奇妙可稱頌的⾄⾼威嚴用雲遮藏起來，卻有某種

無限多的威嚴和確定可靠性，相比⽽⾔，感官（更粗略卑下⼀些）或官能（沒

有那麼粗略卑下）可以發覺並接收的甘甜、異象、啓示、愛的喜悅（ecstasies）

等等，價值甚微。今⽣，這神聖的幽暗是用來傳輸交通神的自⼰，⽽榮耀之光

是在來⽣用來傳輸交通神自⼰。 

 

16:3 亞倫進聖所，要帶⼀隻公⽜犢為贖罪祭，⼀隻公綿⽺為燔祭。 

 

⼤祭司進⼊聖所前需要照著這古律法的潔淨條例被完全潔淨，也就是通過

流動物的⾎，這種潔淨⽅法比用⽔潔淨更寬泛，因為用⾎潔淨不光是律法上的

潔淨儀式（用⽔潔淨也是），⽽且用⾎潔淨也是為了罪；不過這⾎本身沒有功

效；其所有的功效都在於此後耶穌基督要流的⾎。所以，⼤祭司需要先被⾎潔

淨，才能進⼊被雲彩遮蔽的帳幕。同樣，⼈先在悔改的淚⽔中洗淨後，⼀切污

穢還必須在耶穌基督的寶⾎中洗淨，然後才能被接納進⼊這雲霧的中⼼—神居

住的所在。什麼樣的煉淨是他不需要承受的呢！只有耶穌基督能把⼈煉淨到必

要的程度。他不僅必須被耶穌基督的⾎所灑，⽽且要在這⾎中被完全洗淨。奇

妙救主，沒有什麼不是你做成的；雖然你在某個階段客觀上是從這⼈隱藏 了，

後來這⼈靈命更長進後卻發現，是耶穌基督運⾏這⼀切的事。“萬物是借著祂造

的。凡被造的，沒有⼀樣不是借著祂造的。”所以，是耶穌基督預備並煉淨⼈，

直到祂使⼈⾜夠純潔，可以失去在神裡面，並與祂⼀同藏在神裡面。 



 8 

⼤祭司獻⼀隻公⽜犢為贖罪祭，⼀隻公綿⽺為燔祭。燔祭預表最後的煉

淨，純潔神聖的⽕吞滅⼀切，徹底毀滅，不存留⼀點。所以說純愛的確是燔

祭，所有的自我都被毀滅。 

 

16:4 要穿上細麻布聖內袍，把細麻布褲⼦穿在身上，腰束細麻布帶⼦，頭

戴細麻布冠冕，這都是聖服。他要用⽔洗身，然後穿戴。 

 

⼤祭司身穿的細麻衣很好地代表了⼀種純潔的⽣活，外面是簡樸清潔的，

謙遜穩重，遵守⼀切外在禮儀體統，好啓發周圍⼈，⽽且不被周圍⼈毀謗；用

這簡樸和清潔的外在遮蓋住內在。沒有什麼比麻布更普通；同樣，沒有什麼比

那些單純清潔的⼈更普通、卑微和像孩童⼀樣的外在⽣活了。 

 

16:7 也要把兩只公⼭⽺安置在會幕門⼝，耶和華面前， 

16:8 為那兩只⽺拈鬮，⼀鬮歸與耶和華，⼀鬮歸與替罪⽺（另譯）。 

16:9 亞倫要把那拈鬮歸與耶和華的⽺獻為贖罪祭， 

16:10 但那拈鬮作了替罪⽺的⽺要活著安置在耶和華面前，把禱告的話放在

它身上，打發它到曠野去。（另譯） 

 

這兩只公⼭⽺預表那位為了我們的罪甘願獻上自⼰的無罪羔⽺，祂是可敬

可頌的替罪⽺，身上滿載了祂⼦民的⼀切罪惡。 

 

從這段話，我們還可以看到⼀個被煉淨到相當程度，已經與耶穌基督⼀起

隱藏在神裡面的⼈，於是被神派立為使徒，用於幫助肢體們；但就像這替罪⽺

⼀樣，使徒以某種⽅式承載著肢體們的不義，為他們受苦，承載他們本當受的

咒詛，然後使徒就被趕到曠野。 

 

有兩種曠野。第⼀種與我們自⼰有關，我們必須先經過這個曠野才有能⼒

幫助別⼈，這就是我們自⼰的曠野—通過放下萬事，向萬事死，⽽與萬事和我

們的⼰割裂，徹底脫離自⼰到不再參與任何跟自⼰有關的，彷彿我們不再存在

了⼀樣，任憑自⼰在神的⼿中變為赤貧，在時間里和永恆里都消失在祂裡面。 

 

另⼀個曠野指的是使徒經常為弟兄的緣故被驅逐。使徒必須承擔弟兄的諸

般軟弱，為弟兄的緣故在神主宰下被⼈放逐，承載弟兄的不同情形，被驅逐到



 9 

曠野；因為他已經為弟兄的緣故成了替罪⽺；這是耶穌基督使命的延伸，也是

使徒⽣命的延伸。 

 

“為那兩只⽺拈鬮”以及神為它們安排的不同定命，表明瞭並非所有被煉淨

的⼈都會蒙召作使徒。有些不為⼈知的可敬聖徒，被神在隱秘中聖化，只有來

世才會被別⼈知曉；這些⼈被分別為聖歸於神，就像這裡的⽺被分別為聖歸於

耶和華⼀樣。 

 

這兩只⽺也代表兩種⼈，蒙神呼召以不同的奉獻⽅式獻給神。有些⼈是藉

著失去自⼰在神裡面，專屬於神，神命定他們得到最卓越的恩典。他們是單為

祂自⼰保留的，毫無保留要犧牲給祂，自⼰無所存留。其他⼈是命定為著善⼯

的，也就是為著服事百姓，為著從神來的諸般恩賜，這些⼈保存了自⼰的魂⽣

命（their souls）。 

 

這裡的拈鬮清楚表明瞭神對這兩條道路特別⽽有效的呼召。那些命定要做

聖潔事⼯的⼈今⽣聖潔地完成這⼯，在神面前得⼤冠冕，作為他們勞苦和服事

⼈的⼯價。但那些今⽣命定為著神自⼰的⼈，他們要付出怎麼的代價，要怎樣

無憐憫地被宰殺獻祭啊！每⼈都要忠誠於各自的道路，並尊重別⼈的道路；不

論斷或藐視別⼈，我們要知道每個⼈都從神面前得到了各自的恩賜，所處的光

景有何價值是在於神的旨意，我們是憑神旨意達於某種情形，也是憑忠⼼留於

其中：這同樣也構成了我們⼀切的完全。 

 

16:12 拿香爐，從耶和華面前的壇上盛滿⽕炭，又拿⼀捧搗細的香料，都帶

⼊幔⼦內， 

16:13 在耶和華面前，把香放在⽕上，使香的煙雲遮掩法櫃上的施恩座，免

得他死亡。 

 

這是另⼀種祭，只能在⾄聖所內獻，因為完全是內在的，⼈只有在幾乎達

到終點前才能獻。這是用聖潔愛⽕熔化的香祭，其中祈禱不過是香的煙雲，⼈

（soul）在其中融解在神聖愛里，不做別的，只流⼊神裡面。在那裡，整個內

在煙雲和香氣不停地升到神面前，從不返回下面。⼈眼裡只顧到神的尊榮和榮

耀，不再有任何自⼰的利益，⼈不住地攀向⾼處。這祭有馨香之氣，升到神的

寶座前，神樂意接受這祭。這就是⼤衛在詩篇 116：17說過的感謝祭，⼈在其

中眼目只盯著神：他只願讓神被愛並得榮耀，他知道只有神配得⼀切，於是他



 10 

把⼀切都歸還給神。這也是完全除去⼈居功自利之⼼的祭：熔解的香不留⼀

物，煙雲上升後只剩下⼀股清香。我認為這恰恰指的是保羅在林後 2：15 說到

的耶穌基督的馨香之氣。 

 

此外，煙雲要遮掩法櫃上的施恩座，免得⼤祭司死亡。在這個靈程中，凡

事都被這馨香煙雲的晦暗所遮蔽，以致於⼈既看不見，也無法分辨在神裡面的

⼀切（今⽣⼀切都被⿊暗遮蔽，信⼼才是今⽣的真光）；⼈也不再看自⼰；因為

看自⼰會帶來死亡，同樣，對神尚未親自揭示給我們的事物產⽣好奇⼼也會帶

來死亡。 

 

16:16 他因以⾊列⼈諸般的污穢，過犯，就是他們⼀切的罪愆，當這樣在聖

所⾏贖罪之禮，並因會幕在他們污穢之中，也要照樣⽽⾏。 

 

⼈們的罪愆玷污了神的聖所。這是事實，聖殿被毀僅僅是因為猶太⼈的罪

惡，正如聖經里對他們的警戒：“我必使我的聖所…被褻瀆，我要使…你們的眾

聖所成為荒場，…你們的地荒涼要享受眾安息。”（以西結書 24:21-利未記

26:31）。因此有必要潔淨聖所，從中除去百姓的罪污。但這還不夠，仍需要潔

淨他們的居所和聖所，否則他們的罪污總會玷污這聖所。當今的情況也是如

此。教會本身就像會幕⼀樣是全然純潔無瑕疵的；但我們的罪惡玷污了它；我

們本身如果不改變，如何能使教會被潔淨，脫去我們的罪污呢？我們若不潔淨

自⼰，我們因自⼰罪的緣故就導致了不斷發⽣在教會身上的⼀切不幸。我們光

⼝說希望改⾰教會，這是徒然的。讓我們都轉向神吧；讓我們改⾰自⼰，這樣

教會就能被改⾰了。教會本來沒有斑點或皺紋：是我們讓它染泥蒙羞。神啊，

請你改變我們的內⼼！這是唯⼀需要的改⾰。 

 

16:17 他進聖所贖罪的時候，會幕里不可有⼈，直等到他為自⼰和本家並以

⾊列全會眾贖了罪出來。 

 

神吩咐當⼤祭司進⼊聖所的時候，會幕里不可有⼈，這向我們預示著，當

神進⼊我們的聖所—我們魂的中⼼，我們必須⼀直使之倒空⼀切粗鄙和屬地事

物，更需要倒空自⼰；不得有任何分⼼之事進⼊這聖所，不得有眷戀，不能有

任何⼼所傾向之事。 

 



 11 

有些好⼈聽到這個，或許會為⼀些自⼰無法控制的分⼼之事，某些無法攔

阻的模糊意念⽽苦惱。不要為這些不安；因為這些都無法進⼊聖所；他們只在

聖所外院⼦。神許可這些事物蒙蔽我們，使我們不知道在⾄聖所中經歷了什

麼，正如神遮蔽了⼈們的眼睛，使他們不知道聖所里發⽣了什麼。當⼼是倒空

的，無所眷戀，分⼼⼲擾就造不成任何傷害。但那些想從眷戀中⾛出來的⼈，

必須被糾正，也就是通過完全向萬事死，從⽽切斷各種聯鎖和感情。 

 

16:21 兩⼿按在⽺頭上，承認以⾊列⼈諸般的罪孽過犯，就是他們⼀切的罪

愆，把這罪都歸在⽺的頭上，借著所派之⼈的⼿，送到曠野去。 

 

⼤祭司兩⼿按在替罪⽺頭上，承認全民的罪孽過犯，把全民的罪都歸到這

⽺頭上。我似乎看見永在的⽗施⾏祂的公義在耶穌基督身上，正如這位⼤祭司

按⼿在替罪⽺頭上：因為耶穌基督無疑感受到了神⼿的全部重量，也就是公義

的分量。約伯是⼈中最有忍耐的⼀個，他渴望朋友們憐憫他，因為神的⼿觸摸

了他。如果僅僅觸摸尚且如此嚴酷，那麼這全能⼿的全部重量該是多麼沈重！ 

 

承認罪代表著永在的⽗在兒⼦身上施⾏公義的過程中，把我們的無數罪孽

都歸在祂兒⼦身上，也給兒⼦看見這些罪的醜惡畸形：因此，先知說，“他為我

們的過犯受害，為我們的罪孽壓傷。因他受的刑罰我們得平安。因他受的鞭傷

我們得醫治。”這位神聖救主豈非為了祂的百姓成了咒詛，正如經上所記，“基

督為我們被作成⼀個咒詛（直譯）…凡掛在⽊頭上都是被咒詛的。”祂來拯救⼈

類，反倒被⼈們趕逐出去。祂豈不是在曠野無⼈陪伴，只有野獸作伴嗎？這就

是耶穌基督承載全⼈類罪惡的預表。 

 

 

16:29 每逢七月初⼗日，你們要刻苦⼰⼼，無論是本地⼈，是寄居在你們中

間的外⼈，什麼⼯都不可作，這要作你們永遠的定例。 

16:30 因在這日要為你們贖罪，使你們潔淨。你們要在耶和華面前得以潔

淨，脫盡⼀切的罪愆。 

16:31 因為這日為聖安息日，要用永久不斷的敬拜刻苦⼰⼼。（另譯） 

 

這時“你們要刻苦⼰⼼”。若不是後面加了⼀句“什麼⼯都不可作”，“刻苦⼰

⼼”恐怕就要被理解為主動悔罪了。有兩種主動悔罪：第⼀種是通過禁食、苦

修、禁慾來僅僅使⾁身受苦，以此治服⾁身；第⼆種正如聖經所⾔，有⼀顆憂



 12 

傷痛悔的⼼，悔恨自⼰得罪了這麼良善的⼀位神，神本配得我們所有的愛和感

激，可我們卻只報以不知恩。 

 

還有⼀種悔改或許可以稱之為被動的悔改：我們的魂為失去可感知的諸般

安慰和扶持⽽受痛苦。我們的魂因回想自以為已失去的諸般恩典⽽備受煎熬，

因為我們不再能感受或感覺得到它們。此時，“任何⼯都不要作”，⽽是要安息

地等候，直到神顯明祂自⼰。這段時間⼈就超越了之前說過的所有潔淨程序—

由“任何⼯”所指代，⼈⽌息了⼀切⼯：因為天性總是熱切的，要尋求扶持，渴

求安慰和滿⾜，於是擺出上百種姿態想要恢復自以為失去的東西，豈不知這樣

做只會讓⼈更加枯乾。 

 

所以這時候千萬不要憑自⼰⾏動，反⽽要被動地讓自⼰被痛苦吞噬，好讓

所有痛苦都起到應有的果效：讓痛苦按神的計劃起到煉淨我們的作用。我們的

⾏動會攔阻公義運⾏：只有徹底歇息才能讓公義通暢運⾏：因此聖經說，煉淨

的時期過了，我們就“在神面前得以潔淨，脫盡⼀切的罪愆”，這種潔淨指的無

非就是徹底脫離居功自利（entire disappropriation）。“⼈前顯為潔淨”和“神前真

的潔淨”之間有很⼤區別。簡單、主動的潔淨使我們在⼈眼中顯為純潔，也的確

如此；但我們離“在神眼中純潔”還有很⼤差距。唯有被動的煉淨，或者說徹底

脫離居功自利可以做到這點。 

 

接下來聖經又說：“因為這日為聖安息日，要用永久不斷的敬拜刻苦⼰

⼼。”在神前得了潔淨後，⼈進⼊這個如此難忘的聖安息日，這不是我們的安息

日或歇息日，⽽是神的安息日，⼈在其中進⼊神裡面，在神裡面找到這完全安

息和恆久的敬拜；由於這敬拜是完全為著神，藉著神，無法被任何別的事物推

動（moved）。這敬拜是在神自⼰裡面，為著神自⼰的。或許我可以說，這是在

神裡面對神的敬拜，⽽不是在我們裡面對神的敬拜。這⾄⾼的崇拜與⼈藉著失

去自⼰⽽被舉升到神面前的程度成正比。 

 

但也許有⼈會說，既然⼈處於這樣完全安息的情形中，怎麼會受苦呢？我

要說，是這永久的敬拜使⼈受苦，因為⼈知道神配得怎樣的敬拜，但⼈能給祂

的太少了。要麼是神在恆久敬拜過程中讓⼈受苦，好使⼈更像基督，好讓其周

圍⼈更得造就；要麼受苦是因為⼈處於這樣恆久朝聖的情形中，卻不得不回應

並與這麼多⼈往來，從⼈群中出來。這苦真的能包圍⼈，但無法滲透到⼈⼼深

處—這聖所乃是神揀選用來安歇的所在。 



 13 

 

16:32 那受膏，接續他⽗親承接聖職的祭司要穿上細麻布的聖衣，⾏贖罪之

禮。 

16:33 他要在⾄聖所和會幕與壇⾏贖罪之禮，並要為眾祭司和會眾的百姓贖

罪。 

 

⾏贖罪之禮的這位是誰？是照著麥基洗德的等次作⼤祭司的這位。只有祂

得了這職分，除祂以外沒有⼈能做這事；祂在弟兄們當中受膏被分別為聖，神

膏祂，勝過膏祂的眾弟兄們；因為祂既然降世為⼈，就成了我們的弟兄：祂藉

著受膏⽽成聖，就可以使別⼈成聖，並“接續祂⽗親承接聖職，⾏贖罪之禮。這

其中有美好的含義。⽗神的公義意味著祂必須懲罰罪惡：我們的罪惡應當受到

懲罰，這樣才能滿⾜神的公義，不損失公義應有的權利。但這位蒙愛的兒⼦，

可敬的⼤祭司已經受膏，可以⾏贖罪之禮：祂已經親自為我們擔當了神公義的

刑罰，對⼈類顯出了憐憫；祂為⼈類贏得了憐憫的恩典，若不用在邪惡之徒身

上，神富於憐憫的這個屬性就沒有可用之處。神在耶穌基督身上，並藉著祂施

⾏公義，從⽽得到的滿⾜感無限地⼤於懲罰全⼈類⽽得到的滿⾜。於是，這位

可稱頌的⼤祭司滿⾜了神的公義，公義就讓位於憐憫，施與⼈類。 

 

耶穌基督成為⼈，披上了細麻布的聖衣。祂潔淨了會幕和百姓，把象徵性

的敬拜變為⼀種極為聖潔的敬拜；祂不是用祭牲的⾎，⽽是用祂自⼰的⾎，聖

別了百姓。 

 

                                                          

第⼗七章 
 

17:3 凡以⾊列家中的⼈宰公⽜，或是綿⽺羔，或是⼭⽺，不拘宰於營內營

外， 

17:4 若未曾牽到會幕門⼝，耶和華的帳幕前獻給耶和華為供物，流⾎的罪

必歸到那⼈身上。他流了⾎，要從民中剪除。 

17:5 這是為要使以⾊列⼈把他們在田野里所獻的祭帶到會幕門⼝，耶和華

面前，交給祭司，獻與耶和華為平安祭。 

 

神既然聲明祂不喜悅這些祭牲和燔祭，為何又要這麼嚴格地要求所有宰殺

的⽜⽺都要獻給祂為供物呢？原因是，這些祭牲本身的確沒有價值，但它們借



 14 

用了耶穌基督將來犧牲的價值；它們的價值不在於自⼰，⽽是在於它們所預表

的那位。神要求這個儀式是為了教導後世，他們有責任把從耶穌基督領受的，

藉著耶穌基督獻給神，也教導以⾊列⼈明白他們所處情形有對應的某種居功自

利。因為我們不要以為神會從會幕門⼝祭牲⼤量流⾎⽽得榮耀，不是的，這些

⾎的價值僅在於它預表了那位無瑕疵的羔⽺將要在天⽗面前為救贖神的⼦民⽽

流⾎。 

 

17:6 祭司要把⾎灑在會幕門⼝，耶和華的壇上，把脂油焚燒，獻給耶和華

為馨香的祭。 

17:7 他們不可再獻祭給他們⾏邪淫所隨從的鬼魔（原⽂作公⼭⽺），這要作

他們世世代代永遠的定例。 

 

當神希望得到祭牲脂油焚燒⽽獻的祭時，這表明神希望⼈裡面最好的事物

被祂愛的聖⽕焚燒，獻給祂為馨香的⽕祭。正是這神聖的⽕吞噬⼈對美物的居

功自傲。 

 

這裡又說：他們不可再獻祭給鬼魔。獻祭給鬼魔就是獻祭給自愛。所有並

非出於純愛，單為了神得榮耀⽽做的⼯作，以及依靠指望神以外⼈事物的⼯

作，都是獻祭給自愛。如何理解神的意思：那些獻祭給鬼魔，或者說自愛的

⼈，是⾏了邪淫呢？這和詩篇 73:27的意思⼀樣：“凡離棄你⾏邪淫的，你都滅

絕了。”神是創造⼈類的那位，是⼈類的救主，也是他們的配偶：離開神，為要

愛神以外，或與神無關的某個⼈事物，就是不貞，⾏了邪淫。這就是為什麼凡

事都要先獻給神，隨後再照神的旨意分配給鄰捨。 

 

17:10 凡以⾊列家中的⼈，或是寄居在他們中間的外⼈，若吃什麼⾎，我必

向那吃⾎的⼈變臉，把他從民中剪除。 

 

禁⽌吃⾎是為了讓我們明白，千萬不要停留在任何屬⾁體的，屬感官的，

或可感知的事物上；⽽是要讓地繼續佔有這些本屬於它，本適合它的東西，好

讓脫離世俗、純潔的靈能親近神，與神聯合，神乃是⼈受造的本源歸宿。 

 

 

                                                          

第⼗⼋章 



 15 

 

 

18:2 你曉諭以⾊列⼈說，我是耶和華你們的神。 

18:3 你們從前住的埃及地，那裡⼈的⾏為，你們不可效法，我要領你們到

的迦南地，那裡⼈的⾏為也不可效法，也不可照他們的惡俗⾏。 

18:4 你們要遵我的典章，守我的律例，按此⽽⾏。我是耶和華你們的神。 

 

神在本章開頭說：“我是耶和華你們的神”。祂彷彿是說，我是你們的主，

你們的神，我有權⼒吩咐你們；要留⼼聽我說話，好順從我。我有權⼒在各⽅

面吩咐你們；你們不能轉⽽不聽從我，否則你們就是悖逆了，論罪當死。所以

我作為你們的主，你們的神，吩咐你們：“不要效法世界的准則，因為你們若屬

我，就不再屬於世界。丟棄埃及的複雜，進⼊我兒⼥們的純⼀：只持守我，避

開我的敵⼈—世界。我吩咐你們要跟隨並聽從我，唯有我是你們的神，你們的

主。你們要遵守我的典章，⾏我的道路，做我吩咐你們做的⼀切，也就是說，

你們要丟棄⼀切⼰意，不再有任何意願，只有我的意願。 

 

18:5 所以，你們要守我的律例典章，⼈若遵⾏，就必因此活著。我是耶和

華。 

 

你若總是遵⾏我的旨意，遵守我的吩咐，失去所有自⼰的意願，從⽽進⼊

我的意願，那麼你就必找到⽣命。⼈是藉著在神的意志里失去自⼰的意願（loss 

of our own will into God’s），從⽽找到了⼀個真⽣命，因為耶穌基督成了我們的

復活，我們的⽣命。凡不與神同在的，就是住在死亡里。神啊，你既然是⼈唯

⼀的真⽣命，⼈離了你還可能存活嗎？你是我們的神，全能的神，當我們願意

全然向自⼰死，好只在你裡面，並從你⽽活，你要賜給我們的⽣命，無限多地

比我們在亞當里失去的⽣命更豐盛。 

 

18:27 （在你們以先居住那地的⼈⾏了這⼀切可憎惡的事，地就玷污了，） 

18:30 所以，你們要守我所吩咐的，免得你們隨從那些可憎的惡俗，就是在

你們以先的⼈所常⾏的，以致玷污了自⼰。我是耶和華你們的神。 

 

“在你們以先居住那地的⼈⾏了這⼀切可憎惡的事，地就玷污了”。這話或

許也可以應用到現在，如今幾乎所有⼈都隨伙⾏惡說謊，遠離了神。唉，我真

害怕這悖逆的族類在最想不到的時候就被懲罰了！每天苦難壓著我們，我們卻



 16 

沒留意想到這是因為我們的邪惡。我們若效法神如此嚴厲懲罰之⼈的罪惡，我

們憑什麼能逃脫同樣的懲罰呢？我們若希望逃避這些，就全⼼全意轉向主我們

的神吧，這樣我們必找到⽣命：因為祂是我們的神，祂會使我們在祂裡面成為

新造。 

 

 

                                                          

第⼗九章 
 

19:2 你曉諭以⾊列全會眾說、你們要聖潔、因為我耶和華你們的 神是聖

潔的。 

 

神願意祂的百姓聖潔，因為祂自⼰是聖潔的。我們⼀不聖潔，就從神⼦民

的這素質上墮落了：因為神的⼦民和這位如此純潔聖潔的神之間必然有某種關

聯。但神要求那些屬祂的⼈有怎樣的聖潔呢？切莫以為這是⼀種篡奪來的聖

潔，把只能在神自⼰裡面找到的聖潔歸於我們自⼰。神所要的是⼼和⼼思裡外

完全的純潔，好讓我們能夠靠近這位極為純潔的神，前面提過，祂的聖潔對罪

⼈來說極其可畏。因為聖潔，或者說神自⼰告訴我們：“你們要聖潔，因為我是

聖潔的”。神還說，聖潔屬於祂這位自有永有者。因此我們必須把祂的聖潔歸給

祂，不要企圖篡奪；但要成為⾜夠純潔，能以靠近祂，並失去我們自⼰在祂這

聖潔的深淵里，在祂裡面，我們自⼰⼀無所有，但有份於神的聖潔；這聖潔不

是為著我們自⼰，⽽是在祂裡面，並為著祂。我的神，你是聖潔的，請你潔淨

我們，好讓我們不⾄於因我們的不潔⽽無法靠近你這無限純潔和聖潔，你的純

淨聖潔如涓涓細流，流淌在蒙福之⼈和忠信的⼦民身上。 

 

19:3 你們各⼈都當孝敬⽗母．也要守我的安息日．我是耶和華你們的 

神。 

 

神吩咐我們要孝敬⽗母；因為⽗母在地上充當神的地位，神用他們賜給我

們⾁身的⽣命，否則我們就不存在，也無福認識神。但⼈們對這條誡命遵⾏得

多麼糟糕！兒⼥們藐視⽗母，厭倦他們的存在，千百次傷⽗母的⼼，使他們傷

⼼欲絕：⼤多數⽗母從兒⼥那裡得到的錯待不可思議；但兒⼥今⽣必不免受

罰，因為兒⼥經常發現自⼰受的對付，正如他們對待自⼰⽗母的⽅式。 

 



 17 

神也吩咐我們守祂的安息日。主的安息日不是有些⼈以為的，僅僅是停⽌

外在勞作⽽已；主的安息日指的是首先停⽌⼀切罪惡不義的勞作；其次停⽌我

們自⼰的勞作，好讓神能親自在我們裡面運⾏，好讓我們進⼊這真安息，也就

是⼼靈（soul）在祈禱中的安息，隨後是在神裡面的安息，神乃是⼈的歸宿、

終點、目標。安息在神裡面就是永恆的安息，⼀種永恆的歇息，從今⽣開始，

持續到永遠。 

 

19:4 你們不可偏向虛無的神、也不可為自⼰鑄造神像．我是耶和華你們的 

神。 

 

當我們離神向物的時候，就是轉向了偶像。無論某個受造物是什麼⼈、

事、物，當我們偏愛那受造物過於神的時候，就是把這個受造物當成了偶像，

正如歌羅西書 3:5 所說的，貪婪就與拜偶像⼀樣。我們每種亂了次序的愛，都

是犯了拜偶像的罪。基督徒當中有多少拜偶像的⼈呢！ 

 

19:5 你們獻平安祭給耶和華的時候、要獻得可蒙悅納。 

19:6 這祭物要在獻的那⼀天、和第⼆天吃、若有剩到第三天的、就必用⽕

焚燒。 

19:7 第三天若再吃、這就為可憎惡的、必不蒙悅納。 

 

當⼈到達了中⼼的安息後，可以說是獻上了平安祭給神，因為他在被動的

情形中把自⼰作為犧牲獻給了神，忍耐承受臨到他的每件事，包括裡面的和外

面的。裡面的事包括神的各種運作，無論是釘死他的，還是使他滿⾜的運作；

外面的事包括所有⼗字架、患難、逼迫。總之，接受⼀切臨到我們的事，從神

來的，從⼈來的，從鬼魔來的，還有從我們自⼰的魯莽和過失來的。 

 

為什麼平安祭要在獻的當天或第⼆天吃呢？這是為了教導我們，棄絕給神

並安息在神裡面的⼈滿⾜於神安排的時間（divine moment），絲毫不為將來做

任何預備。他寄⼼於神命定的當下時刻。余剩的祭物必須用⽕燒掉。余剩指的

是什麼？當我們把自⼰交給神安排的時間，⼀點不為將來準備什麼，會有反思

和回顧，這些必須放下，讓神聖愛⽕完全吞噬。  

 

⼈若隔了幾天再吃這祭物，就成了可憎惡的。這表明為將來做打算與“棄

絕”是多麼相對立；⽽且我們從當下的光中受益，過後卻不再能從中受益。這就



 18 

是耶穌基督教導的：“應當趁著有光⾏⾛”。所以說⼀個內⼼平靜的⼈必定是活

在當下。 

 

19:9 在你們的地收割莊稼、不可割盡田角、也不可拾取所遺落的。 

19:10 不可摘盡葡萄園的果⼦、也不可拾取葡萄園所掉的果⼦、要留給窮⼈

和寄居的．我是耶和華你們的神。 

 

神這樣吩咐猶太⼈是為了讓他們不貪戀財富，引導他們把蒙神所賜的財物

留⼀部分給窮⼈。 

 

19:11 你們不可偷盜、不可欺騙、也不可彼此說謊。 

 

神絕對禁⽌偷盜；這樣我們通過學習對⼈保持公平，不篡奪屬於別⼈的東

西，同時也能學會對神公平，不偷竊神的什麼，不篡奪祂的權利。所以經上還

說：“你們不要彼此說謊”。因為⼈若不是什麼，卻以為自⼰是什麼，就是說謊

的。希望受⼈景仰的，就是個騙⼦。在所有騙⼦、盜賊和說謊者當中，罪惡最

⼤的就是假冒為善者；他偷竊了神的榮耀；不停地欺騙⼈，渴望在⼈前顯出他

本來不是的樣⼦；他也欺騙了自⼰，他滿了掠奪和不公。 

 

19:12 不可指著我的名起假誓、褻瀆你神的名．我是耶和華。 

 

有許多⼈起假誓，向神起誓承諾自⼰不再得罪祂，卻不停轉⽽得罪祂；還

有⼈用起誓來欺騙弟兄，用神的名義來⾏騙，從⽽褻瀆了神的名，這些⼈罪已

經定了。假冒為善者起假誓：他們嘴上總掛著神的名字，以此欺哄⼈，假借神

的名義⾏欺騙，從⽽褻瀆了神的名。 

 

19:13 不可欺壓你的鄰捨、也不可搶奪他的物．雇⼯⼈的⼯價、不可在你那

裡過夜留到早晨。 

 

這世代的確盛⾏誹謗。假冒為善的⼈用誹謗妄圖滅了弟兄，⾼抬自⼰。同

樣，好宴樂之⼈以為凡事都可⾏，只要他們的辦法能成功。這兩者都利用⼿中

的權柄壓制那些他們所污蔑的⼈；不敬虔之風達到極致。 

 



 19 

“不拖⽋⼯資”的吩咐很少有⼈留意：⼈們拖⽋⼯資，致使⼯⼈及其家⼈受

苦；他們被迫借債度日，受了損失。倘若拖⽋⼯資是⼤惡，扣留⼯資不發，讓

⼯⼈⼀無所獲豈不是更⼤的罪嗎？有些⼈拖⽋貧窮⼯匠的⼯資，使他們遭受損

失，卻轉⽽用拖⽋的錢來捐獻施捨，在⼈前顯揚自⼰慈善。這在神面前是可憎

惡的。神願意萬事都公公平平。 

  

19:15 你們施⾏審判、不可⾏不義、不可偏護窮⼈、也不可重看有勢⼒的

⼈．只要按著公義審判你的鄰捨。 

 

地上幾乎不再有公正。法官們偏袒⼀⽅，對另⼀⽅有強烈的成見，以致於

他們以不公為公正；還有的法官許可自⼰貪污受賄。罕有有理的窮⼈勝訴無理

的富⼈。⼈懇求法官，豈不是有需要分訴的事嗎？到處都有誠實的⼈，世上並

非絕了公正的法官，只是這樣的法官太少見了！有多少法官壓迫那些惹上當權

者的無辜之⼈。  

 

19:16 不可在民中圖謀不軌，暗中造謠中傷。也不可密謀要流鄰捨的⾎。我

是耶和華。（另譯） 

 

有兩種⼈圖謀不軌：第⼀種是犯新罪的⼈誇⼝自⼰犯了還沒犯的罪。第⼆

種⼈圖謀折磨和迫害他們的弟兄們，損毀他們的名譽；造謠中傷者又分為兩

種，公開造謠者和暗中造謠者，後者比前者要壞⼀千倍，因為前者可信度低；

但暗中造謠者能讓自⼰的造謠毀謗引起眾⼈重視，於是讓所造的謠⾔無可補

救。這些誹謗者輕易地發明和公佈極⼤的謊⾔，使誠實⼈名譽掃地，⽽且用著

書的形式讓這毀謗具有長久影響⼒。這些暗中造謠者將來要受怎樣嚴厲的懲罰

呢？ 

 

19:17 不可⼼裡恨你的弟兄．總要指摘你的鄰捨、免得因他擔罪。 

19:18 不可報仇、也不可埋怨你本國的⼦民、卻要愛⼈如⼰．我是耶和華。 

 

弟兄間的糾正是件微妙的事，很少採用。有⼈公開指正弟兄，並非因為弟

兄犯錯，⽽是因為討厭弟兄。還有⼈公開造謠中傷弟兄。為了指正我們的弟

兄，我們⼀定不要有偏好，並且是有權⼒指正。我們若沒有權柄指正弟兄，就

必須把弟兄留給神的⼿，不能譴責他。 

 



 20 

神禁⽌我們為自⼰報仇。有誰不盡⼒為自⼰報仇的呢？誰不以為沒有比報

仇更痛快的事呢？新約舊約都要求我們忘記所受的傷。可有誰這樣實踐呢？ 

 

這整章講的全是關於公平公正的吩咐，神希望我們遵守。值得注意的是，

本章所有誡命後面，神都加了⼀句，“我是耶和華”，原因有⼆。首先，引起百

姓們的注意，讓他們存敬畏的⼼；其次，表明神希望百姓遵從誡命，⽽且表明

神有權柄要求百姓盲目遵從。因為神對我們最⼤的期望就是徹底的遵從，向著

⼰意死。神事無巨細吩咐百姓，有些事瑣碎得看起來根本不配讓這位偉⼤的神

囑咐，這是為了教導他們，也教導我們要學會盲目、不講理由的順服。神既然

是我們的主，我們的神，祂無論吩咐我們做什麼事，不管這事看起來重要與

否，我們只管去做就是了。因為在小事上順從比在⼤事上順從更完全，⼤事順

從會讓⼈感覺尊嚴⾼貴。⽽且，小事是時常發⽣的，日常⽣活中就有的，不要

讓順從的⼼打盹睡著。 

 

這些誡命的多樣性、頻繁度和瑣碎在不同程度上讓⼈變得柔軟順服。雖然

我們不再處於嚴苛的律法之下，神對我們順從的要求並不減少。⼈⼀度只有⼗

誡，尚且不住違背；後來猶太⼈領受了這許多誡命吩咐。他們的確害怕懲罰，

⽽且他們沒有出於愛神⽽有的順從，神要求祂的兒⼥們有愛的順從。 

 

 

                                                          

第⼆⼗章 
 

20:7 所以你們要自潔成聖、因為我是耶和華你們的神。 

20:8 你們要謹守遵⾏我的律例．我是叫你們成聖的耶和華。 

 

神又對⼈說，祂希望⼈聖潔：這是為了讓⼈明白，⼈必須在聖潔上不斷進

步，這與⼈脫離自⼰，從⽽消失在神裡面的程度是成正比的。 

 

但神同時又讓⼈知道，是祂自⼰使⼈成聖；好叫⼈不再在⼈里尋找聖潔，

也不在任何受造的媒介中保（created medium）里尋找完全的聖潔；因為只有

在神裡面才能找到完全的聖潔。 

 



 21 

20:26 你們要歸我為聖、因為我耶和華是聖的、並叫你們與萬民有分別、使

你們作我的民。 

 

神又說，祂不光要使他們成聖，⽽且是成聖不是為了他們自⼰，⽽是為了

神自⼰。神已經把他們從萬民中分別出來，歸於祂自⼰。其餘⼈可能為著自⼰

⽽渴求達到聖潔；但這百姓已經蒙揀選要成聖歸於神。因此，他們是為著神⽽

披上了在神裡面的聖潔。 

 

 

                                                          

第⼆⼗⼀章 
 

21:8 所以你要使他成聖、因為他奉獻你神的食物。你要以他為聖、因為我

使你們成聖的耶和華是聖的。 

 

神多次重復這個吩咐是為要表明，這百姓切莫以為可以自⼰成聖，也莫要

滿⾜於中等程度的聖潔。神自⼰渴望使他們成聖，好讓他們⽅⽅面面都聖潔，

是擁有了神的聖潔；因為神要用祂自⼰的聖潔來使他們成聖。 

 

 

                                                          

第⼆⼗五章 
 

25:55 因為以⾊列⼈都是我的僕⼈、是我從埃及地領出來的。我是耶和華你

們的神。 

 

棄絕給神的⼈被囚也是何等快樂！越受捆鎖，越前所未有地自由。成為神

的奴僕，就是把神給我們的自由意志當禮物獻上給神，從⽽不再能隨意使用這

自由意志，只用這自由意志來順從神的運⾏，極為依賴神。神作為主⼈吩咐我

們什麼，我們都不再抵擋祂：我們的確會感覺自⼰是個奴僕；但這樣為奴何等

甜美，我們不願不做奴僕，喜愛做神的奴僕，勝過喜愛世上⼀切的自由。為奴

的程度越加增，自由的程度也越加增，因為當⼈被完全吞沒在造物主意志里的

時候，才是真正的、無上的自由。 



 22 

 

 

                                                          

第⼆⼗六章 
 

26:3 你們若遵⾏我的律例、謹守我的誡命、 

26:6 我要賜平安在你們的地上、你們躺臥、無⼈驚嚇．我要叫惡獸從你們

的地上息滅．⼑劍也必不經過你們的地。 

 

 神應許給那些守祂誡命之⼈的廣泛平安，或許可以理解為邪情私慾

（passion）和官能整體平靜下來，這是神賜給那些把自⼰完全交給祂之⼈的平

安。他們用積極主動的⽅式勞苦了⼀段時間，努⼒用恪守宗教儀⽂的⽅式遵守

神的誡命，以圖使自⼰的各種邪情私慾平靜下來，卻無法成功。然⽽，神顧念

他們的勞苦和敬虔的追求，於是引他們進⼊安靜的祈禱，這祈禱裡面蘊含著神

無限的美善，從⽽不光使他們所有的邪情私慾安靜下來，⽽且使他們的官能也

也有了平安，如今各種官能都輕柔⼊眠，然⽽魂的各個官能作為⼀個整體又是

如此強壯，無何能使它們懼怕：所有受造物的威脅，所有作對的，都宣稱他們

這樣做是毀了自⼰，⽽且是枉費⼒氣，不再能使這些得平安之⼈受影響，也無

從改變這些⼈的決⼼。 

 

26:11 我要在你們中間立我的帳幕、我的⼼也不厭惡你們。 

 

整個魂的安靜就為初步的聯合做好了預備，神藉著⼈的安靜，用⼀種特別

的同在來住在帳幕的中⼼。的確，神在魂中⼼立了帳幕；但魂還沒有被製作成

帳幕本身；因為這時的聯合還不是直接的聯合，尚有聯合的若⼲途徑，帳幕不

過是個途徑和隔斷；因為就聯合⽽⾔，每種途徑都構成⼀個隔牆，置於所要聯

合的兩個事物之間。 

 

26:12 我要在你們中間⾏⾛．我要作你們的神、你們要作我的⼦民。 

 

 然⽽神承諾不會離棄這⼈。神如此良善，祂從不離棄我們，除非我們因不

忠⽽自⼰離開祂。祂與這⼈同⾏；這⼈也總是與神同⾏：神宣告自⼰專為他的

神和庇護者，這是奇妙愛的開始。 

 



 23 

26:15 厭棄我的律例、厭惡我的典章、不遵⾏我⼀切的誡命、背棄我的約、 

26:16 我待你們就要這樣、我必命定驚惶、叫眼目乾癟、精神消耗的癆病、

熱病、轄制你們．你們也要白白的撒種、因為仇敵要吃你們所種的。 

26:17 我要向你們變臉、你們就要敗在仇敵面前．恨惡你們的必轄管你

們．無⼈追趕、你們卻要逃跑。 

 

 這⼈⼀收回對神的順從，就陷⼊了千百個罪惡中。以往神⼀直為他爭戰，

使他勝過眾仇敵，如今他不再棄絕自⼰給神，重新依靠自⼰的努⼒，於是發現

自⼰只剩下軟弱和墮落。甚⾄他被所信賴的自⼰的⼒量壓垮了，毫無爭戰，就

倒在敵⼈們面前；不忠後驚慌失措，於是無⼈追趕卻要逃跑。他在屬靈操練上

越長進，如今就越遠離單純和與神的聯合，陷⼊自⼰的努⼒中。眼目乾癟代表

神聖光芒的熄滅，這光被我們為自⼰獲取的想象的⽕和熱情所熄滅；於是這⼈

就被損耗了，因為我們白白撒種，勞苦卻沒有果效。 

 

26:18 你們因這些事若還不聽從我、我就要為你們的罪加七倍懲罰你們。 

 

現在神對棄絕給祂之⼈說話，這些⼈雖然不重拾自⼰各種做法，但並沒有

聽神的話，去離棄神想讓他們放棄的事物，並讓神按祂測不透的智慧途徑隨意

引導他們，反⽽害怕太過於棄絕給神。於是神為他們的罪加七倍懲罰他們，使

他們遭遇即使最壞的罪⼈也不會遭遇的諸般軟弱和試煉。因為懲罰，或者說對

罪⼈徹底的煉淨，是留給來⽣的。但對這些蒙揀選的器⽫，神用錘擊，用極多

的苦楚，來使他們脫離自我（propriety）。靈命成長過程中這些極端的內在痛苦

僅僅來自於自我為中⼼。聖經中多處都對此有清晰的描述。 

 

但願我能在此解釋什麼是“加七倍懲罰”，神如何對⼀個輕微的不忠報以重

罰，⽅法是藉著許可⼈表面上犯了罪，罪的痛苦，⽽且經常是藉著罪本身懲罰

⼈；神無法容忍⼈的居功、驕傲，和自給自⾜靠自⼰（self-subsistence），因此

神通常會許可⼈跌倒，⾄少是表面上跌倒，從⽽打擊⼈的驕傲，這秘密只留給

祂審判的日⼦。這不正是保羅所說的，“又恐怕我因所得的啓示甚⼤就過於自

⾼，所以有⼀根刺加在我的⾁體上，就是撒旦的差役要攻擊我，免得我過於自

⾼。”他彷彿在說，恐怕我把神的恩典歸功於我自⼰，所以最不堪的經歷教我認

識自⼰是什麼，保守我在神最⼤的諸般恩賜當中處於⼀種完全赤貧的狀態。 

 



 24 

26:19 我必斷絕你們因勢⼒⽽有的驕傲．又要使覆你們的天如鐵、載你們的

地如銅。 

 

驕傲的第⼀個剛硬之處就是⼈因諸般恩賜、恩典和自⼰的⼒量⽽有的自

立，或者說自給自⾜。第⼆個剛硬之處就是之前提過的自我中⼼，這是與神聯

合的很⼤攔阻。為了摧毀驕傲和自我中⼼，神把天向這⼈關閉：對這⼈來說，

天變得像鐵，不再滴下令⼈愉快的甘露；神對這⼈只剩下嚴厲：祂似乎不再垂

聽這⼈，反⽽拒絕這⼈。這⼈在天上地上都不再能找到任何安慰，因為地也變

得像銅，再也嘗不到地的甘甜。於是這⼈陷⼊無法⾔喻的痛苦之中，只有經歷

了才能懂。 

 

但我想告訴那些正處於這樣痛苦中的⼈們，這些只來自於⼈的自我中⼼；

⼈以為這是來自神的⼤試煉，其實是自我中⼼帶來的痛苦，只是⼈不知道。但

是，讓我們棄絕自⼰，停⽌所有的抗拒，無畏地放下自⼰，毫無保留把自⼰交

在神⼿裡，不是藉著正式的、明顯的交托，因為這樣做還會給⼰提供⼀定扶

持；⽽是毫不猶豫地把自⼰交給神的旨意，⽽且允許自⼰被奪去⼀切的好，⽽

毫不激動或抗拒，堅定不移忍受仇敵所有攻擊，毫不懼怕；確信神自⼰能傾覆

⼀切仇敵。可我們⼀自衛，仇敵靠近就⾜以讓我們就跌倒。  

 

26:23 你們因這些事、若仍不改正歸我、⾏事與我反對、 

26:24 我就要⾏事與你們反對、因你們的罪、擊打你們七次。 

 

神繼續告訴這些⼈，他們若仍繼續抵擋，不讓神引導他們，神會加增對他

們的懲罰：祂不只不聽他們禱告，嚴厲待他們，天無情、露不降；⽽且神還要

親自與他們作對。哎，假如我們事先知道神與我們對立會給我們帶來怎樣可怕

的痛苦，豈不早就棄絕自⼰給神了嗎，何⾄於淪為這可悲地步呢？約伯感受到

了這極度痛苦，就可憐巴巴地抱怨神與他對立，以致於他活著都成了自⼰的重

擔。可⼈太以自⼰為中⼼，寧願忍受這樣奇特的事物，也不願讓自⼰被奪去⼼

愛的某樣美德。⼈甚⾄還想著靠忍受這些痛苦，好留住這美德。但⼈⼤⼤地自

欺了，希望留住這美德的表面只會失去其實質。相反，允許自⼰失去這美德的

表面，卻能保留其實質。 

 

神因這⼈的抵擋⽽對這⼈反復的擊打，是用與⼤罪有關的諸般軟弱，神用

這些使⼈對⼈自⼰的⼒量絕望，從⽽引導⼈完全棄絕給神。這⼈看自⼰只剩驕



 25 

傲⽽已。所有意念、話語和⾏動都滿了驕傲。感覺自⼰從沒像現在這樣“戀地”

和“貼地”。他認為自⼰從頭到腳都滿了污穢不潔。⽽且因為羨慕嫉妒那些更棄

絕給神的⼈⽽內⼼受折磨。他失去了所有的禁慾，在自⼰看來全然屬了⾁體。

在凡事上都不再能管理好自⼰，也無法感到滿⾜。越努⼒就越不成功。想象中

有恨意，自⼰沒辦法克服，這讓他變得極度孤獨；這些恨意還時常是衝著神去

的。惱怒這個⽑病似乎已經死去很久了，如今卻又醒來。時時刻刻都容易急

躁。 

所有不棄絕自⼰的屬靈⼈，照著神對他們煉淨程度的計劃，以及他們自我

為中⼼的程度，都或多或少會⾛這條路。⼀個⼈屬靈恩賜越豐富，從⽽被⾼

舉，就跌倒得越厲害，經歷如今的難處。所有命定了要經歷奧秘之死的⼈都會

⾛這條路。他們驚訝於看見自⼰在⼀切善事上懶惰和粗⼼⼤意，極少能再像從

前那樣⾏善了；過去對做聖潔善⼯有多熱⼼，如今就有多冷淡。無論他們渴望

有什麼樣的忠⼼，他們都不假思索地抗拒，甚⾄因糊塗⽽把忠⼼用來抵擋。 

 

26:25 我又要使⼑劍臨到你們、報復你們背約的仇．聚集你們在各城內、降

瘟疫在你們中間、也必將你們交在仇敵的⼿中。 

 

復仇的劍是能劈開的劍，神用這劍分開⼈較⾼的部分和較低的部分，否則

⼈總是會抗拒神的。於是，這分開的過程給⼈帶來了奇特的劇痛！見自⼰受

壓，⼈就想逃到城裡去，也就是說，⼈通過外在⾏動、踐⾏美德、與神僕⼈談

話，或常領聖餐來尋求某種扶持。但這些不再能使他釋然，因為這階段的恩典

是⼀種死亡的恩典，是要加增他們的損失；好讓⼈看見自⼰被交在眾仇敵的⼿

裡，但其實這是為著⼈最⼤的益處。 

 

26:26 我要折斷你們的杖、就是斷絕你們糧的⼒量（另譯）、那時、必有⼗

個⼥⼈在⼀個爐⼦給你們烤餅、按分量秤給你們、你們要吃、也吃不飽。 

 

神斷絕我們糧食的⼒量，意思就是，我們領聖餐再也找不到安慰，只得到

厭惡感和新痛苦。這⼈曾對聖餐虔誠⽽尊重，如今卻不再對這屬天嗎哪感到滿

⾜了，反⽽只感到空虛，這真是個⼤試煉。 

 

26:27 你們因這⼀切的事、若不聽從我、卻⾏事與我反對、 

26:28 我就要發烈怒、⾏事與你們反對．又因你們的罪、給你們七個傷（另

譯）。 



 26 

 

神希望這⼈絕對為著祂自⼰，但見這⼈還在抗拒祂的聲音，於是不滿⾜於

⾏事與這⼈反對，⽽是要加增這⼈的苦楚，在烈怒中⾏事與他反對。哎！於是

這⼈不知該何去何從了，因為神在烈怒中破碎了他，就像約伯經歷的那樣（伯

16:10），他的痛苦變為極端痛苦，超過⼀切⾔語所能表述。然⽽，可以確定的

是⼈正是因為抵擋才導致有這些痛苦，⾄少通常是這樣的。不過神有時也用祂

的權能對付⼈，讓⼀些最純潔的⼈經受內在的痛苦，像耶穌和馬利亞所經歷的

那樣，保羅內⼼也常受⼀種悲哀的煎熬，這是因他對神榮耀的熱⼼，以及對他

兄弟得救的熱⼼，才受的內⼼煎熬。但這類痛苦如此純潔平靜，或許可以稱為

全然聖潔的。⽽其它痛苦是由⼈的自我為中⼼造成的，通常伴隨著某種煩惱和

躁動，這是種吞噬的⽕，活潑有⼒，滲透深遠，讓我們感受到有待吞噬的那些

鏽跡和污穢。⼤衛正是在這樣的光中向神禱告，求神不要在怒中責備他，也不

要在氣忿中管教他。（詩 6:1） 

 

⼈越繼續抗拒，痛苦就越加倍；然後神就加增了痛苦：第⼆次只是根據罪

⾏明顯程度⽽有的外在打擊；如今是給七個傷。從前表面的傷，如今完全滲透

到裡面，形成深深的傷。哦，擊打和傷之間有很⼤的區別，經歷過的⼈清楚得

很。表面看是⼀樣的試煉，總是加諸於之前提到的七宗⼤罪上；但其滲透⼒卻

迥然不同。 

 

26:31 我要使你們的城⾢變為荒涼、使你們的眾聖所成為荒場．我也不聞你

們馨香的香氣。 

 

神更進了⼀步。祂使這⼈裡面的⼀切都變得紊亂。城⾢指的是⼈裡外的感

官和官能，都被帶⼊荒涼的地步，成為荒場。⽽且魂的中⼼，也就是⼈最深的

部分，聖所，也需要被毀滅絕：不再存有任何聖潔的影像；曾住在其中的神不

再居於其中。唉，於是這個如此聖潔的聖所（但這聖所曾是神和⼈之間的媒

介）被摧毀，蕩然無存。⼈因失去這聖所⽽遭受了何等奇特的打擊啊！但他這

樣受苦是有益處，是⼀種更正的⽅式，表面看太粗魯，實際上是太⼤的祝福。

從此以後，他不再有自⼰的智謀辦法可以依靠 。誰能懂呢？這是聖所，或者說

魂的中⼼的徹底被毀，很快這就終結了所有試煉。 

 

26:34 你們在仇敵之地居住的時候、你們的地荒涼要享受眾安息、正在那時

候地要歇息、享受安息。 



 27 

 

⼀旦⼈開始享受自⼰的不幸和荒涼，並安息於自⼰的無用，⼀無是處，樂

於在自⼰的本位上處於這種無有的情形，並樂於藉著失去⼀切屬⼰利益⽽服務

於神的榮耀，通常就在這時候⼀切痛苦終⽌了，很接近終點了。但這時候他也

能哭喊出來，因為他曾被極度降卑，如今能在極度苦楚中找到安息了。 

 

26:42 我就要記念我與雅各所立的約、與以撒所立的約、與亞伯拉罕所立的

約。並要記念這地。 

26:45 我卻要為他們的緣故、記念我與他們先祖所立的約、他們的先祖是我

在列邦⼈眼前、從埃及地領出來的、為要作他們的神。我是耶和華。 

 

於是神紀念祂為祂自⼰⽽帶領這些親愛的⾛內里⽣命道路的⼈出了複雜之

國，他們已經被如此眾多的煉淨和試煉程序摧毀滅絕。於是，神帶他們出離困

境，因為祂是他們的神。神帶他們出埃及的唯⼀目的就是使他們變得不再違背

神。 

 

----本書結束---- 

 


