
 
 
 
 
 
 
 
  

神的终极目的 

(Ultimate Intention) 
 

法兰基(De Vern Framke) 

 



神的终极目的 

 

 2 / 102 
 

 

作者生平简介 

   

德文·法兰基 Devern Fromke 弟兄（1923 - 2016） 

法兰基弟兄在基督的身体中服侍主 70 年。他与妻子胡安妮塔一起在巴西、新西兰、

欧洲和日本传道，分享以上帝为中心的信息。从西雅图太平洋大学毕业后，他在基督教青年

会（Youth For Christ (YFC)）工作，然后在几所高中任教，并担任传统基督教学校的校长。

法兰基弟兄有一个儿子 DeVon Fromke 和三个孙子/女。 

法兰基弟兄撰写了许多书籍，在许多方面都被视为属灵经典。 

法兰基弟兄的书中的一个主要重点和主题是他渴望从以上帝为中心的观点来呈现真理。

今天的教会常常以人为本的方式来宣讲神话语的真理。法兰基弟兄寻求恢复平衡，让教会重

新从上帝的角度——而不是我们的角度——看待一切。 

法兰基弟兄的书将激起你的思想和内心来反思上帝的“终极”——他在他的两个书名

中使用了这个词：《神的终极目的 Ultimate Intention 》和《生命的终极特权 Life's 

Ultimate Privilege》。另一本书的标题，《打开上帝更大的窗户的故事 Stories that Open 

God's Larger Window》，也暗示我们中的一些人在我们的属灵观点上过于狭隘和狭隘。 

我们常常被此时此地所束缚，而无法把握上帝创造人类的终极目的的长远意义。 

在今天的事工中，错误的教导和强调常常会阻碍在基督里属灵的成长和成熟。法兰基

弟兄希望利用他的影响力来帮助纠正误解和以错误为中心的教导，以便上帝的孩子可以按照

上帝的意愿成长和成熟。 

 

以下为参考的英文网站： 

https://www.kingsleypress.com/about-devern-fromke.html 

https://fromke.com/# 

https://www.legacy.com/us/obituaries/indystar/name/devern-fromke-obituary?

id=6927401 

  



神的终极目的 

 

 3 / 102 
 

 

目  录 

第一篇 概述 ........................................................................................................................................................... 4 

第二篇 神的永远计划 ........................................................................................................................................... 8 

第三篇 终极的主题 ............................................................................................................................................. 11 

第四篇 神愿意人认知祂终极的心意 ................................................................................................................. 14 

第五篇 转入新的中心 ......................................................................................................................................... 17 

第六篇 一切都变成新的了 ................................................................................................................................. 20 

第七篇 神圣的归回 ............................................................................................................................................. 23 

第八篇 十架上所启示的原则 ............................................................................................................................. 26 

第九篇 神永远的计划必能实现 ......................................................................................................................... 29 

第十篇 讨祂喜悦，靠祂活着 ............................................................................................................................. 32 

第十一篇 父神如何对待撒但与罪人，父神计划里的救赎 ............................................................................ 36 

第十二篇 十架为神所实现的 ............................................................................................................................. 39 

第十三篇 靠基督的生命而活 ............................................................................................................................. 43 

第十四篇 十架的道路 ......................................................................................................................................... 46 

第十五篇 十架的三个层面 ................................................................................................................................. 50 

第十六篇 查找艰难之源 ..................................................................................................................................... 53 

第十七篇 要注意神终极的心意 ......................................................................................................................... 57 

第十八篇 活在神旨意中的喜乐 ......................................................................................................................... 61 

第十九篇 活在一个新的管治之下 ..................................................................................................................... 64 

第二十篇 真自由 ................................................................................................................................................. 68 

第二十一篇 约伯 ................................................................................................................................................. 71 

第二十二篇 得到众子 ......................................................................................................................................... 75 

第二十三篇 儿子名份的荣耀与超越 ................................................................................................................. 80 

第二十四篇 最迫切的课题 ................................................................................................................................. 84 

第二十五篇 矫正与归回 ..................................................................................................................................... 89 

第二十六篇 荣耀的终极启示：族类、身体、圣殿 ........................................................................................ 93 

第二十七篇 荣耀的终极启示的实现 ................................................................................................................. 97 

第二十八篇 终极奉献 .......................................................................................................................................100 

 

  



神的终极目的 

 

 4 / 102 
 

第一篇 概述 

当前最要紧是…我们知道：在每个人的内心深处，都渴望知道生命的意义和目的究竟是

什么。然而每个人虽然因不同的拣选而有不同的结果，有的人成为圣人，有的却沦为罪犯；

但每个人在本质上都是一个智者。“这种寻求人生目的，探索生命意义的意识，是每一个人

最明显而普世性的本性。” 钟斯（ C . A . Jones ) 

一个小孩若是从来都不问“为什么”，他的母亲一定感到十分失望，同样地，如果压抑神

放在他里面的部份思想的本能而不发问的话，神也会感到非常的失望。人若是没有这份思想

本能，就不是神所造的人了，人若是不探索命运，也不追求人生的目的，那么就和禽兽一般，

没有什么不同了。 

所以，最要紧是我们必须引导信徒建立一个真正以神为中心的人生观，能够凡事联于神

和祂终极的心意，不仅是世人，连信徒也是努力地想以自己为中心来解释所有的事物，但这

观点却使他无法直接而全面性地看其一生，因此他心中产生许多矛盾。 

父神的心意，是要所有的人都能找到人生问题的答案。因着人心里深处的这个需要，“神

使基督成为我们的智慧、公义、圣洁和救赎。”（林前一30）祂为什么要这样作呢？因为惟

有如此，祂才能成为人生问题的解答。同时，也帮助人类矫正自己的错误，成就神圣洁的心

意。 

正如诗篇作者所说：“又领他们行走直路，使他们往可居住的城邑。”（诗一O三7）大多

数的人，都只观看神的作为，却从来没有人像摩西一样知道神的法则。然而单看事情的表面，

人常因此受到混淆而迷惑，因为人不知道法则，就不知道这些部分的事实是如何联于整体的。

法根麦（ Mark Fakkema ）说：“哲学坚持在许多表面看来对立的现象下，存在一种内在的

和谐，这和谐能将所有事物统一与整合。我们可以说哲学是试图将存在于宇宙的各种事物给

它一个统一的理性基础。当我们用哲学去看人生的整体时，就是试图将所有事物溶入一个自

己的思想模式，而基督徒的人生哲学就是将所有事物看为一个以神为中心的整体。” 

许多真理的本身虽很重要，但有时候我们却常常过份强调它的个别性。有时我们忽略了

某些真理与整体的关系，这些真理反倒丧失了它的影响力。 

同时，我们不断地成长，我们的心思也不断追求更多的真理，有时我们会将注意力集中

在部分的真理，而真理的源头反倒被蒙蔽了。这时候我们应该很小心。这本书也曾强调各部

分重要的真理，如神是一切目的的起点、创造的目的、人的命运、堕落的后果、十架的神圣

心意、基督救赎的目的、受苦的原因……等等。但，我们强调：读者一定要将这些部分真理，

联于整体——看见各部分真理所发源的大体。 

以下节录乐雅（ Kenneth Walker ）所著的《人类的诊断书》说明了：要以沉稳而完整

的眼光来看待人生及如何地困难、分歧，就如同对大象形状的形容一般：几个印度人把一只

大象牵到一间黑暗的房间去，让许多人就进黑暗中观赏。但因房间太暗无法用眼睛看，只好

用手掌摸触来感觉；有人摸到大象的鼻子，就说它像水管；有人摸到的耳朵，就说大象像扇

子；有摸到腿的，便说大象像根柱子；有人摸到大象的背部，便说它实在像一个大宝座。 

他们对大象的形容，都只领会他们所摸到的那一部分特征而已。艾建（ A . Graham Ikin ）

评论这个故事说：“我们对事实的片面认识也是如此，所有的认识不过是联于全体的小点而

已。若是单单站在一个特殊而有限的观点来解释全体，那是徒劳无益的。所以我们不应轻忽

某个观点，也不轻弃自己的想法，而要联合各方面的意见，接受各看法的独特性，并使它联

于整体。” 



神的终极目的 

 

 5 / 102 
 

这是很好的忠告，但是它仍然只是人从自己的观点来看整体，而这正是很久以来，困扰

我们的源头。 

如果你缺少了永远的眼光，你就会摸不着本书的主题和作者的原意。我们的目的就是要

把读者的眼光从时间的限制里提升到永远中而有份于神的观点。一个人惟有从神开始，知道

祂最终的心意，人才能有正确的眼光，认知和期盼。 

永生神和我们这些在时间中的人类的关系，正如同一个读者和他所读的故事书中的故事

一般：读者是活在和故事中的人物完全不同的时空领域，但是，随着故事的发展，读者却也

将自己投射在故事中。故事里，虽有过去、现在和未来，但实际上，当他一页一页读下去时，

故事里的每一件事都像在他读的时候发生似的。 

这就是神看历史的眼光，对于神来说，人类所有的过去和未来都是现在，而我们的昨天

和明天，对祂来说都是今天。 

在下一篇中，我们要和神一起同住永恒里，并要看见在时间中所发生的一切事是如何与

祂相关。我们要来思想，整个的过程不过是解明神最终的心意，这才是真正的祂的故事——

历史，而非长久以来被人误认为是人的历史。 

一旦我们从永远看历史，我们就能辨别其他观点的三方面错误。现在我们可能不太明白

这些错误，但当我们往前读的时候这些错误就会更显明。 

 因为起点错误，所以用的参考观点也就错误。 

 因为以偏概全，就造成严重的短视。 

(3）因为起点错误，我们往前的过程也跟着偏离正路，我们没有一个正确的协调点。 

自从人类堕落以来，被蒙瞎的人类就一直以“自我”为中心，凡事都站在“自我”的观点，

甚至在信仰上也是纠结着自己的看法，彷佛教会在传扬一位神，祂的工作完全是为着人类一

切的幸福。 

有些人坦白承认他们觉得这就是教会真正的工作。若非如此，还有什么是重要的？我们

还要传讲什么？除了人以外，还有谁对神是重要的？神自己不也是用尽一切能力为着人类么？

是的，人若是不经过极大的矫正，即使是信主的人，也是以自己为一个小宇宙，完全以“自

我”为中心，凡事都要来满足自己。 

也许你会觉得奇怪，为什么经过了几千年，教会还不能长大成熟，像保罗在以弗所书第

四章所描绘的那种身量，这并非是不可能，那是神对祂子民的目的。非常的时刻已经来临，

神要在我们的身上，行特殊的事，即使祂现在所恢复的真理，会造成极大的反应，也不值得

惊讶，祂的身体必须长大成熟，旧皮囊不能承载神现在所要作的事。 

明白神最终心意的秘诀，乃是要有正确的观点，也就是说要建立正确的参考点，洞彻神

全面的心意，并找出失去的协调。 

 

【图1】 
 



神的终极目的 

 

 6 / 102 
 

 
 

我们以神为至高的观点，决定了所有的基本观念。起点的重要性，完全显明以后，就能

更新许多宗教界领袖的基本观念。当使徒保罗阐释神的新体系，即教会有别于当时的犹太教

系统时，曾产生极大的革新。同样的，今天神的教会要完成祂真正的呼召时，也是要面临革

新。 

为了明白我们要怎样调整才可以帮助我们的观点和神一样，让我们先看看现在的基督教

世界许多领袖关心教会偏离而想极力扭转福音的潮流，却反倒错失了问题的重心。虽然大部

份的人都知道应以神为中心，但是每当做的时候，却仍是以人为中心，我们来看看三个基督

教支派和他们的负担： 

（一）自由派——他们强调人类的需要和人应该做的社会工作。 

（二）福音派——他们承认社会的需要，但主张把重点放在了解神为人所作成的事。 

（三）圣徒团体——他们认为人类的需要和社会的工作都是极肤浅的，他们强调神在人

里面所要成就的工作。 

每一派各持各的主张，以至彼此为着不同的看法而对立。但真正问题的核心却完全被忽

略了。他们的重点都放在人身上，但是另一面，凡事联于神，以神为中心却长期被忽略了。 

当教会的工作以人为中心——以人为开始，以人的需要为中心，关心人的福利，寻求人

的祝福——我们有一个错误的重心。无论神为人作了多少的工作，人最深处的需要得不着满

足，人便不能正常地生活，人最大的需要就完全地从以“我”为中心矫正为以“神”为中心，法

顿 ( E Fenton ）在圣经保罗书信中也强调这点：“我们讲的是神奥秘的智慧……为着矫正我

们。”（林前ニ7另译） 

只要信主的人，活在时间的限制里，并且以“人”的利益为中心的话，那么我们的传道、

教导和服事，就会变成： 

……以“人“为中心而非以“神”为中心。 

……注重今世的救赎和国度，而不注重神终极的心意。 

……注意为着人类预备的天国和荣耀，而不注重是否满足神最终的心意和祂的尊贵荣耀。 

神呼召我们悔改，乃是要我们从罪恶中回转，从旧生活和旧追求中，完全改变向主，最

主要的是我们完全改变心思，以新的眼光来看一切事物，真正的悔改是完全的归回，完全为

着神最终的心意而活。 

总之，我们一定要先明白永生神为着自己所想望的，祂的目的和祂的心意，那么我们才

能明白祂为着： 

(1）祂所爱的儿子；(2）人类；(3）十架；(4）现今的世代；(5）未来的世代，祂最终的



神的终极目的 

 

 7 / 102 
 

心意究竟是什么？如果我们不能完全明白启示，矫正和实现这个主题，那么我们的生命在祂

最终的心意中便失去了意义。 

 

以下我们画出此三项主题的关系： 
 

 
 

我们所要研究的三项主题：(1）启示（2）矫正（3) 实现： 

(1)启示——明白父神究竟是谁？祂所要的是什么？祂的目的和心意究竟是什么？

（这是我们的参考点） 

(2)矫正——将一切事都要矫正归之于神最终的心意（认识神整个的目的而不是一部

分而已）。 

(3)实现一一实现一切神所预定的目的（我们从祂身上找到我们的协调点）。 

 

保罗替我们的研读作了总结：“因为万有都是本于祂、倚靠祂、归于祂，愿荣耀归给祂，

直到永远！阿们!”（罗十一36) 

万有都是本于神。 

(1)万有乃是本于神，就像镜中的影像是本于实体一般。 

(2）万有都是倚靠神。万有都生存在神的气息之下，惟有在祂里面我们才能生活、存留、

而有存在的价值。 

(3）万有都是归于神。万有都在神里面找到自己最终的心意和目的。 

 

所以本书的研究总括在三个词中——本于、倚靠、和归于。让我们来看看神如何成为我

们的起点后，我们就会明白一切事物满足了神最终的心意以后，才会知道自己和神的相联，

也才会找到自己存在的意义。 
 

  



神的终极目的 

 

 8 / 102 
 

第二篇 神的永远计划 

当我们知道要活在神永恒的观点中，并且能以全面统整的眼光来看待一些部份的事实后，

我们就会明白一件重要的事，就是要有一个： 

 

正确的起点 

 

如果起点不对，就会导引我们形成错误的观念，人类的历史常常是从堕落的点说起（我

们以“D”为代表）,所以很自然地整个人类历史都带着救赎的色彩，神的目的只是要完成人

的救赎，当然救赎的需要是不可轻忽的，但是也不该如此地被强调。 

常常有人以为，人类出现在时间的舞台上只是为了被救赎，而人仿佛因着堕落才在神的

计划中显得重要，因此人也就认为神主要的工作就是救赎。 

对于上述的想法我们感到战兢，在我们的内心深处，我觉得神应该是有一个更好的计划，

然而我们若是以人和人的堕落为起点，那么就很容易形成以人和人的救赎归回为中心的观念，

因为人和人的堕落是错误的起点，因此也就造成错误的推论和观念——以人和人的赎回为中

心，有些人感受到这个错误的起点，便以神对亚当的吩咐当作起点：“要生养众多，遍满地

面、治理这地。”（创一28)（以“ C” 为代表）从这个起点看来，人类的历史为着要建立

一个政府或是国度，因为人被造的目的是要来管理统治，所以他就用这样的观念来看一切的

事物，国度就变成了中心的主题。 

有些人已经明白要以“神”为起点而不是以“人”为起点，所以他们就从创世记第一章

一节以神是创造的主要起点（以B为代表），从这个起点看来，神的目的和计划就披上建造

和君尊的色彩，虽然这个研究论点的确是以神为中心，但是这尚不能完全说明神创造的目的

以及祂至高无上的主权。 

我们认为一定还有一个最终的起点是能够解答人生意义和人生目的的，使徒保罗在他的

书信中常常是从创世以前父神的心意说起，保罗总是以父神本身的地位说起（以 A 为代表），

他不先说父神的工作、神迹，而只是单单地说到父神的本身，因为这才是决定祂一切活动最

主要和最终的因素。 

从这个最终的起点，我们以父神的眼光来看一切事物，使能了解父神的计划和祂最终的

心意与目标。而每一件事在父神的眼光中看来便满有真实的意义，我们也就会了解神的作为，

也能得着启示的光，来面对未来，并知晓父神的希望、计划和祂最终对人的心意。 

下一篇我们会讨论如何以父神心意的永恒眼光来看事物，在此我们暂不讨论其细节，但

是我们一定要确定自己已经十分了解有一个正确起点的重要性。 

如果你翻开目前各书房出版的属灵书籍或是期刊等等，你会发现几乎每一本都是以“人”

为中心，而神的主要计划只是救赎，其次就是讨论人的堕落而神如何挽回满足人的需要等等

问题，人变成了中心，神只是退居一个配角的地位，替人类提供各式福分、祝福、前途等等，

难道这就是神的心意么？ 

这种以人为中心的研究和信息，是啮蚀基督教的致命癌症，因为这个偏差的观念乃是人

堕落以来被蒙瞎了心眼，完全以自我为中心而形成的错谬结果。 

 

【图3】 

 



神的终极目的 

 

 9 / 102 
 

 
 

请读者不仅要思想神是宇宙的中心，还要思想为什么“父神”就是决定祂的计划、目的

和心意的因素。 

如果罪没有进入这个世界，那么在已过的永远里神的心意是什么呢？如果是如此的话，

那么我们所画的图中从永生神到目标之间便是一条平直的线，而不会有一条下降的曲线。这

也是保罗在以弗所书中所揭示的父神心意，这位道德的父神，当然也要祂所造的儿女满有道

德的品性，因此罪的进入是不必要的，而罪也不能改变神永远的心意和计划，产生堕落的危

机乃是因为人的行为走出神的计划以外，所以曲线便降落到“D” 点，然而曲线还是要从 D 

点上升达到目标，我们人虽有失败，但是神最终的心意却是永不改变的。 

 

在永恒里父神对祂儿子的计划 

 

在父神的心底隐藏了一个永远的计划，未曾在时间中显明。保罗在以弗所书第一章四节

说：“……神从创立世界以前，在基督里拣选了我们……。” 我们可以发现有一件事物乃

是在永生的层面中进行，完全不受罪恶和时间的影响，并且它是父神早已预见完成的，同时

永生的人子在此永远的计划中与父神息息相关，过去我们习惯于将基督归之于救赎的活动，

却忽略了祂在永恒中和父神的计划中所扮演的重要角色。 

试想，如果人类从来没有犯过罪，那么地上的一切是否都能归结于基督？（弗一10）如

果人类从来没有犯过罪，那么神的计划是否还要叫万有都归在基督里？如果人类从来没有犯

过罪，那么基督是否还要道成肉身降生在人的家庭？从以弗所书中我们可以看见不论罪有没

有进入世界，神都要祂的儿子来完成祂的计划。 

在基督里祝福我们（弗一3) 

从创立世界以前，在基督里拣选了我们（弗一4) 

藉着耶稣基督得儿子的名分（弗一4) 

在祂的爱子里得着……（弗一6) 

一切所有的都在基督里面同归于一（弗一10) 

我们不能在堕落的光中来解释父神的计划和心意，我们在以弗所书中所看见父神要在祂

儿子里所实现的计划是决不受罪恶、堕落和时间等因素所影响的。 

使徒保罗已经解明了这个奥秘，神要祂的儿子有一个身体来彰显祂的自己，不论是在创

世以前或是现在，甚至在未来的世代都是如此。 

我们因此很快地能理解神对祂儿子和身体的最终心意，乃是联于神的父性和盼望，神希



神的终极目的 

 

 10 / 102 
 

望有一个大家庭来分享祂的生命、性情、圣灵、异象、目的和奉献，我们也能更深入地明白

神这个“家庭计划”是为着祂的儿子，也必须藉着祂的儿子才能完成。 

我们已经说过，神所计划的是直线，祂并不希望有打岔的曲线，但是神仍然给人有选择

参与祂计划的机会，然而人选择了走自己的道路，因此神的计划便在时间中再加上了救赎的

计划，但是神并无意强调救赎计划过于祂原来的永生计划，救赎计划只是暂时的，而永恒计

划是不变的，我们不能舍本逐末。 

我喜欢倪柝声弟兄所说的：“我们看历史只是往回追溯到堕落的时候，而神看历史却是

从起初看起，在人堕落以前，神早就有一份心意，而这份心意要在未来的世代中完全实现，

神极了解罪和救赎，但是在创世记第二章中神为教会所订的伟大计划却丝毫未提到罪。祂仿

佛跳过整个救赎的历史而预见在永远中的教会，而这个教会完全是出于神的，并且与罪恶丝

毫没有关系，她是基督荣耀的身体，不代表堕落的人类，乃是代表荣耀人子的形象，这就是

满足神心意的教会。” 

我们的眼光已从属地的变成天上永远的观点，我们就能看明神永远计划的奇妙和祂救赎

计划的奇妙，因为永生神为自己有一个奇妙的计划，而在此计划中包括了人类。救赎不是目

的，它只是一个恢复的过程，它只是附属于主题上的一个副题。 

这就是为什么我们坚持要从父神的心意，从祂的盼望、目的和心意为起点的原因，因为

如此我们才能以一种截然不同的眼光来看基督，祂的主要工作不是为着满足人的需要，乃是

为着满足父神最终的心意，因为神的目的和计划不是由人的需要来决定的，因此我们就会发

现当一切事物与神相联，并且是为着祂的尊贵、荣耀、喜悦和满足而做时，每件事物便有了

崭新的意义和价值。 

  



神的终极目的 

 

 11 / 102 
 

第三篇  终极的主题 

一旦我们能用神永远的眼光来看一切事物，那么所有的狭窄短视都会消失，我们开始领

会神所作的一切是完整地联于祂整个旨意，我们就不再只有一些关于整体事物的零碎事实，

而能以正确的观点将一切事看得合宜而完全。我们也会发现万有都得着了新的意义和永远的

价值，只要他们都联于一个…… 
 

终极的主题 

当我们将注意力从一些枝节的事实转移到父神永远计划与心意的大题时，那真是何等美

好的事，许久以来我们都像盲人摸象一般以偏概全地来诠释生命，在前一篇中我们已经了解

必须以神的父性为终极的起点，那么我们才能对每一件事物真确地予以衡量。 

由于不知道生命的终极意义，多年以来，人类便把许多事物都归之为奥秘。于是祂的旨

意、祂的创造、祂的受苦以及祂的终极心意都成了不可知的奥秘。然而我们该知道，神已经

把光照在黑暗里，黑暗不能把神的心意永远滞留在奥秘中，如今那位永在的父的光已经显明

了他的心、祂的盼望、祂的目的和祂的心意，好使得祂的儿女能有一个更丰盛的生命。 

也许我们所犯的最普遍的错误就是错认神的手段和方法为祂的目的，有人错认神的目的

是以人类为受惠的中心，就以为将人模成基督的形像就是目的，然而这只不过是达到一个更

大目标的手段而已，另有些人以为救赎和进天国就是目的，有些人以为完成神荣耀无玷污的

教会便是目标，还有些人以为使万有归于神的国度便是终极目标，然而这些都是神达到更大

目标的重要手段，如果我们不明了神终极的心意，就会一直以神的方法和手段为中心，也就

永远不能完全了解生命的特点和意义与藏在父神心中的目的。 
 

【图4】 

 
 
 

在图中我们看见“永远的绳索”是由许多小绳组成的，是由神的许多手段和方法交织而成，

而这些手段和方去都是神用来实现他的永远目的。当我们解开每一细线，并且了解他们在神

全部计划中的相关重要性以后，我们才会明白每一部分所扮演的角色。 

在前一篇中我们曾经探讨过，贯穿整个永远计划的是以父神为主题，许多人觉得十分讶

异，何以竟然忽略了这个中心主题这么久的时间？保罗用一句话就解明了我们常问的问题



神的终极目的 

 

 12 / 102 
 

（弗一3-4)，就是有关父神和祂分别标明属于自己的大家庭，现在正藉着独生儿子得以成就。 

谁——祂（神、父神）［弗一3] 

事件——拣选我们（拣选我们成为家中的众子）［弗一4] 

方法——在祂里面（基督一一在万有内的永生神子） 

时间——在创造世界以前 

原因——为着自己（为了祂的喜悦、满足和荣耀） 

地点——我们应是在祂面前（弗一4) 
 

每一线条只是一部份 

如此我们就能用保罗鸟瞰性的观点来看父神还没有采取行动建立这个永远的家以前已

有的心意。 

当我们以神为创造者作起点，来了解祂创造的原因时，那么创造对于我们来说仍是未解

的谜，惟有当我们以神为父亲作起点，我们才会明白为何祂创造人类以及神家中所需用的一

切，有些自然主义者和一些神秘的宗教团体，建立了一套完全的以神创造工作的庄严荣耀为

中心的宗教系统，他们坚持地认为，神是在自然中启示了祂的自己。然而神手所作的一切工

作只不过是带领我们认识和敬拜祂自己，而非祂的工作。 

有人也误用了“牧养可带领的绳索”，使得神变成一个专门侍候人、满足人一切需要的圣

诞老人，他们只知道神是一位“好神”，却从不了解祂施恩的根由，神不仅是藉着自然的次序

施恩、保守祂所创造的家庭，然而重要的是祂要与祂所生的儿女一同亲密地工作。人若是不

了解这一点，那么一定会误解神的恩佑，而无法洞察它在父神完全的心意中所占的重要性。 

有些人又过于强调“统治的绳索”，他们仿佛以为神主要的计划就是建立一个公义的国度，

然而这只不过是一个重要的过程手段，并不代表全部。当我们能完全地把神看作是“父亲”，

我们才能真知道在神家中国度所占的地位。我们不可忽略神的统治权，也不可过份强调它，

我们是要了解，神的统治权乃是在神家中达成祂终极心意的媒介。 

今天我们十分明白在那些以国度和统治为目标的人的心中，只不过是以人为国度的蚁民

而已。但大部份的基督徒都将救赎的小绳看作为主绳，认为神所作的一切都是围绕着救赎作

的，这真是何等的扭曲之错误！救赎之所以尊贵荣耀，乃是因为父神要赎回人类来完成祂原

定的计划。况且我们也知道我们天上的父亲，绝不会订好堕落的计划然后好来赎回我们，我

们必须从父亲的心，从永远的角度来看救赎，才能了解得完全。救赎的绳索本是备用的，当

人类偏行己路时，它才派上用场，从神的观点来看，它本来就在永远的计划中。但是从我们

的观点来看，它是亚当在伊甸园作了错误的拣选后才有的。由此可见救赎扮演了一个重要的

角色，但是它只是一个中介，绝不是神心意中的终点目的。然而为什么在我们的讲道中，救

赎似乎成了神经营中的唯一主题？ 

即使是“成圣的绳索”，也有它的永远的一面与时间性。从一开始的时候，神就拣选众子

归祂自己，并定意要祂所造的儿子亚当在日子满足的时候和祂有生命的关系，并藉着这关系，

享受父神那神圣而非受造的生命，祂的心意不仅盼望亚当满有祂的形像和样式，还要能分享

祂的生命、灵、性情和心思，在分享的同时，亚当也能像神当初分别他一般地将自己分别出

来，在这种情况下，亚当就成为启示永生父神的媒介，正如主耶稣到了定期成为父神荣耀的

彰显一般。 
 

只不过是手段和方法（媒介） 

这些所有的绳索都是我们课程的主题——创造、牧养与带领、统治权（国度）、成圣、



神的终极目的 

 

 13 / 102 
 

作神儿子、启示等等，都是神用来达成祂启示终极心意的重要方法和手段。在永远的角度看

来，他们彼此完全地联结配合，而在今生时间的角度里，我们把他们分开乃是为着个别地了

解他们。 

由这个以父亲为终极主题的大眼光看来，生命的意义便可由四个角度来诠释。 

(1）生命的长度——我们活得多久是不重要的，重要的是我们要活在父神永远观点中。 

(2）生命的广度（或是我们生活层面的丰富与趣味）——一旦我们发现了父亲终极的心

意，我们的心就全被吸引，就像主耶稣一般，愿意完成父神心中所要的一切？还有什么其他

更有趣的事能够吸引我们呢？ 

(3）生命的深度——是在于我们生活的奉献态度，我们并非把自己奉献给一项计划或是

一个主义，也不是把生命奉献于我们期望得着的，乃是把我们奉献给“祂”，我们生命的深度

是取决于我们如何向神活着。 

(4）生命的目的——也就是我们为什么而生活，这是最神秘的范畴，如果父神的心意没

有解明，这世上就没有终极的永远事物，我们就无法了解到底什么是真正的永远，我们也就

无法解答一连串的问题，祂为什么创造？和为什么施恩？祂为什么管理统治？祂为什么要加

上救赎的计划？祂为什么在永世以前就分别了我们？祂为什么计划要我们成为属灵的儿女？

为什么神一定要启示祂自己？（为何神启示祂自己这事是这么重要？）惟有当我们开始住在

永远里，分担祂至高无上的奉献，知晓祂终极的心意，如此我们才能了解生命终极的意义。

当我们能从神的眼光来看一切，并把众多的部分真理归结于一个整体，那么许多的启示就会

向我们解开了。 
 

  



神的终极目的 

 

 14 / 102 
 

第四篇 神愿意人认知祂终极的心意 

当人陷在以偏概全的错误，只注意部分的真理如救恩、受苦、犯罪、悲剧等等，那么就

很难了解整体——祂的目的。这位创造的、且有计划的永生神一直在寻找人，并且要提升每

一个人对祂的终极心意有更贴切的认知，并由于认识祂终极的心意，便能超越受苦的感觉，

甚至将受苦的经历变为与神更亲密的相交，这也就是为整体的目标而活。 
 

为整体的目标而活 

有一天早晨，我走到后门去叫我那个3岁的儿子，打算叫他和我到镇上去办事，当我打

开后门喊他的时候，我发现他脏得一塌糊涂，原来他在花园玩耍的时候，掉到泥坑里去了，

我原先叫他的主要目的是要他和我一起到镇上去，但是现在我必须先把他洗干净才能带他出

去，我得先“施点恩惠”，那么我原先的目的才能达成。 

我帮他洗了澡，换了衣服以后，这小家伙竟专心地玩起他的新玩具来，他玩得开心极了，

根本忘了我叫他进来是干什么的！他挺高兴脱去脏兮兮的样子，并且换上了干净的衣服，但

是他却压根不论我原先的目的，他坚持地对我：“爸爸！我不要出去，让我在家玩呢！” 

我忽然明白神的儿女也是这样轻取神的恩典，并且接受祂的恩赐，但是对于神原来的计

划却完全地漫不经心，这也使我想起保罗对提摩太（他在信心中所生的儿子）所说的话：“（神）

救了我们，以圣召召我们，不是按着我们的行为，乃是按祂的旨意和恩典，这恩典是万古之

先，在基督耶稣里赐给我们的。”（提后一9) 

现在我们发现神的圣召有两个根据，乃是按着祂的旨意和恩典，使徒保罗知道要提摩太

在诸般苦难与压力中仍能站立得稳，就必需要他知道神的永远目的。所以他劝导提摩太要认

知自己的被召不仅是按照神的恩典，也是按着神自己的旨意。 

虽然神从起初的时候就预知亚当会拣选堕落的道路，而祂也预备了救恩，但是祂却不愿

堕落的人类只是贪图神的恩典，以为自己是按着祂的恩典被召，而忽略了祂召我们乃是要我

们去实现祂的旨意，然而亚当堕落的后裔却常常歪曲神的心意，对于神的工作只选那些和自

己有关或有益自己的事来做，却不愿实现隐藏在父神心中的渴求。 
 

以偏概全 

有些人虽已撇弃以“人”为中心的自私的人生观，但是对于神的恩典和神的旨意仍有歪曲

之处，或许下图可以对这些歪曲的观念加以澄清和说明。 

假设你正在长途旅行中（从A地要到Z地去），打算到一个预定的地方去，但是当你来到 

W 岔口时，你走错了路，并且不知不觉地一直走错下去，直到你来到 X 地才猛然发觉自己

偏离了正路，经过询问以后你发现了一条绝妙的道路（从X到 Y )，可以引你归回原来的正路，

当你来到 Y 地时，被这条 X —> Y 道路的美景所吸引，就在 Y 地搭营，然后整天在那里告

诉每一个有关这条引你走出错误的道路，一周后你仍然待在那里告诉别人有关你如何从迷失

中走出来的伟大经历，一年二年、十年过后你仍然留在 Y 地不停地告诉别人你走错路的经

历，以及那条引你走出错误的奇妙道路，在这种情况下， Y 原是通往终极目标的中介门户

却反倒变成了目标，而你过份地强调偏离正路的经历，竟忘了旅程的计划和目的地，使得整

个旅程的目标竟未达成，这真是以偏概全、舍本逐末了！ 

图5 

 



神的终极目的 

 

 15 / 102 
 

 
 

这个例子也许十分简单（你不必把每一个细节来和神的计划相对照），不过它也生动地

说明了我们很容易让神的救赎计划掩盖了神最初的心意，若是我们只是按着自己的利益来解

释神的旨意，这真是何等地短视。 

谁能肯定地说救赎就是种神旨意的中心，而不是我们所坚持的只是整个旅程中一条分岔

的道路？当然没人会这样认为，在尚未有救赎之先，父神早就定准祂的旨意，这是不须经过

救赎便能达成的。无论救赎多么奇妙宝贵，多么地富有人性，它只不过是神伟大计划中的一

部分而已，神并没有计划人类一定要犯罪，然后祂来救赎来显明祂荣耀丰富的恩典，神召我

们，乃是有一个更高的旨意。 

但是我们也不要有另一个错误的观念，认为救赎计划只是人类犯罪以后，神才突然有的

主意，神的先见早就知道人作为一个有道德性的活物所会作的拣选，早在亚当犯罪，甚至早

在亚当被造以前，神就在祂的大计划中预备了荣耀的救赎，足以说明荣耀的恩典。因此之故，

祂可以提醒我们：“耶稣基督乃是创世以前被杀的羔羊……”（启十三8另译），“基督在创世

以前是预先被神知道的，却在这末世，才为你们显现。”（彼前一20) 

 

被召和神有最深的交通 

总之，我们必须了解，神的呼召是召我们参与祂整个荣耀计划，而非只参加部分计划而

已，这样的相交参与（希腊文称做 Koinonia )，也是按着我们的经历和所得的启示，有时候

我们觉得很难和那些与我们嗜好截然不同的人来往，若是人以自己为中心又不知道神的旨意，

只关切自己的计划，那么神如何能和这样的人类交往呢？ 

所以我们的天父是寻找方法要改变人的观念从肤浅而进入深广，从只是为自己的意思而

活的人生而变成为祂的旨意而活。请注意我们与神相交和我们与别人相交是怎样逐步进深的。

首先，我们被召“同心合意兴旺福音”（腓一5)，这是何等地奇妙！因为我们在神奇妙的恩典

中有共同的经历，但这只是起步而已，当我们继续往前就被带入圣灵的交通（腓二1)，我们

体会要随从并被圣灵充满，但是圣灵住在我们里面只是使基督显为更真实。因此我们得以被

召进入更深的交通，也就是“与祂儿子，我们的主耶稣基督一同得份”（林前一9)。还有什么

比这更奇妙的事呢？但是当我们认识祂的旨意，并在此认识中有更深的成长时，也要像保罗

一样晓得和祂一同受苦（腓三10)，受苦的呼召可以使人进入更有果效的事奉，就像主耶稣

一样向着父神而活，分享祂复活的大能。 

正如保罗劝提摩太一般，一个人除非更深地与父神和祂旨意有交通，否则就没有人能够

长久不断地甘愿与祂同受苦，因此保罗说出他心中最深的关切，他呼召“众人都明白……



神的终极目的 

 

 16 / 102 
 

在……神里的奥秘”（弗三9)，这就是最深的交通。但是许多人都把这样的交通当作奥秘，

他们永远都不明白神要我们与祂一同分享从历代以来隐藏在神心中的奥秘。然而现在，保罗

提醒我们神的心意是“要藉着教会……得知神百般的智慧”。祂呼召祂的教会与祂同住永恒里，

并且与祂荣耀的心意和计划有份，也就是我们要住在祂的心意里，并且将许多部分的真理联

于神完整的旨意。 

举目望望今日在我们四周的教会，就会发现许多的人，只执着一部分的真理，他们所接

受的部分真理就决定他们与神交通的深度。有人读圣经，只读出它是一本救恩的书。感谢神！

圣经的确说到“救恩”，但是其中还包含更多的真理。有人读经，只读出“国度”，的确这是圣

经的一部分，但是还有更多的真理。钟斯（ C . A . Jones ）说：“换句话说，圣经启示了神

在基督里的终极心意”，它也说出撒但拦阻神达到祂终极心意所用的伎俩。人类救赎的本身

实在不是终极目的，以色列和教会也都不能代表神的终极旨意，这些都是神大计划的一部分

而已，他们有些不过是神伟大计划的附属品而已，若是不知道此点，那么就真的缺乏属灵的

异象了。 

到底这一切的意思是说什么呢？简单地说就是我们必须移转到以神为中心的地位，在那

里我们才能看见神计划的全貌。并且明了各部分真理与整个计划的相关性，若是我们得不着

父神的启示，我们就不能长久地与神儿子相交与祂同受苦难，一同奉献。神子最大的喜悦就

是启示神自己，当我们得知神为祂自己、为祂的独生子以及神的众子所定的终极心意后，我

们和父神的交通才会愈深愈广，这真是何等荣幸的邀请！我们竟能住在那种难以言述的交通

里，参与神终极的心意，我们也会明白这真是何等有意义的事。 
 

  



神的终极目的 

 

 17 / 102 
 

第五篇 转入新的中心 

假使我们能活在没有堕落、也没有罪恶的境界，真是何等美好的事！（有些人一直在寻

找这个。）但我们实在不该作这样的幻想，人类的罪是确凿的——我们的身上都带着堕落的

标记，因此我们必须思想究竟如何为罪人预备，使他由以自我为中心的世界高升到以神为中

心的地位。我们也必须明白十架的工作如何改变一个人由旧的自我中心转变到一个新的中心。 
 

一个新的中心 

最近我有位朋友写了张座右铭“往下俯视”，这些话在那些惯于说“向上仰望”的人引起不

少议论。其实这句惊人之语是满有特殊意义的，当基督徒看见这句话时，就会提醒自己是站

在一个不同的地位上，如果我们是站在地上这样的低处，自然要向上仰望才能看到神，若是

我们能够领略自己的地位是与基督同在父神里面，那么我们自然是站在天上的高处往下俯视

一个全新的生活。 

讲个小故事也可以说明这点。小毕乖乖地答应了要待在院子里，因为大人告诉他街上挤

满了要看游行的人潮，但是当游行的乐队吹奏起曲子并且花车也开始游行的时候，他才恍然

大悟自己错失了观赏的良机，他真希望院子的四周没有那些高大的围墙，现在他只能从墙上

的小洞来看游行的队伍，偏偏一大堆人又挤住了洞口。 

楼上的阳台传来大哥的叫唤说：“小毕！你怎么不上到这里来？” 但是小毕太矮了，连

梯子的最底层都够不到，所以哥哥就下楼来，一把抓起小毕放在他宽大的膀臂上，把他带到

楼上去。 

当然啦，这下子什么都看得一清二楚了，小毕往下看着大街，从街头看到街尾，他高兴

地大叫着：“噢！我看到了已经走过去的队伍，现在正在门前通过的，也看得清清楚楚，我

甚至还看到街那头正准备走过来的队伍。噢！我真是开了眼界，置身在崭新的世界里。” 

对于小毕来说，过去、现在和未来已经交织结合成一个广义的“现在”，如果我们接受神

的邀请站在天上的地位来看时间的游行队伍，也是如此。神对于时间中的一切事件早已一目

了然，他并且能够洞彻在创世记以前祂所预定的计划，以及在启示录所启示要完成的工作。

当我们站在神“永远现在”的观点时，永远就成了一个完全的整体，而我们所谓的时代不过是

附属于这个整体的极小片段而已。 

诗篇的作者似乎也爱采用天上的地位，他写着说“耶和华从天上垂看世人，要看看有明

白的没有，有寻求神的没有。” 要明白什么？诗篇的作者是否意味着我们必须先站在神的观

点然后才能明白神一切的心意；保罗确切地认为站在神的观点是极重要的，在他为歌罗西教

会的祷告中，这个观点更清楚了《腓力斯（ J . B . Philip ）译本》：“为你们不住的祷告祈求，

愿你们在一切属灵的智慧悟性上满心知道神的旨意。”（西一9) 

所以每个人可以拣选仍以“己”为中心而从自己的观点来“向上仰望”，要不，他就要站在

保罗所祈祷的观点上——从神的角度，透过祂的眼光从天上“往下俯视”。 

但是单单只是希望式的想法并不能使堕落的人类站在新的地位上，这绝非人手所能做，

一定要藉着神的作为才能成就，惟有神才能完全地洞彻人性并且有能力高抬人类进入生命中

的另一个层次，使人建立新的中心而使一切都成为新事新物。下图是表示神如何领亚当家族

进入祂儿子国度的方法。 

 

 

图6. 



神的终极目的 

 

 18 / 102 
 

 
 

“A ”代表在亚当里的所有人类，他们为自己而活，以为凡事都是为着自己，亚当不尊神

为主，却故意吃了禁果尊“己”为大，从那时候开始，亚当的整个家庭中的一切就是混乱无次

序。人类藉着尊“己”为大，来利用神并以神的工作来满足他自己的欲好。 

神说出人类的处境：“人类处在毁灭和不幸之中，这不是与生俱有的结局。” 一个人若

是在他的意识或是潜意识中一直以“自己”为宇宙的中心，那么对他来说没有一件事是对劲的。

若是要你与一个你无法相处的自己同住时，这真是何等的惩罚？只要你以“自己”为中心，你

就不会喜欢自己。另有人说：“把自己从自己的手中转交到神的手中，真是何等奇妙而美好

的事，仿佛置身在另一个新的世界里面。” 

人的被造不是为着成为中心，所有这方面的虚假企图都不过是制造混乱罢了。神已经命

定“人生”是如此，正如保罗所作的，用脚踢刺是没有用的，不过增加疼痛罢了！ 

    “B ”代表神藉着基督在十架所成就的工作，结束了亚当的族类，保罗如此作解释：

“……我们想一人既替众人死，众人就都死了，并且祂替众人死，是叫那些活着的人，不再

为自己活，乃为替他们死而复活的主活。”(林后五14-15) 

保罗说出了神的旨意是要把亚当所有族类带入十架，如此才能对付那敌对神的“老我“原

则。当神从十架往下看时，便看见我们在死的形态上与祂儿子联合，一切的自私、独立、否

认神等等不信背叛的行为都在十架上得以解决。所以，从神的眼光看来，人已经与基督同钉、

同埋在约瑟的新坟里，并且与基督同复活有新的生命，甚至与基督一同升天，在父神里面，

站在天上新的地位上。 

如今这一切在神的眼光中是已经完成，我们也要用信心把这一切算为自己的经历，这些

经历是指保罗所说的钉十架、埋葬、升天和坐宝座——这些都不是我们做的，只是我们在启

示中看见——看见这一切“在基督里”都成就在我们身上——我们也就靠着信心算为自己的经

历。 

    “C ”代表人已经与基督一同复活，并且站在一个新的地位上，就是“在基督里”，我

们也晓得很多的基督徒都受过教导，知道自己的地位是在基督里，他们口里也承认基督所完

成的工作，知道自己已得着赦免、释放、得胜和权柄。他们非常喜乐这一切都是为他们而做，

但是这其中也隐藏着麻烦与陷阱。他们从来没有改变过以“自己”为中心。他们把在基督里所

得着的一切都绕着自己这个“老我”为中心，却忽略了十架是具有一种最深的分割能力，要使

人脱离自己，过一个以神为中心的生活。几乎15年来本书作者（弟兄）传讲着我们在基督里

的荣耀地位的信息，并且强调与基督同死同活的荣耀，这样的信息也遍传全国，我却不明了

这些信息仍是为着人的需要和福利，一切都是为着人，只不过藉着在基督里的新地位来得着，



神的终极目的 

 

 19 / 102 
 

以“老我”为中心仍未改变。 

有一天，这个真理突然向我解开，引导一个人由以自我为中心的情形进入全新的生活，

有新的中心，这是何等大的释放！如果一个人关切的只是人能得着什么，那么他还是落在一

般人认识神的方式；但何等大的不同，若一个人经历十字架厉害的工作将他从自我中心转到

一个新的中心。如果一个人只知道神为人所作的，十架为人所成就的，以及在基督里的地位

所能带给人的好处，那么这个人还是完全不懂神把我们放在祂儿子里面的完全心意：祂是要

我们像基督一样在父神里面有相同的异象，有共同的旨意，有一样的奉献和人生哲学。 

    “D ”代表一个有新的中心的生活，我们不仅是“在基督里”，且是与基督同在父神里，

以父神为中心。当我们站在这个以神为中心的地位上，不再是我们的得胜，乃是住在祂的得

胜里面，我们不再有自己的旨意，乃是住在神的旨意里面，也不再有自己的奉献，乃是住在

祂的奉献里面，一切都要变成新的了。 
 

  



神的终极目的 

 

 20 / 102 
 

第六篇 一切都变成新的了 

如第五篇的图示，许多基督徒都止步在“C ”点上。他们只顾享受因在基督里的地位而有

的一切好处。他们只听见“承受并享受所有产业”的呼声。但是很快地便有人觉得疑惑，为何

追求祝福的结果，反倒是落在冷酷、空虚和不满足的光景中。这是因为他们尚未看见完全的

亮光。神并不是呼召他们来过“得”的生活，乃是要他们以神为中心过一个“给”的生活，而…… 
 

一切都要变成新的了（一切都是新的了） 

在哥林多后书第五章中，保罗已提出了问题的重心，他向我们说明那使他过着完全以神

为中心生活的原因，对于保罗来说，在基督里成为新造，不仅只是得着一个神圣的地位，乃

是要藉着启示在他身上成为真实的经历。与基督一同住在神里面是透过神的眼光来观看万有、

解释万有，并将万有都归之于祂。一个人一旦有了这样启示的经历，那么无需人的解释，他

自然知道要脱离以“老我”旧世界为中心的束缚，而进入以神为中心的新世界。 

“若有人在基督里，他就是新造的人；旧事已过，都变成新的了。”（林后五17) 

当我们开始透过神的眼光来欣赏一切，并观察他们如何来成就神终极的心意时，我们会

有四方面的改变： 
 

一、新的观点（新的视角viewpoint） 

保罗说：“从今以后，不凭着外貌认人了，虽然凭着外貌认过基督，如今却不再这样认

祂了。”（林后五16) 

一旦我们定睛看自己的软弱和失败，那么只会为自己带来失望。一旦我们活在别人审视

的眼光之下，那也只是更增束缚。现在我们透过祂的眼光，就会发现祂正作工在一块粗糙的

石头上。——但我们也预见祂完工后的成品，我们看自己的眼光就正如祂看我们一般——我

们不是粗糙的石头，我们乃是那块雕琢完成的石头并且能带给祂喜悦。 

这是何等的不同！我们无论看自己或是看别人都不再用肉体的眼光，乃是像神一般把我

们视为活石作为永久殿宇的材料。这样的眼光使我们的欲望与问题变得何等渺小，而我们真

是何其荣幸能成为神终极心意中的一部分！ 
 

二、新的关系（relatedness） 

从这个新的观点，我们就能和保罗一样看见一切事物如何成就神的旨意。以往我们对于

事物的看法都围绕在和自己的关系上，但是现在我们要看见这些事物与神终极心意的关系；

所以我们也能和保罗一起说：“一切都是出于神……”（林后五18)。 

我们认识一位经历丰富的宣教士。有一晚趁她休假的时候，大家聚在一块坐在壁炉前，

她告诉我们神如何预备她的心，改变她由以自我为中心的生活变为以神为中心。她告诉我们

几年来，每当她面临压力或困难的时候，她就咬着牙，在内心里暗暗地呻吟着：“唉！主祢

知道这个困难，我确信一切都是为着我的益处，所以我想我应当能忍受得住，因为这些都要

成为我的益处。” 

她继续说：“今晚我已经进入一个新的生活，有了新的关系。” 她继续解释着多年来她

在潜意识中成为自我中心的受害者，她把每一件事都视为和自己有关系，并且相信一切都是

为着她自己的益处。她承认说：“想不到我自己一直是以自己信仰小世界为中心。甚至在无

意识之间，我一直尽力地利用神，并按己意解释一切艰苦的经历。我一直用心良苦，但是却

不知自己是完全瞎眼盲目的。” 



神的终极目的 

 

 21 / 102 
 

“ 今晚我已经了解被己充满和被神充满真是何等的不同！圣灵已经向我启示，保罗所谓

的由他的新观点而来将一切归结于神的意义：弟兄们！我愿意你们知道我所遭遇的事，更是

叫福音兴旺。” 

这是何等的释放！当我们开始把所有部分的事件归结于整体，我们就会了解神所作的每

一件事都有完全的相关，并且按着祂在祂自己里面所定的旨意。 

 

三、新的执着（新的职业occupation） 

保罗又提醒我们：“所以我们作基督的使者，就好像神藉我们劝你们一般……。”（林后

五20）有位诗歌的作者也了解一点这个新的地位，他在诗歌中写着说：“以往我设法去利用

神，如今却是神使用我……。” 以往我们心中盘据着要为祂工作的思想，现在我们却是被神

所占据让祂藉着我们来工作。 

所以这就是“在祂里面”的新人，这样的人知道自己是被分别出来为着给神的。他不再按

着肉体来与人相处。现在我们以基督的代表来发出我们的信息：“我们替基督求你们与神和

好……” 我们不再为“人的缘故”而来求人，乃是为着“基督的缘故”，惟有从这个新的观点，

我们才能了解这个新的执着。我们必须先执着神，然后执着祂的旨意；必须先执着敬拜祂，

然后才执着祂的工作。 
 

四、新的标准（新的标杆yardstick） 

这些天来我们一直说到调整自己来归向神与神和好。但是我们要如何来测量呢？调整要

用什么作为标准呢？太多讲到关于与神和好的讲道，都说到要归向神，但全是为着我们自己。

所以保罗在哥林多后书第五章十八节中有更深的看见，他说：“……神使我们与祂和好，又

将劝人与祂和好的职分赐给我们，叫我们藉着言语和行为使别人与祂和好。( A . N . T ．译

本） 

问题是：到底要用什么标准来测度我们究竟是完成了祂的旨意没有？若是我们要完全地

与神和好，那么我们的奉献和我们的生活都要为着一件相同的目的——神终极的心意。 

有件重要的事，就是我们必须认知神为着祂的儿子至少有三样的旨意。让我们先个别地

来看几个词句，然后再综合起来就能窥览神心意的全貌。 

(1）保罗说到我知道“基督的奥秘”（弗三4)。这“奥秘”是什么？乃是神子要藉着一个集

体的身体来显明祂自己。这就是神在你里面的奥秘一一神要藉此身体，在每一个基督徒身上

显出的荣耀。 

(2）再者，父神的心意是要祂儿子成为这个身体的元首（西一27)。这个身体不仅彰显

这位元首，并且彰显神本性的丰盛，如此父神和圣灵藉着祂的众子的生命得以显彰于整个宇

宙（西一16)。 

(3）更进一步地说，父神的心意乃是要使祂的儿子成为天上、地上一切万有的中心与焦

点——“使天上地上一切所有的都在基督里面同归于一”（弗一10)，万有不仅“藉祂造的”，更

是“为祂造的”（西一16)。 

这是何等荣耀的启示——几乎超出我们的理解能力之外。父神已经在祂自己里面定意，

使祂的儿子成为祂工作的中心，祂的爱子要得着荣耀。 

知道了父神对祂儿子所定的终极心意，我们就比较能明白父神对于基督的身体也就是祂

的众子的心意了。 

现在我们就能够了解，凡是不能达到神为祂儿子所定的终极心意者就是未达标准——必

须重新修正与神和好。以父神的心为观点，我们现在才得有终极的标准，借以测量事物究竟



神的终极目的 

 

 22 / 102 
 

是否完成了父神的心意。与神心意和谐的才能得神的喜悦。 

有人或许会觉得奇怪，为什么神以此为目的。然而这是神在永远中的过去就已议定此事。

让我们记住，永生神子和祂的身体也就是归回的众子，命定为一件事而活：满足天父完全而

无上的尊贵、荣耀、喜悦和满足。所以父爱子、子也爱父。下一篇中我们将了解这就是管理

诸天的神圣原则。神的心意是要祂众子都来分享祂神圣的旨意和这个神圣的生活原则。 

 

图7. 

 
 
 
 

  



神的终极目的 

 

 23 / 102 
 

第七篇 神圣的归回 

我们发现许多人利用十架来达成他们个人的目的，却因此忽略了神在十架上的终极心意。

从这章开始我们要来探讨十架如何引人完全的归回并且站在崭新的观点上。十架要在我们里

面作最深的工作，使我们不再将基督所作的一切诠释作“为着我们”，是逐步地体会认识祂所

成就的乃是“为着神”。当我们到达这样的地步以后，我们才能说，我们是真正地与基督同在

神里面，如此也才是真正的活在一个： 
 

神圣的归回 
 

几年来，作者一直虔心希望能够进入罗马书第三章二十三节最深的感觉里面。这一个经

节常常被人挂在嘴边滥用着，实际神却希望我们能了解罗马书第三章二十三节更深层的含意。

《钦定本》( King James ）如此译说：“世人都犯了罪，亏缺了神的荣耀。” 

到底人类所“亏缺的荣耀”是什么？腓力斯（ J . B .Philip ）觉得有必要更多启示这个亮

光。所以《腓力斯圣经译本》译为“世人都犯了罪，没有达到神计划的美丽。” 而法顿（ F . 

Fenton ）希望赋与罗马书第三章二十三节更综合性的含意，又有另一种译法：“世人都犯了

罪，并且都需要归回。” 法顿确信保罗是要表达神最深的关切。祂盼望人对于祂的计划和心

意作完全而终极的归回。保罗知道人类所需要的不只是道德上、思想上、身体上和心灵上的

归回而已，惟有哲学上的归回才能满足人类最深的需要。换句话说，人类所生活存留的目的

是思想主流，主流必须正确，否则其他由此衍生的必不正确。任何其他的归回都比不上哲学

的归回所给与人的重大影响。这样的归回能够调整人的动机，纠正人的目的并且改变人的异

象，并且和神建立正确的关系，同时有能力来完成神所命定神圣的心意。许多人对于使用“哲

学”这样的字眼极为敏感，也常常有人劝戒我们要逃避这世界虚幻无用的哲学，然而事实上

神造人的时候就把一份啮蚀人心的深切需要摆在人的里头，那就是每个人的心里都渴望知道

“为什么”、“为什么”，由此可见人类天生就是一个哲学家，若是不能满足人心中这份深切的

需要，那么反使得许许多多相信基要真理的基督徒的心，成为这世界虚谎的哲学生长的好土。 

我们已说过，神不是用一个哲学来满足人心的需要。他是用“基督”来满足人的需要。保

罗并不在人的哲学上来迎合哥林多人，相反的，他却传扬他们所讨厌的道理，就是基督已经

钉了十字架，神用这样的信息来显明祂的能力，祂用那似乎是愚拙的道理来显明这班自以为

有知识的人的自傲与以“人”为中心的智慧，这是神的方法。耶稣基督这一个“人” 要成为在

我们里面的神圣生活方式。 

神定意要人有智慧来明白生命的过程和生命的目的，并不是一件偶然的事。神从起初的

时候就知道人惟有得着了这样神圣的智慧（哲学）才能真正完全地归回。所以哥林多前书第

一章三十节说法顿（ F . Fenton ）的圣经译本：“你们得在基督耶稣里是本于祂，而耶稣基

督从神那里把哲学和公义、圣洁、救赎带给我们。” 

但愿神来帮助我们看见这个真理，这就是神为着人完全的归回所用的方法。在这点上我

们也要非常小心，免得又落入传统的错谬里。当我们诠释哥林多前书第一章三十节时，若是

站在“智慧、公义、圣洁和救赎如何造就我们” 的观点上，那么我们还是以“人”为中心而轻

忽了神的心意。我们若是移到以神为中心的地位上来诠释这一节，便知道我们得着这一切是

神的实化。这两者的诠释真是何等不同！因着救赎，从此我属于祂而不再属乎自己，因为祂

已经付上代价，这便要成为我看一切事物的新观点。因着圣别我被分别出来归给祂，这成为

神和我的新关系，因着祂的公义，我得以和神完全的和谐并与祂同站在一个对的地位上，这



神的终极目的 

 

 24 / 102 
 

成为我的新执事，因着神圣的哲学，我现在能够在生活中分享属天生命的样式和目的。 

像这样归回一个神圣的哲学，不是我得着了什么，乃是我被召进入一个新的领域——一

个新的世界。保罗似乎明白，许多的属灵领袖们不知道神要藉着神圣的哲学来成就祂心意中

完全的归回，所以他告诉哥林多人，“然而在完全人中我们也讲哲学，但不是这世代的哲学，

也不是这世代无用领袖们的哲学，我们讲的乃是从前所隐藏神奥秘的神圣哲学，就是神在万

世以前要预定我们归回的。这样的哲学，这世代的领袖们，没有一个知道的，他们若是知道

就不会把归回的主钉在十架上了。”（林前二6-8 法顿译本） 

我们确信今日的光景仍和保罗的时代一样，属灵的领袖们尚未完全了解祂来到地上的真

正旨意。在以往的日子，他们只是要利用神，今天他们仍是要利用祂，却拒绝祂把神圣的生

活方式根植在他们里面并且掌管他们的生命。 

为了更清楚地说明这个神圣的生活方式，我们还要重复以往我们所说过的目的：父神的

目的乃是要万有在祂里面以祂的儿子为中心，但祂的儿子却以自己来启示神、荣耀神，并且

满足父神的心意。虽然子要在全宇宙居首位是父为子所定的终极心意，但我们在哥林多前书

第十五章二十四节和二十八节读到当万有服在子的掌管下时，祂要把万有交给父神，父与子

彼此向对方活着这就是父神的心意，他要把这样的神圣原则运作在祂的家庭里。 

几世纪以来，许多人对于保罗的奉献和他的属灵看见觉得十分惊讶、赞叹。到底他的生

活和他的职事的秘诀是什么？他曾经很肯定地告诉过我们，当他说到那掌管他生命的行动原

则时，我们似乎也能听见他心中的澎湃和激动：“无论我们作什么，若不是为着神，就是为

着别人，我们若果颠狂是为着神，若果谨守是为着你们的益处。”（林后五13 A .N . T 译本） 

在这有一件事是我们可以确定的，在这里有一个人已经从他“自我”中心之生活哲学，高

升到以神为中心的哲学。当我们不再向自己或为自己活，乃是向着祂活，并且为着祂活时，

那么“一切的旧事都要变成新的了。” 

这就是归回，保罗一瞥父神的终极心意，便使他的职事充满了生气与活力，并且再也不

需要其他事物来供应这样的能力，然而为什么我们却把这个真理遗失了这么久？ 

“ 现在我为你们受苦倒觉欢乐，并且为基督的身体就是为教会要在我肉身上补满基督患

难的缺欠。”（西一24法顿译本） 

保罗并不逃避艰难和痛苦，他也不沉溺于自艾自怜之中。他是把他的眼光放在众肢体的

身上，相信有一天他们都能了解神作为的神圣原则，并且实际地运用且广及于全宇宙。所以

在歌罗西书第一章二十五至二十七节：“我照神为你们所赐我的职分，作为教会的执事，要

完成神圣的心意，这心意是历世历代所隐藏的，但如今向祂的圣徒显明了，神愿意叫他们知

道归回奥秘的丰盛，就是基督是在外邦中为着你们成为你们归回的盼望——这就是我们宣扬

的。”（法顿译本） 

在这里还要再一次地提醒你们注意，保罗对于神圣心意的全心全意。他生活存留的目的

是神究竟藉着他成就些什么，不像那些带着自我中心异象的人活着只关切神为人要作些什么，

这是不同的。当然他（保罗）也知道我们为祂而活的根基是建立在正确的哲学上；所以他继

续说：“用完全的哲学劝戒每一个人，教导每一个人，把各人在基督里完完全全地引到神面

前，我也为此劳苦，照着祂在我里面运行的大能尽心竭力。” （法顿译本）这也就是写这本

书的目的——引导每一个人都有如此相同的异象和生活目的，使每个人都能向着神和祂终极

的心意而活。 

主！愿此心意得成。 

 

图8. 



神的终极目的 

 

 25 / 102 
 

 
 

  



神的终极目的 

 

 26 / 102 
 

第八篇 十架上所启示的原则 

当我们站在天父的观点时，我们就会很惊讶地发现十架在神里面乃是永远的。事实上我

们可以清楚看见十架是三一神一切行动的神圣原则，这个十架的行事原则也是父神对人类的

终极心意。 

如果你有一个儿子，他带给你难以言喻的喜乐。你若想再多有几个这样的孩子，岂不是

人之常情？同理，永生的父也是如此，按着祂的属性和拣选，祂盼望并定意要得着一个大家

族，这家族的每一个儿女都有祂的生命并像祂那独生的儿子。 

再者，我们若是从神的心来看，很显明地神在定计划的时候都是以祂的永生儿子为前提，

那就是在未来的世代里耶稣基督可以有一个荣耀的身体来彰显祂美丽的生命，并且在家中祂

有许多的弟兄可以作同伴与交通。 

当我们了解在神的最深处对祂儿子所定的旨意以后，我们再来看子如何献上自己来帮助

父成就祂为自己所定的心意，就是父神要得一大家族的儿女使祂得父亲的尊贵、栄耀、喜乐

和欢愉，父为子定计划而子也向着父而活。这就是三一真神的行事法则。没有一位只为自己，

都为另一位而活。父神的心意是要子在凡事上居首位，子启示父而带给父荣耀和喜乐；同样

的，圣灵并不为自己说话，圣灵说话从不出于自己也不为自己，祂一切的活动乃是启示子并

且将父和子的心意成就。 

这种内在的关系，常以一种分享和服事的形式显现出来。这神圣原则的实质究竟是什么

呢？这就是在十架上所启示的原则： 
 

一、永远的十架 

或许有人对我们的看法觉得非常惊讶，然而我们认为十架在神的里面一直是一个永远的

原则。它不是一种事后的弥补，也不是一时的突发奇想，更不是出之于情感而赋之于万物的

原则。十架的原则老早就组织在父神的心中，只是“子”将它显明出来而圣灵为它作翻译解释

的工作。十架永远是神用来成就祂心意的行动原则，十架不仅仅是历史上一个事实。它乃是

说出三而一真神的特质和态度。十架是神从起初的时候与人相交的原则。祂藉着十架赐给人

生命，使人类与祂同在光明中，并且祂藉着十架把祂的爱赐给信祂的人。 

 

图9. 

 
 

由上图中我们可以了解在神里面的永远的十架，原本可以立即变为在人里面内住的十架。

然而由于人类拒绝神的旨意，所以才产生了在各各他一个历史上的外在可见的十架。 
 

ニ、神对内住十架的计划 

我们若只把十架当作是救赎的工具，就会忽略了神更深的心意。整本圣经说出神从起初



神的终极目的 

 

 27 / 102 
 

的时候就盼望得着一个众子的家庭，并且这些众子也都能接受在神心中永远的十架原则。祂

的心意是十架在众子的心中，成为他们生活的态度和人生的目的。当这种十架的“给”和“分

享” 的原则成就在人里面的时候，神和人之间才能有真正的交通。 

或许我们要问：“到底亚当这第一个人对于神为他们所定的心意究竟了解多少？” 

在此我们还要再提醒诸位：很明显地，当我们以正确的地方也就是父神的心为起点的时

候，我们才能一直地以父神更宽阔的眼光来看一切事物。十架也就不再只是一个救赎的工具

而已，十架成为神心意的代表，到了日子满足的时候就要彰显于全宇宙。 

以我们现在的观点看来，父神邀请亚当接受十架的原则作为他生活的方式和目的。但是

神并不强迫他接受，神是要他作意志上的拣选——拣选活着为付出，拣选服事也拣选分享。

我们确知神正等候要启示祂内在的自己，并且当亚当愈顺服的时候，他就愈明白。 

如果亚当拣选了神向着祂所定神圣心意，再经过一连串的拣选，那么这个神圣的生活方

式就会组织在他里面。当他第一次拣选了十架作为他行事的原则，这第一次拣选会引导他往

后继续地拣选十架，那么十架的原则就会成为他每天生活的实际。如此，神和人虽是二体却

能活在完全的和谐中。 

当神第一次把祂的心意告诉亚当时，既清楚又浅显易懂。亚当乃是接受了一个给全人类

的最高的呼召，他要成为众人之父，他的后裔要充满全地，并且他还要成为众人之王，掌管

地上万有。 

究竟亚当是要选择神的心意还是追求他的“己”意？这是一个很重要的问题。对于这位身

处中立地位的亚当来说，选择神的心意也就是要把自己生命的主权、自由的权利以及追求自

己快乐幸福等等的权利都交还给神，并且接受神的管治以及祂计划的安排。 

若是拣选追求“己意”，那就是食分辨善恶树的果子，发展天然的生命，运用自己的权力

去追求自由和他个人的目标。若是拣选神的旨意而舍弃天然的一切，亚当就可以进入神的生

命并且得享真正的自由，他也能与神同享生命树，并与神的目标和心意有份。 

所以这位首先的亚当是站在抉择的路口，他是要接受神的呼召，接受神圣的行事原则让

十架的原则存在他里面呢？还是他要拣选为“己” 意而活并且抵挡神的旨意？ 
 

三、为什么需要历史的十架 

我们都晓得亚当所作的拣选。我们也都明白因着他自私的拣选，使得他瞎眼而不明白天

上属灵的事。并且从此他的后代都要住在黑暗的帕子里。虽然永远的十架记在全宇宙的每一

角落，并且处处可见，但是因为人类已经瞎了心眼，同时又受“罪”和天然感觉的辖制，如果

没有一个外在明显可见的说明，人类永远无法明白十架舍己的原则。 

为此，神为祂的儿子穿上肉身，差遣祂到地上与人同行。在约但河畔，父神为祂儿子的

身份作证，这刻开始儿子的每一步都是启示这个神圣的生活原则。很快地祂又被引到旷野受

撒但的试探，并且完全地显出祂生活的态度——祂不为自己作什么（ for himself ),（祂拒绝

将石头变为食物）；也不凭“己意”作什么，“不出于己意( of himself )”（祂不从殿的高处跳下，

也不用祂的能力来救自己）；祂也不靠自己作什么（ With himself )（祂只遵从父神的旨意；

不向任何其他人的旨意低头）。在这里 for 、 of、with 等三个介系词（为着，出于，靠着）

清楚地说明了属天生活的方式。 

主耶稣这位圣者进入人的家庭成为其中的一员，向那些只想“得”而笼罩在黑暗中的人们

显出天上“给”的生活方式。在祂寄居地上的旅程中，祂不断地和邪恶的势力争战，祂用祂的

光明、单纯显出邪恶势力的黑暗。世上的尊贵有权力者，因着祂的生活方式，也不愿接纳祂。

因为祂不仅彰显了父神，同时也显出世人的不堪，他们痛恨主显明他们的真相。 



神的终极目的 

 

 28 / 102 
 

了解以上所说的，我们就能了解在主通往各各他的路上充斥着许许多多的十字架。凡是

要救自己的属世方法都被祂钉了十架。对于瞎眼的人来说，祂似乎是“超级钉十架者”，事实

上祂却是一位伟大的“和平之子”。在祂的每一个遭遇里，祂都面对着人的方法和神的方法。 

在旷野中，祂钉了撒但，并且揭穿牠用地上国度引人离开十架的诡计。当彼得和众门徒

想要救自己而偏离正道的时候，主就以十架晓谕他们，甚至当马利亚忘了祂神圣的使命而想

用她母亲的地位向祂要求时，他仍然毫不留情地向她晓谕十架。祂钉了堕洛的人类，而人也

在愤怒中把祂钉在十字架上。 
 

四、我们可以忽略神终极的心意么？ 

当我们对这些瞎眼者所作的错误决定感到惊讶时，我们在此还得确定一下，我们不再犯

和他们相同的错误。如果我们把历史十架的救赎工作当作是补罪的一种愉快方式或是一切祝

福和能力的源头，那么我们还是落入“自我中心”的盲目里。如此的诠释不过是把十架当作个

人需要的满足罢了。人还是完全忽略了神要内住在他里面的那个永远的十架。惟有当永远十

架的原则真实地内住在人里面的时候，人才能活过来并且明白神要在他生命中所实行的计划。 

在研读往后的几章的时候，我们要牢牢地记住十架的两个阶段： 

(1）圣灵诠释历史的十架是奇妙的救赎，使人归回神的家中。 

(2) “重要的主题，别忘了！” 从过去到现在这一直都走在父神的心意，就是祂要建立一

个大家族，其中的成员都接受了这内心的十架。我们别忘了十架的原则是在永远里就已经在

父神的心里，并且远在基督的十架（在时间中）成功救赎以前就已经被父神所命定。所以在

我们面前也有两个拣选，一是“为我”的十架，另一个是“在我里面为神”的十架。但愿我们能

明白父神完全的心意，作正确的拣选。 
 

  



神的终极目的 

 

 29 / 102 
 

第九篇 神永远的计划必能实现 

当我们从父神的观点往外观看时，我们就更能了解，神在永世中所拟定的计划和定规的

旨意，絶不因时间、罪恶或堕落有丝毫的影响而改变，因为神是神，祂所定规的一定会实现。 

“我怎样思想必照样成就；我怎样定意，必照样成立。”（赛十四24) 

图10. 

 
 

在上图中我们画出神要每一个人通过的四个阶段，除非我们了解父神所定的计划，否则

我们就无法明白：要完成祂的目的，这些步骤是必要的，这四个阶段最好用四个词来描述：

(1）存在——受造（2）改变——儿子名份（3）分享——承受产业（4）掌权——作王。 

首要注意的乃是我们必须了解当亚当从神的手中被创造出来的那时候，并没有神的生命，

虽然亚当为无罪的受造，既聪明又快乐，但是这第一个人却不曾拥有一点神那非受造的生命，

就生物学观点来说，人在伊甸园中并不是神的儿女，惟有从爱的观点来看，他才被称为是神

的儿子，神自己的生命是非受造的，并且是永远的生命。亚当只不过是一个受造之物，按神

的原意，亚当有此受造生命，直至有一天他变成有份于神的生命。既然人类的生命是从亚当

而来，所有人都是受造之物，在他们里面也都没有一点神永远的生命，或许可以说，他们是

最有资格成为神的儿子，因为在他们受造的生命之中还有一个“灵” 是可以被神的生命作点

燃的，但是惟有藉着拣选，接受神生命的方式和态度，他们才能真正地得着神的生命，并藉

着主的关系成为神的儿子。 
 

亚当从未拥有之物 

神作工的方式都是从天然着手，然后进到属灵的，先有人的顺服才有祂的启示，根据这

个原则，神不能骤然地将神圣的生命赐给亚当，生命树（预表给与生命的永生神子）就在园

中，亚当却没有发觉它崇高的价值。 

很显然地，在神的创造中，人是至高无上的受造物，因他是照着祂的形象，按着祂自己

的样式创造了亚当。神赐给人类比其他的受造之物更多的恩赐。然而即使是神，在创造的过

程中也要受到某些限制，祂可以用祂创造的手，创造了亚当，使亚当因受造而“存在”，但是

还必须藉着其他的方法，才使亚当得着神那神圣的生命，拥有祂的性情并且与祂同掌权，同

登宝座，如此亚当必须经过“改变”（作儿子）“分享”（作后嗣）和“掌权”（作王）的过程。 

我们必须了解即使在亚当犯罪以前，根据父神的计划，亚当还是要藉着一种“生” 的活



神的终极目的 

 

 30 / 102 
 

泼关系才能成为儿子，当我们了解了这点，就会发现一切事物变得多么的不同！首先的亚当

是受造带有天然的生命，即“成了一个活的魂”，惟有藉着与神联合，他才能从基督这位末后

的亚当（奉差为“赐生命之灵”者）得着非受造的生命。 

如果一个基督徒认为神的旨意乃是只要亚当一直停留在原造的无罪阶段中，那么这种错

谬的想法会误导他的异象并且拦阻他属灵生命的成长，这种想法还会使人误以为神最高的心

意就是恢复人所失去的乐园，这一类错误的推论都是由一个错误的起点所引起。 

在倪柝声的《正常的基督徒生活》书中，倪柝声弟兄也见证这个真理：“什么是祂的目

的呢？神要得着一个族类其中每一份子都赋有一个灵，和祂自己交通，因祂自己就是灵，这

一个族类有神自己的生命，与神同工，挫败仇敌所可能有的每一种诡计，并且除灭仇敌一切

邪恶的工作。使神原初的目的得以成全。祂要带我们进入一种亚当从未经历的境界，是积极

的，有目的的，远超过恢复所失去的地位。” (《正常基督徒生活》 P .201) 
 

父神原订的计划 

在前面所画的图中，我们没有画出堕落悲剧的下降曲线，我们故意删除这个曲线，好使

得读者能够注意父神最原始的心意，许多人愚味地以为神的计划因人的罪而有所更动，事实

上祂的计划早已在父神的心中，并不因着罪的介入而有所增损。我们确信从起初的时候，神

就盼望亚当（和他的家庭）能在道德上、心思上以及灵上齐头发展，我们知道亚当被造的时

候是完全的，因为他是神手中的工作，所以没有瑕疵，他就像一个小婴儿一般地完全，但是

他在意志上和灵上尚未发展，这要等亚当作了意志上的拣选才有。在这点上章柏斯（ Oswald 

Chambes ）曾经表示：根据神的计划亚当必须作一连串意志的拣选，然后他的意志发展才

能完全，也就是说，他必须不断地顺服神，然后他的意志发展才能完全，也就是说，“他必

须不断地顺服神，然后他的天然生命才能变成属灵的生命。” 

如果亚当自动地从他受造时中立的地位，转向神并拣选神，且倚靠他，那么他就能得着

生命树（代表神自己的生命），神也愿意和人在生命上有联合——这就是使人作儿子。 

神原来为亚当所预备的道路，乃是要他接受儿子的名分得以作后嗣而登宝座，但是神的

儿子们必须学习受圣灵引导，那么神这个计划才能得以实现。“凡被神的灵引导的，都是神

的已长成的儿子。”（罗八14另译），自永世以来，神就呼召亚当和亚当的后裔来得着儿子

的名分，这里“子”的名分是一扇门得以通往： 

(1）分享——神的生命和祂的旨意。 

(2）承受——在一切事上使自己配得承受神要和人分享的。 

(3）合格——经过训练管教而配作王。 

我们看看保罗在罗马书第八章十四节中所达到的境界，在第八章的前几节中，保罗说到

人已从堕落的光景中归回，他的论点是：亚当的后裔，若是进入了永生之路便能为神的心意

和祂的计划而活，许多人的认识到达了此点便已满足，这实在是一件可悲的事实，然而对保

罗来说，他了解父神的心意，他晓得这才只是认识神的起点而已，让我们再来看看每一个神

的儿子应该如何藉着分享、承受和合格在生命中达到神所要我们达到的境界——作儿子、作

后嗣和作王。 

首先，(1) “作儿子”，在罗马书第八章十六节中保罗指出圣灵见证每一个神的儿女，父

神的意思就是要圣灵作工在每一个新生的儿女里面而得着完全的儿子身份。 

“亲爱的弟兄啊！我们现在是神的儿女，将来如何，还未显明；我们知道主若显现，我

们必要像祂……凡向祂有这指望的，就洁净自己……。”（约壹三2-3) 

我们必须辨明的是，有些东西乃是神的恩赐，例如祂的基督的观点、生命，祂的性情和



神的终极目的 

 

 31 / 102 
 

祂的灵，但是还有其他的东西，如基督的性格、基督的心思、基督的目标和基督的奉献等等，

这些都是可以藉着受训、争战、训练、试炼、艰难和一连串属灵的考验而得来的，这一切都

是根据神原始的计划，并不因人犯了罪而有所左右，即使人没有堕落，神的计划仍是如此。 

其次，我们要来看（2）“作（神）后嗣”，在罗马书第八章十七节保罗提到我们与基督

同作后嗣，“生”的关系使人有资格来成为后嗣，但是惟有那些为神的心意而活的人才能在作

后嗣的事上有份（或“才能同为后嗣”）。 

当亚历山大大帝12岁的时候，他的父亲——马其顿国的腓力王，邀请亚里斯多德来担任

他儿子的家庭教师，不久以后，亚历山大就声明这位伟大的哲学家是他的“父亲”，他的意思

就是腓力虽是他肉身的父亲，但是亚里斯多德却是他心灵的父亲，腓力赐给他生命，但是亚

历山大却更感谢亚里斯多德所传授给他的知识。 

我们藉着“生”而成为神的儿女，但还要藉着拣选才能使我们这位天上的父亲将祂的心思、

祂的旨意、祂的观点和祂终极的心意分赐在我们里面。神盼望和人分享许多的东西，但是这

些人的性格成长必须已到了能够吃干粮的阶段，他在等候我们，“直等到我们众人在真道上

同归于一，认识神的儿子，得以长大成人，满有基督长成的身量。”（弗四13) 

即使我们会忘记神对每一个儿女的心意，但是祂却永不会忘记，祂会引领我们经过一千

次的经历，但是我们若没有在光中知晓祂的旨意，那么就全然不知这些经历的用意，然而每

一个艰难的遭遇都是神精心的设计，为要使我们得以完全作神的后嗣。所以让我们记住这些

分别，也不要欺骗自己以为自己得着了某些真实的经历，如得救、圣别、奉献、医治或圣灵

充满等等，就以为这些经历的本身代表了我们身量和性格的增长，这些就像一连串的危机，

让圣灵引领饥渴慕义的心来追求真理，经历不过是我们所经过的一扇门罢了（绝没有一个经

历是终点站）。当我们经过了一扇又一扇的门以后，我们才能知道一点神终极的心意，然后

我们就会对每个危机下所隐藏的神的心意，愿意降服自己的意志。 

虽然我们因着“生”的关系，得以成为最有资格的后嗣，但是我们若不是足够成熟，父神

无法和我们一同分享许多的事物，祂等着我们和祂一同分享祂完全的光和完全的爱，但是我

们必须先扩大自己的度量，神盼望我们和祂一同分享祂的平安和祂的喜乐。但是我们必须先

在祂的学校里先学一些特定的功课，神愿意将祂的智慧和祂的知识传授给我们，但是，我们

必须透过经历才能得着这一切。 

最后我们说到（3)“作王”，在罗马书第八章十七节中说到受苦以后的荣耀，“我们若能受

苦，也必和祂一同作王……”（提后二12)。所谓的受苦不仅仅只是受苦的本身而已，乃是因

着学习顺服而受的苦——这是作王的资格，在下一课中我们还要说到更多作王所必须经过的

检定与考验。 

我们现在可以说，神对人的第一个呼召是要人掌管全地，而神对人最后的一个呼召乃是

要人和祂上到至高之处，与祂一同作王，这神与主基督一同作王的关系，实在是超乎我们的

理解能力以外，但是我们以后会明白，这是神对于那些有资格者的心意。 

总之，我们确信一个人的生活绝不能超出他所看见的异象，如果我们的目标只是得救，

得胜或是归回乐园，那么到达罗马书第八章的境界就够了，而我们上面所说的成长的三阶段

也就不具任何意义，但是只要我们有神那样宽广的眼光，并且完全怀抱祂的终极心意，那么

我们的心里就会涌出一份新的悸动。 

我们将会发现作一个以终极观点为生活方式、以神为中心的儿女的意义！ 
  



神的终极目的 

 

 32 / 102 
 

第十篇  讨祂喜悦，靠祂活着 

我们愈来愈觉得，我们一定要以父神——也就是祂的喜好、祂的目的和祂的心意——为

起点，这是使我们维持正确观点的唯一方法。这也是带领我们明白神作工法则的唯一方式：

神所要求于人的绝不可能靠着天然的力气来完成，一定要藉着祂自己所提供的能力才能得以

实现。这是神的方法，祂要人永远地并且完全地倚靠祂。祂向人发出呼召，也就是呼召人进

入那“不可能”的生活。 
 

呼召人进入那“不可能”的生活 

多玛斯（ Griffith Thomas ）说：“要过基督徒的生活不只是难的——它乃是不可能的。” 

这话实在十分真确。因为神是呼召我们靠着另一种的生命而活着，而祂的呼召和所要我们过

的生活，惟有靠着祂的方法和祂的能力才能得以实现。 

当亚当站在抉择的路口时，他正是面对这一个不可能的呼召。那两棵树代表着两种道路

（生活）。从亚当以来每个人都要学习一个功课，人若是不放下一切天然的力气，神绝不提

供祂的支援和帮助。 

没有中间的道路可走，要不是靠分别善恶树为生、作自我的追求，要不就是拣选生命树，

如神所计划的，与祂联合，接受神无限的恩典并实现祂的心意。“得” 的生活哲学绝不能和“舍”

的生活哲学混合相容。 

 

两种道路——两种哲学 

在园中的生命树显然是处在重要的位置上。神并未禁止人吃它的果子。它代表着一切成

长和活动的源头。亚当应该从生命树的名字，就领会它所代表的意义，然而他却迟钝地不知

道它的价值。 

图11 

 
 

当他还在犹疑的时候，他的妻子却受了撒但的引诱而转向另一棵神禁止他们尝食果子的

树面前。这棵树就是分别善恶的知识树，它乃是代表一种追求自我欲望的独立生活。我们已

经说过，从起初的时候，神的心意就是要亚当和他的家人作一个意志上的拣选。 

在上图中有两株截然不同的树：生命树的枝芽是向天而去，代表了“舍”的道路，也就是

把自己奉献给神的生活。人若选择了这样的生活方式，便是实行神的心意。他也接受天国的



神的终极目的 

 

 33 / 102 
 

生活方式——也就是内在的十架。因为这样的生活是不断的向着神的，所以需要吃生命树的

果子来得着一切必须的能力而得以完全作神的后嗣。 

在我们所画的图中还有另外一棵树，它的枝芽都是向下的，引诱夏娃去过一种“得”的生

活方式。她受撒但的引诱而相信那棵树会成为她的益处。她不再倚靠神并且也邀她的丈夫和

她一同犯罪。他们也一起认定：“现在我们可以像神一样按着自己的意思行事，我们也能够

分别善恶。” 就着某方面的意义来说这是真的，他们变成顺着己意行动的小神。 

所以当亚当和夏娃吃了禁果以后，一个独立的新思想就在他们的心思中形成了。倪柝声

弟兄这样解释：“他的情感被触动了，因为那果子悦人的眼目，使他'喜爱'，他的心思及理智

力得了发展，因为那果子使他有了'智慧'，他的意志也加强了，因此，他能够决定他今后所

要走的道路。” 人不再完全倚赖神的教导，乃是站在自已的观点上独立自主。 
 

靠魂活还是靠灵活 

我们已经知道亚当所选择的道路，我们也看见这个选择决定了他以后发展的路线。神的

心意是要亚当和祂的生命联合。也就是说人的灵须藉“生”的联合而受圣灵的管治和引导。亚

当魂里面的心思情感意志都须让圣灵来使用。然而亚当吃了善恶树的果子，他拣选走独立的

道路，从此他就要靠自己魂的力量发展一切。因此“人不再只是一个活的魂，乃是从此要靠

魂而活着。”（倪柝声） 

简要地说，人的灵原本是神和人沟通的管道，现在就不再能发挥作用了。因为神已经说

过：“当你吃的那日，你必定死……。”所以罪不仅使人和神分开，它还使人的灵不再能和这

独一的一位，分享神圣的生命。对于神来说人的灵已经死了，人已经不能如神所预期的在灵

里面和祂完全地联合。 

死的科学定义或许可以帮助我们更了解灵的死。所谓“死”就是不再和其环境有所往来，

对于环境的一切不再有反应。亚当因着不顺服就背离了属灵的地位。如果眼睛对于摆在它前

面的物体没有感觉的话，那么它就是死的；如果耳朵无法对声波有所感应，那么它也是死的；

同样的，人如果对神没有感应的话那么他的灵就死了。 

所以我们必须认清一件事实，人若不是靠着自己的魂活，就是靠着神的灵而活。当神造

亚当，并且赐给他魂的时候，他并不希望他的灵死了而来靠魂生活。神不愿魂取代灵的地位，

甚至成为人里面的动力。神的设计是人拥有魂，但却在灵的管治下成为灵的工具，使灵能够

发表出来。所以神救赎的工作乃是要纠正人里面的光景，使人不再靠着魂的能力，乃是和神

在灵里面联合。从此靠着神的灵而生活，如此神也就达到祂要人“作儿子”的心意——也就是

祂的生命彰显在人的身上。 

就是这么简单的事：当我们改变了自已的目标和人生哲学，也就改变了所拣选的树。基

督要成为我们的生命，祂绝不会允许我们用自己的力气去追求神圣的目标。神呼召我们并不

是要我们自己来创作什么，祂乃是要我们分享祂的生命和祂的目标。以色列人在旷野漂流40

年就是学习这个功课。当神呼召他们进迦南的时候，他们所想的、眼目所见的都是高大的城

墙和凶猛的巨人，对于他们的天然能力来说，这样的迁移真是不可能的。 

40年后耶利哥的城墙还是一样的高，一样的厚。靠着天然的力气或是天然的智慧绝不可

能取下那个城市。但是神最后指示要攻城，藉着简单的顺服和单纯的信心，人所以为不可能

的事，在神里面一切就变成可能了。  

当以色列人参与神的计划和方法攻城的时候，城内的人都轻看他们可笑的举动，然而这

一次的经历却使得以色列人学习了“如何过一个不可能的生活“的秘诀。等到此刻我们必须说

除非我们学会了靠这棵树（就是祂）而生活，否则我们永远不可能参与分享或是矫正配合或



神的终极目的 

 

 34 / 102 
 

是通过神的检定考验了。 
 

交换的生活 

最近我读到以赛亚书第四十章三十一节中的一个词：“从新”，它的意思其实就是“交换”。

所以这一节更正确的翻译：“但那等候耶和华的必要交换他们的力量。” 这就是秘诀。基督

徒把他旧的生活方式和生活动力来和神交换新的生活态度和新的生活泉源，把软弱换为刚强。 

我想起陶恕（ A . W . Tozer ）说：“神使祂的子民刚强，这种说法是不对的，我们要明

白神使祂子民刚强的意思：他们的刚强和他们的软弱成一种比例，软弱是他们的，而刚强乃

是神的。” 保罗的说法是：“我什么时候软弱，就什么时候刚强了。” 这给信徒立下一个楷

模，就是每一个可以从他自已微弱的力量转换到神无限的大能。 

别忘了神的计划是要我们参与分享，矫正配合以及通过考验。这是神最初的计划，一点

都不受罪恶或是堕落的影响而改变。在下一章中我们要探讨救赎如何加入神的计划，我们也

要看见人因沉醉于救恩的奇迹却忽略了神对祂众子所定的更大心意。 

我们被召不仅只是接受祂的生命，这生命藉着“重生”给了我们。我们被召是要完全地参

与分享基督的生命。我们被召不仅只是享受花蕾，乃是要让整朵花绽放。任何存着自私的生

命目的的人绝不能分享神圣的生命。耶稣基督在我们的里面，祂只能活出一种生活方式，那

就是倾倒自己，为着神为着别人而活。目前却有一个陷阱，那就是人为着自己的需要，急切

地要成为神生命中的一部份，但是在每天的生活中却不愿意向着神彰显出基督的生命。所以

神就设计了…… 
 

矫正配合的方法 

使徒彼得说：“神的神能已将一切关乎生命和虔敬的事赐给我们……正因这缘故，你们

要分外的殷勤，有了信心，又要加上德行……。”（彼后一3、5）试探、城墙和巨人都是神

作工的一部份而已。父神并没有像拿奶瓶喂婴孩般地将一个完全成熟的神圣生命给祂的儿女。

当邪恶的试探出现的时候，彼得说：“有了信心，又要加上德行”。 当城墙太高时，他说：“有

了德行又要加上知识”。应许的神有祂的方法。你要从中学习。地上充满了短暂的福乐么？

不要沉溺在其中，“有了知识，又要加上节制”。迦南地充斥着强壮的巨人么？“加上忍耐”吧！

外邦人是否把闪亮的假神带到你的家？把他们丢出去吧！的确有一段时间要忍耐，但是现在

要“加上敬虔”，你的朋友甚至你的兄弟是否误解你或是逼迫你？“加上爱弟兄的心”吧！因为

爱是恒久忍耐（长久的受苦）。当我们发现这些东西都不能从那棵旧树上取得的时候，我们

就会发现以前的难题了。因为我们的拣选会造成极大不同的结果。到底我们是要靠哪一棵树

而活？是天然树还是属灵树？ 

如果我们没有从那棵满是天然的树上砍下，然后接枝在好树上的话，我们永远都不知道

要靠着这个新的泉源而活。神并不要我们找另一条通往祭坛的路，祂是要我们合作并且调整

自己而穿上基督。 

在我们探讨神考验我们使我们配登宝座以前，我们先来学一个法则：一个倚靠天然能力

的人，这一切都是不可能的，但是那些和神联合的人，这一切都变成可能了——祂是一切的

可能。 

 

归于别人（另一个人） 

如果我们逃避十架的道路，或是虽然走上了这条路，但仍然畏缩不前，那就是因为我们

不知道这条路是一条通往祝福的道路。人生最快乐的时刻莫过于一个穿着白纱的新娘在婚姻



神的终极目的 

 

 35 / 102 
 

的圣坛前宣告不再依靠自己，并且放弃自己原来的姓，从此冠上夫姓，她的生命就此融合在

他的生命里面（她不再拥有自己的生命），她嫁给了一个人，而这样的联合带给她一个新的

生命泉源。同样地，在我们生命中最蒙祝福的时刻就是藉着十架的工作，我们放弃一切自己

可拥有的权力，并且向着“己”、罪和这世界死，并且荣耀地向着神而活。门德尔（ John Gregory 

Mantle ）曾在他的诗中描绘出这种新的联合真是何等的美好： 

 

噢！神圣的联合，完全的主！ 

超越的祝福，惟祢能给， 

寻得珍宝的，何等有福， 

向世界而死，在祢里面活着。 
 

主爱膀臂中，噢！神，我靠， 

愿失去一切，惟独要祢， 

噢！我魂快乐，因它已学不靠它， 

祢的无限中，有新生命。 
 

去吧！学习十架的功课， 

踏遍先知圣徒走过的 

他们舍弃一切， 

在死亡的深处寻得神的生命。 
 

  



神的终极目的 

 

 36 / 102 
 

第十一篇 父神如何对待撒但与罪人，父神计划里的救赎 

贯穿本书的重点就是“祂的观点”。当我们住在万有的源头，也就是父神的心时，那真是

何等丰盛的经历！我们若是不从父神的观点出发，那么我们永远不了解救恩的真义，反倒会

误以为神的目的和心意就是加略山上和祂的救赎计划。的确，十架是神救赎计划的中心，它

的重要性不容忽视，但是当我们能看见父神全面的计划时，我们就能看见比十架更深的东西，

那就是父神为祂儿子所定的终极心意，这才是万有的中心，也是决定一切的因素。但是为了

不使读者误以为我们忽略了人的堕落和背叛神，在本章中我们要来探讨父神如何对待撒但与

罪人，并且还要来探讨—— 
 

包括在父神整个计划里的救赎 

8年多前，我们原有一份手稿要出版，但是因为其中一部份的内容在当时对于福音派人

士可能过于激烈，所以我们就迟迟未出版，但是最近我们非常兴奋地发现了一本新版的书《正

常的基督徒生活》，在这本书中倪柝声弟兄竟和我们有相同的看见，这真是一份鼓励！神的

真理若在这里找不着出口，祂一定会在另一个地方找着出口的器皿，当然这也是因为神要在

祂认为恰当的时候，才把祂的真理播在预备好的好土上。 

我们和倪柝声弟兄都有以下相同的看法：“ 救赎是这样的大，这样的奇妙，以致在我们

的心目中，占了很大的地位。但是神的话却不叫我们把救赎看作一切，以为人就是为着蒙救

赎而被造的。堕落实在是一个悲剧，叫人从神那条目的的直线上急速地落了下来，而赎罪确

是一个有福的恢复，藉此我们的罪得以涂抹，我们得蒙挽回。但是救赎成功了以后，仍然有

一个工作要作，那就是使我们得着亚当所从未得到过的，同时使神得着祂心里所想望得着的。

因为神从未放弃那一条直线所代表的目的。” 

信徒总是趋向于让“恢复的工作”遮盖神要“完成的工作”，然而我们应该将这两者的重要

性看得合宜。人类自私的天性使得他往往只关切“神为他做了什么”而不知道“他命定该如何

向神而活”，在这一课中我们要好好来看神这两方面的工作：(1）藉着十架撒但的工作被摧

毁，人得着救赎而得以脱离罪恶的捆绑和一切因堕落而引起的副作用；(2）藉着十架工作的

完成，人可以再一次为神而活并且实现祂终极的心意。 

在下图中， X 到 Y 是藉着十架得救赎的道路，而Y到Z则是透过基督完成神旨意的道路，

宝血和十架是救赎所不可或缺的两大基本要素，在这课中我们要来探讨神藉着宝血来对付亚

当所做的一切；在下一课中我们则要来探讨神藉着十架对付亚当的所是。 

图12 

 
 

 



神的终极目的 

 

 37 / 102 
 

宝血对神的价值 

当我们发现宝血对神的价值以及祂运用宝血的范围时，这真是何等美妙的事。在旧约中

我们可以看见两幅极明显的图画，这两幅图画说出“血”基本上是为着神，我们若要知道“血”

在神心意中的价值，我们必须来读祂的话，首先我们要看的是出埃及记第十二章三至十三节

中所记载的逾越节，根据神的命令以色列人必须把血涂在门楣和门框上，并且要在屋内吃羔

羊的肉，神说：“我一见这'血'就越过你们去。”在此很明显的是血不是让人来看、来感觉或

是来明白的，血是完全为着神的，因着信心和顺服，人们只要把“血”涂在门框上即可。凡是

在这个屋子里的都可以得着平安的保证，因为"血”对神的价值就正如祂所说的，人不需再了

解更多的事。因为在门上“血”的记号是给神看的，藉着信心人就可以安息在神完全的满足里

面。 

第二点，利未记第十六章中有关赎罪日的记载，可以教导我们更多的东西。在“赎罪日”

这个重要的日子里，为以色列人所献的赎罪祭是在会幕的外院里当众献上，众人都可以看得

见所献上的祭牲，但是祭牲的血却要被带进至圣所，由大祭司七次弹血在耶和华的面前，这

是大祭司与神在至圣所里的一种交易，那些受到这交易益处的人却无从看见，从头到尾整个

进行的过程都是神所设计的，预表主耶稣的大祭司，因着顺服神而献上赎罪祭，众人相信这

交易在神眼中的价值就正如祂自己所宣告的。 

从以上两个观点，我们可以得知“血”是因着神的命令而献上，它的价值和重要性不是要

让人的头脑来觉悟或是让人的心思来体会的。人只是要简单的信靠并且相信一切有关神对血

的应许就可以了，有些基督徒被一些难以弥补的罪恶所胜，结果看自己的罪比基督的宝血还

大，“这时候我们所有的烦扰，乃是由于我们要试着感觉'血'的价值，主观地估计'血' 对于我

们的意义。我们不能那样做，'血'的价值不是为着我们来感觉的，要记得'血'首先是给神看的，

因此我们必须接受神对于'血'的估价。”（倪柝声） 

所以我们又要回到神有绝对主权的点上，如果我们不能确信无疑地接受神的话和祂的旨

意，那么我们一定饱受焦虑和疑惑之苦，只要人要求更多可见或可感觉的确据，神就没有办

法在这样的争执中，将祂自己启示得更明白，神要按着祂自已的意思，绝对地掌管基督徒的

一生，祂要我们以坚定的信心确信神对赎罪的应许，并且顺服目前所知的真理而逐步往前。 

人总是爱走捷径，然而这些捷径只不过带给他更多的疑惑，甚至使他束手无策。一个浪

子只要肯回头向神呼求，“主！我犯罪以致得罪了祢。” 神就会领这个浪子回家走在神正确

的道路上，一个浪子犯了罪，良心受到控告，他所需要的不仅仅只是对自己所作的罪行“感

觉好一点”而已，他所需要的是一切都得着赦免，藉着启示，为罪忧伤痛悔的人得知宝血是

公正赦免的依据。他不需要知道是如何得着赦免，也不须了解为什么得着赦免，他只要接受

圣经对于基督的启示：“我们藉这爱子的血，得蒙救赎，过犯得以赦免。”（弗一7；西一14) 
 

从罪人回转时的洁净也是不断的洁净 

因为宝血已经完全满足神公义的要求，所以基督徒都可以说“阿们”，“靠着祂的血称义”

（罗五9)。这是一个回转的起点，要带我们进入一个更宽阔的大门，“……得以坦然进入至

圣所……来到神面前。”（来十19、22）我们不是靠一个根基得救而靠别的根基维持我们与

神的交通，宝血要一直地洁净我们，“我们若在光明中行，如同神在光明中，就彼此相交，

祂儿子耶稣的血也洗净我们一切的罪。”（约壹一7）回转的经历是发生在“我们从前远离神

的人，如今却在基督耶稣里靠着祂的血已经得亲近了。” 为了要和神同住在祂的至圣所里面，

我们必须天天得着洁净，这就是维持以神为中心的地位，以及维持属天观点的秘诀。 

不是一颗洁净的心，乃是一颗全新的心，也许你会感到惊讶，但是你可知道所谓“藉着



神的终极目的 

 

 38 / 102 
 

血洁净人的心”，并不真是圣经的观念？但是多年以来人们一直忠实地教导着这个信息，这

个观念是来之于将希伯来书第十章二十二节：“并我们心中天良的亏欠已经洒去，身体用清

水洗净了，就当存着诚心和充足的信心来到神面前。”作一个肤浅的解说。 

多年来我一直认为这样的教导，是将“血”作一件神从来没有要它作的事。我也兴奋地发

现倪柝声弟兄对于这个问题也和我一样有正面的看法：“由于我们对于'血'运行的范围有所误

解，以致我们祷告说：'主啊！求祢藉着神的宝血洗净我心里的罪。'  神说人心已经坏到极

处（耶十七9)，祂必须做一件比洗净更基本的工作——给我们一颗全新的心。” 

我们不会烫洗那些就要扔掉的衣服，同样我们将要看见我们的肉体已经坏得不能洗净，

它必须被钉在十字架上。神在我们里面的工作，必须完全是新的，圣经说：“我也要赐给你

们一个新心，将新灵放在你们里面。”（结三十六26)——把“血”当作是洁净的工具，或是把“血”

作为满足神公义要求这是极不一样的事情。“血”的作用并不是主观地对付罪的问题，它的作

用是客观性的，神乃是看见“血”抹在心的门楣上 。在希伯来书中说到血的工作和人的心有

关，然而更真确地说“血”应该是和人的“良心”有关。“……我们心中天良的亏欠已经洒去”。

在这节经文中所说到的不仅是洁净心的问题，它是说到每一次当我想要亲近神的时候，亏欠

的良心就一直地提醒我的罪，而成为神和我之间的隔膜，使我无法亲近神。然而我看见基督

的宝血已经为我流了且成为我的赦免，只要我相信并接受宝血对于神的价值，那么良心里的

一切亏欠就挪去了，而一切的罪恶感也因此除去。 

许多人终日想要靠着洁净除去老旧的天性，除去肉体或是除去生活中一切不纯净的事物，

但是神给堕落人类的答案不是洁净乃是“死”。神要把旧人和旧人的一切都带进坟墓中去，许

多不完全认识宝血的基督徒过去曾经见证宝血将他们洁净了，最后是因他们看见十架同死的

真理而得着释放，这真是何等有福的事！有些人却永远都没看见十架死的道路，所以就一直

落在失望疑惑的黑暗里面，因为他的旧人拒绝被洁净，但神对旧人的唯一补救就是“死”。 

神并没有要求我们对一些不能成就的事有信心。当老我（旧人）发出不洁净的情欲时，

我们无法一直地欺骗自己宝血已经洁净了旧人，但我们的信心可以稳妥地建立在神已接纳耶

稣所洒的血这事实上，我们的良心已无亏，我们已经被神纯净的话洗净了。“我们若在光明

中行，如同神在光明中，就彼此相交，祂儿子耶稣的血也（不断地）洗净（我们的良心）我

们一切的罪。”（约壹一7) 
 

  



神的终极目的 

 

 39 / 102 
 

第十二篇 十架为神所实现的 

我们愈是习惯用神的观点来看事物，并且根据祂的思路来思想，我们就愈要强调神藉着

十架，为着祂自己所实现的计划。我们已经看见“血”是为着让我们得赦免，现在我们还要认

识更多的真理——“血”是神和祂的儿女可以享受交通的根基。我们已经看见得胜的根基是建

立在“联合于基督的死和复活”之上，现在我们还要强调—— 
 

十架为神所实现的 

在罗马书的前八章里说到得救的两方面——藉着血称义以及藉着十架而得释放，认识血

与十架的分别是很重要的，许多基督徒因为不知道或是不算自己是联于十架上基督的死，所

以多年来，他们一直落在失败的挫折里面。 

我们必须谨慎地认知一个事实：从神的观点来看基督在加略山上所完成的工作是已经完

全做好了。然而对于每一个个别的基督徒来说，只有当他“算”十架所完成的工作并且让这个

真理实际地运行在他的生命中时，十架的工作才算完成在他身上，让我们来看看这是怎样作

成的。 
 

在亚当里——在基督里 

神透过两个代表人物和人类交涉——一个是亚当，另一个就是基督。我们举一个简单的

例子来说明这个原则。如果我们撒下一颗玉米种子，把所收获的玉米不破坏也不另作他用，

乃是把它的种子再种到土地里，如此年复一年地种植下去，20年内所收的玉米将充塞了整个

世界而不再有人类生存的空间，而这许多玉米的源头都可追溯至当初那颗小小的种子。 

这就是保罗在罗马书第五章十二至二十一节中所说的，我们的源头都在首先的在亚当里，

因着他，罪和死就临到罪人，但是藉着基督，神的公义就临到新造。 

希伯来书中对于这个真理还有另外一个例证，当亚伯拉罕纳掳物的十分之一给麦基洗德

的时候，利未已经在他先祖的身中；亚伯拉罕是一家之父，全家都包括在他里面，当他奉献

的时候，也包含了他的后裔。 

所以在神的眼中有两种族类：一个是亚当的族类，另一个则是基督的族类，如果我们生

命的源头改变了，势必我们所属的族类也会随之改变，但是我们原本是出生在亚当的族类，

那么我们如何能从其中出来？我们如何才能脱离亚当遗传给我们的不幸命运？只有一种方

法才能够得着释放，那就是藉着死。藉着联于基督的死（末后的亚当），神就把我们从那辖

管亚当和他后裔的权势中释放出来。 

神不仅说到首先的亚当和末后的亚当，他还说到第一个人和第二个人，认识不再有另一

个亚当启示给我一个奇妙的真理。当主耶稣被钉在十字架上的时候，祂是以末后的亚当身分

被钉与被葬在坟墓里 ，所有一切在首先的亚当里的都归结到祂自己里面并除掉，依据神的

计算，亚当已经被留在坟墓里，而我们也在其内。 

因着耶稣的死，旧的族类已经完全除掉，你是否看见了这个真理？绝不会再有另外一个

亚当了，因为基督这个末后的亚当已经迁入死亡，祂也将整个族类带进坟墓，神也在此宣告：

“一切终结”，但是在“第二个人”里面，祂却藉着复活带进一个新的族类。 

“头一个人是出于地，乃属土；第二个人是出于天……我们既有属土的形状，将来也必

有属天的形状。”（林前十五47-49）藉着一次的工作，神将属土的旧人带进死亡，但是祂也

藉着第二个人把生命带给人，而主耶稣基督成为属天新造的生命泉源。藉着死亡、埋葬和复

活，我们从旧的族类而进入新的族类里，我们已经不再是“在亚当里”，现在乃是“在基督里”。 



神的终极目的 

 

 40 / 102 
 

在这个新的地位上，神已看我们脱离一切旧造权势的辖制，并且在神新的管理之下，一

切在我们新地位上神所看为真实的，我们也当在我们的生活中算为真实并行走在其中，当我

们了解了祂在十架上所为我们计划完成的工作，这真是何等地美好，因为在十架上，神已经

释放亚当的族类从四个权势的辖制中出来，那就是死亡、罪恶、律法和肉体，保罗在罗马书

的中间几章中给我们一个概括性的看法： 

第五章——脱离罪的刑罚——死亡。 

第六章——脱离罪的权势——辖制。 

第七章——脱离罪的力量——律法。 

第八章——脱离罪的同在——当我们身体得赎时。 

保罗强调当我们的地位由在亚当里转变成在基督里时，我们不仅仅只是得着了一个新的

家族的地位而已，在亚当里我们以他作为生命源头就接受了亚当的一切，而现在，在基督里

我们也是要接受一切源之于基督这个新生命源头的一切，神所谓的新生命不仅仅只是一个新

地位或是一个回转的经历而已，新生命乃是一个新的生活方式，给我们一个新的存在目的。

感谢神！时候已经到了，祂比以往更乐于将祂的本性和目的更真实的作在祂的儿女身上，但

是人却往往在此走迂迥的道路，并且忽略了那过一个为神而活的生活的关键。 
 

重要的关键 

在过去的15年来在许多次的特别聚会里，许多人向我坦承：“我们一直努力地要在我们

的生活中活出联于基督的死和复活这个事实。但是，虽然我们知道这些真理，也算这些真理

是真实的并且完全地顺服，但是似乎不起作用，这一切都没有带给我们所寻求的得胜和祝

福。” 

当我听的时候，就从他们的话中明显地察觉他们问题的症结，他们还是不认识真理，因

为他们关切“己”的益处甚于为着神的目的，他们对所希望神为他们所作的比怎样改变他们向

神活着更热衷。若是他们能的话，他们会利用神和十架的工作来达到自己的目的，这就是他

们困扰的源头。十架不是自私得着的起点，十架乃是一切自私的终点。许多人为着自己而利

用十架，但是神的计划却是使用十架引人完全地归向祂自己。 

即使那些常常参加特会或退修会的人也常常落入这个错误的陷阱里而身受其害，年复一

年他们得着许多的知识以及更深的教导，但是他们仍是在老我的中心周围徘徊——得着神为

我所作的一切，拥有一切我该得的东西，并且承受在基督里一切我该得的产业。 

唉！但愿神除去一切的虚假，揭穿那些不愿死在十架上乃是想利用十架者的企图。当我

们祷告向神祈求得胜的时候，隐藏在我们里面秘密的企图往往是为着我们自己而不是为着祂

自己，神不会原谅这种自我中心的情形。经过多年传讲罗马书第六章，并和那些在失败和捆

绑中的人一起探讨，然后我才发现了这个重要的关键——在祂的死里，我可以向神而活。如

果一个信徒的心中最关切的只是要得着释放和得胜，那么他只是为自己而活，只不过换一个

比较技巧的方式罢了。在罗马书第六章中神在4个经节中，4次提到这个关键就是向神而活。 

“他活是向神而活”（10) 

“向神……是活的”（11) 

“把自己献给神”（13) 

“作义的器具献给神”（13) 

这些经文在实行上的意义是什么呢？很简单的，祂的主要工作就是藉着十架改变人旧的

自我中心和生活目的并且带他归向祂自己和祂终极的心意，这是传统的法则——我们要先求

祂自已，然后一切都会加给我们了，当一个人转向神而活的那一刻，他就开启了让神成就得



神的终极目的 

 

 41 / 102 
 

胜与完全释放的门。 
 

两个族类和两棵树 

在下图中我们画出两个族类和两棵与他们相关的树。一个族类是“在亚当里”，而另一个

族类则是“在基督里”。那些生命源头在亚当里的人，就跟随亚当自私的生活方式，为自己的

目的和自己的计划而活，但是藉着十架，神把斧头放在这个老家族的树根上，好使得人得以

迁入新的族类并且为神而活。这样的生命是来之于一个新的源头。 

图13 

 
 

看过我们目前所强调的重点以后我们就会了解，自从伊甸园以来撒但的伎俩一直没有改

变过，牠一直在为生命树提供代替品，今天有一个“现代的”十架替代了那古老的十架。在初

期一本绝版书中，我们引述陶恕（ A .W. Tozer ）所说的：“新的十架说 "来并且得"，而自

私的人类若是拒绝这样的邀请，那简直是违反他的天性，当然他会为着自己的益处而来利用

十架。而老旧的十架却说："来并且给"，在这时刻它完全不顾每个人所要得的东西，除了那

一个归入祂的死的受洗以外。为什么这个老旧的十架要求这么多？这只是因为从起初的时候

神的心意，就是要基督徒的生命建立在这个唯一的原则上：新的生命不是为着"己"活，乃是

向着神而活。”（林后五14) 

而这个老旧的十架对神来说是象征着死亡，并且脱离一切老亚当的生命。而这个新的十

架代替品却不要罪人死，只不过改变他的生活方向而已。它帮助人过一个更洁净更喜乐的生

活，但是却仍然保留了人的野心和自我中心。对于那些自我肯定者，它说：“来！为着基督，

维护自我。” 对着那些宗教自大狂者，它说：“来！在主里夸口。” 对着那些寻求兴奋刺激

的人，它又说：“来！到这里享受基督徒彼此交通的兴奋。” 这些现代的信息都偏向于目前

的潮流，以便迎合人的喜好和理性。 

老旧的十架不和这世界有任何的交易，对于亚当骄傲的肉体来说，十架代表着一切旅程

的终点，它甚至将这个审判一直带到西乃山的律法上。而新的十架却不反对人类，它反倒是

人类友善的同伴。如果运用得当，它会成为一些洁净良善无邪享乐的渊源大海。它让亚当毫

无拦阻地生活着，他的生活目标没有改变，他还是为自己的喜好而活。只不过他现在喜欢唱

圣歌、看宗教电影，而不是唱低俗的歌曲，并且酗酒作乐；它所强调的仍是享乐，只不过现

在的乐趣虽然未必在知识上更高，但是在道德上却是属于较高的层次。 

如果这些话在15年前第一次写下来的时候就是真实的，那么在现今的世代，这些话就更

真实了。你只要看看那些信靠“新十架”的归信者，就知道他们从来没有藉着联于老旧十架上



神的终极目的 

 

 42 / 102 
 

基督的死而改变他们的生活中心。更使人惊讶的是，甚至许多追求更深生命的特会竟成为这

个新哲学和新技巧的受害者（我相信这是无意造成的）。这个新十架的方法已经四处流行起

来，因为它是在不声不响与毫无察觉的情况下流入，在表面上它也使用老旧十架所使用的字

眼，但是这些相似处却是肤浅的，而其中的差异却是根本的。新十架是要人为自己而活，但

是老十架却指出属天的道路——向神而活。 

 

圣灵一定会启示 

我永远不会忘记几年前在一个礼拜天的晚上，我们正在讨论这两个族类。我使用黑板，

说到罗马书第十一章，神把野橄榄接在好橄榄树上以便从好树上得享新生命，当然圣经的本

意是说到神砍下以色列而接上外邦人，但是我运用这个原则说到神把我们从亚当的老家族砍

下来，然后藉着死，把我们迁入基督里，在祂的里面我们有了一个新的根，而树根若是圣洁

树枝也就圣洁了。 

许多时候圣灵在一刹那间所启示的真理远远地超过多年的传讲和教导，那天晚上就是如

此，突然亲爱的牧者娘站起来走到前面泪流满面地向我们作见证：神已经多日对她说话，关

于活在老亚当生命的源头和捆绑。 

然后她又说明：“神从来没有这么直接地指示我这种野橄榄的生命。” 然后她又转向我

说：“别人都知道，但是你却不知道，我的名字是' Olive '（即'野橄榄树'的意思），而这些人

也都非常清楚我一直过着老我野橄榄的生活。” 在接下来五个礼拜的传话中，圣灵在那个教

会里大大地释放许多一直活在老我家族中的人，现在他们藉着真实地联于基督的死与复活，

他们已经搬入一个“新家”，并且向着神有目标地活着。在神的计划中，十架和被钉的那一位

是通向生命的门路，若是不经此门路就不能走到实现神旨意的坦途。我们不会忘记那些我们

曾掉进去的陷阱，我们现在也来到基督这磐石前，但我们不将注意力只集中在这些，我们要

往前而去以实现神召我们作祂儿子的目的。我们要歌颂宝血，歌颂十架的荣耀，并且在祂的

生命中喜乐，以往的危机或回转经历都成为实现神终极心意的中途旅程，这才是真正的生命

——一种截然不同的新生命，完全在一个不同的范围里；死亡把它的宝座呈给更高的律，就

是爱；而肉体也把它的宝座献给圣灵，这一切就是十架为神所实现的工作。 
 

  



神的终极目的 

 

 43 / 102 
 

第十三篇 靠基督的生命而活 

从父神的观点看来，神早在创世以前就定意要人分享祂的生命。这并不是在人犯罪以后，

乃是早在人类犯罪以前神就已经定准在时候满足的时候，人要藉着祂的儿子来分受祂的生命。

如果当初亚当顺服了神，心里明亮，看见生命树的价值，他就早已得享儿子的身份地位，然

后他再继续不断地吃这棵树（此“树”是代表“基督”）那么他就能够畅行无阻地行走在实现神

终极心意的大道上，如今亚当虽然失败，但是神仍然预备了基督成为一颗持续的生命树。这

只不过是神起初在人身上的计划，要人…… 
 

靠着另一个生命而活 

我们终于来到人可以开始实现神终极心意的大道。你将会看见神已经高抬堕落的人类来

得着复活的生命（图14的1)。我们曾经探讨过（“向上的道路”和“往前的道路”是不同的，因

为前者着重于神救赎的工作，而后者则是重实现神旨意的生活）。 

太多的人一直都不了解，宝血和十架不过是神所使用的补救手段，为要把我们引入祂的

生命。藉着十架，祂切断我们和天然生命的一切关系，并脱离它的捆绑而能够靠着另一个生

命而活。当然从神的眼光看来，人重生的那一刻就已经有了神的生命，但必须藉着启示我们

才看见我们已经从天然生命的旧源头切断了，这就像必须藉着启示我们才会明白宝血的价值

在于使人的罪得着赦免并与神和好，与基督在死的形状上联合，我们才得着释放。 

图14 

 
 

现在我们的动作存留都是靠着另一个生命源头而活，坦白地说，我必须承认十多年来我

一直传讲十架对付罪和罪的权势，然后这个启示渐渐地向我显明，我像一根曾被折断的枝子

现在被接种在“祂”——生命树上。我们不仅在祂死的形状上与祂联合，我们还要在祂复活的

形状上与祂联合。这也就是保罗在罗马书第五章十节中催促罗马人一定要认识那另一个“更

多”——藉着神儿子的死，得与神和好……更要因祂的生“更多”地得“救”，“也就是每天从罪

恶的辖制中得释放”（ A.N.T.译本）。 

基督为罪人死和基督徒与祂联合向罪死这两者是不能分的，同样地我们也不能划分死的

联合和复活的联合。基督徒的生命不是改变的生命，乃是交换的生命。“现在活着的不再是

我，乃是基督在我里面活着。”（加二20) 这样的生命不是我们自己可以创造的，乃是要靠

另一个生命而活。 

在以弗所书第二章我们可以看见靠这个新生命而活的三个特点：(1）复活的生命（1)；



神的终极目的 

 

 44 / 102 
 

(2）作王的生命（6)；(3）行神旨意的生命（10)。 

首先让我们来看这个复活新生命的特质，保罗说：“……你们死在过犯罪恶之中，祂叫

你们活过来。” 过去我们向着神是死的，随着肉体和心中所喜好的而活，并且追求世界上的

一切，如今因着死的联合与复活的联合，我们得着了一个新的心思——也就是祂的心思。正

如前面说过的，现在我们才真正地进入罗马书第八章，我们不再受肉体的辖制，因为体贴肉

体的就是死，我们现在是有一个属灵的心思，而体贴圣灵的乃是生命平安。 

并且当我们知道治死肉体的恶行，而不再随从肉体的意思行以后，我们就能经历圣灵在

我们里面运行，使我们必死的身体活过来。我们不可轻忽神复活的工作，对于住在神复活的

生命里面，我们的知识和经历都太少了。 

许多年前我听过宣信（ A.B.Simpson ）的见证，这位基督徒宣教联盟的创始人也曾学

习靠另一个生命而活。在他自己的见证中曾说：“我以前向神要的是求祂医治我软弱的身体。” 

但是他后来了解，要进入一个联合，藉着这联合不断地靠着另一个力量而活。他就靠着这个

生命的联合而完成了许多人的工作。 

有一天当他开完了一连串的会议以后，他的一位牧者朋友坚持要他为着身体的益处先休

息一会儿，再赶赴另一个约会，几个月以后，那位牧者发现神在那个会议中，实在大大地使

用了宣信弟兄，于是他就向他请教他得力的秘诀。对此宣信只是简单地回答：“我已经学会

靠着另一个生命而活，那天当我坐在火车上，每当车轮转动的时候我就作一次深呼吸并且提

醒我自己，我正在吸取祂的生命和祂的能力。” 

多少人都愿意使用这个配方！但是往往不见效果，因为这个配方必须由神来使用。人也

不能追溯往日然后夸口说：“我了解你所说的，因为20年前我就被神的能力充满了。” 我们

在这里所说的乃是与这位活的基督不断的联合，祂是永远住在我们里面，并且在我们里面运

行复活的大能，并藉着我们来完成神的心意。这种生命的联合只能发生在那些向着神活的人

身上，虽然关于这点我们还可以讨论更多，但是我们现在必须继续地来探讨： 
 

作王的生命 

首先我们必须清楚作王生命的目标和领域，我们不仅是“活过来”（得着复活的生命），

我们还要“一同复活，与基督一同坐在天上”（6）。很显然地，这个生命是有权柄的，能够

胜过黑暗的国度和黑暗的权势。神“使祂（基督）从死里复活……叫祂坐在自已的右边，远

超过一切执政的、掌权的、有能的、主治的……叫万有都服在祂的脚下。”（弗一20~22) 

是的，神起初派给人的任务就是要他掌管他所居住的世界，但是自从人类犯罪的那日起，

这个权柄就失落了，撒但成为“这世界之王”，而全人类都在牠的统治之下。 

但是最后加略山上的主耶稣基督已经永远地打破了黑暗国度的权势，同样地对于那些在

基督里的人来说，罪恶的辖制已完全被粉碎，而亚当所失去的国度得以在祂的里面恢复。 

所以我们可以来到罗马书第五章十七节中另一个“更”的境界，保罗在此说：“……他们"

更"要因耶稣基督一人在生命中作王”，所以我们不仅是得着祂复活的生命而已，我们还要学

习如何靠着祂的生命作王。 

在此尚有更重要的事，乃是轻忽不得的，撒但的力量并不只是在于爱世界，犯罪或是对

身体和心思直接的攻击而已，或许我们可以胜过这一切，但仍然活在死亡的毒钩与恐惧之下。

真正的问题：“我们真能坦然面对死亡的问题么？” 只要我们还爱惜自己的生命，那么当仇

敌拿出最后的杀手锏——死亡时，我们仍是牠的受害者，若我们仍然惧怕死亡，我们就不能

说已经胜过了仇敌——像启示录第十二章十一节所说的“虽至于死，也不爱惜性命。” 

有一个外邦的部落，其中的基督徒不到12人，根据过去的经历没有人喜欢基督徒的酋长，



神的终极目的 

 

 45 / 102 
 

有一位酋长就因为是基督徒而被毒死了。宣教士问这位酋长的弟弟（他也是基督徒）：“你

愿意接任这个外邦部落的酋长职务么？” “是的，我愿意，我已经为此祷告过，我想我该接掌

这个职务。” 

“但是你可曾想过你要冒的风险么？你的哥哥已经因为是基督徒而被毒死了。” 

“这一切我都清楚，我不知道哪一天会被毒死，但是能够服事这群人，真是何等的好机

会！” 

这位基督徒土人舍弃他一切所有的，甚至于自己的生命，毅然决然地接受了酋长的职务，

他虽至于死仍不爱惜性命，就成为神手中的器皿，神要藉着他来实现祂终极的心意。主耶稣

也是这样，而那些站在主一边，有份于作王生命的人也是如此。死亡的毒钩已被撤去，甚至

更进一步，我们愿意摆上自己的性命，为别人舍去，这就是作王掌权。魔鬼尽可以张牙舞爪，

极尽破坏之能事，但是我们已经站在死地，也就是站在生命之处，就是祂作王的生命里面。 

接下来，我们要探讨施行神旨意的生命，这是有创意的生命，我们确信除非神的复活和

祂作王的生命有创意地运行在我们里面，我们就一步也走不上行神旨意的大道。 

那些找着神对他们生命计划的人，以及那些甘于神所为他们在世上安排的位置，而甘愿

舍弃自己一切的人，真是何等的少！这些日子来我们只忙于搞基督教工作，我们在各样服事

和聚会中忙进忙出，我们喜欢讲道，也心满意足地以为自己的构想和计划，多少对神的工作，

总有些帮助，我们也赞助金钱给那些我们所喜欢的基督徒机构，但是我们却轻忽了最重要的

主题——所有基督徒的服事都要带来行动，是创新的行动而不是模仿的举动。 

注意！“我们是祂手中的工作，在基督耶稣里造成的，为要叫我们行善，就是神所预备

叫我们行的。”（弗二10 另译）神早已预定你在基督里要成为——一个祂可以按祂心意作工

的器皿，我们没有选择的余地，前面我们已经说过，神圣的生命只有向着神才显明，从起初

的时候神就已经命定每一个儿女不同的职分，并且各人之间的职分也不能彼此替代，像我们

确知我们要靠祂而活，我们也要认识我们的生命是神所安排命定的生命。 

神为你所订的计划是什么？祂要如何住在你里面，并且藉着你将祂的生命彰显出来？是

不是要你将祂的名宣扬在世界的黑暗之处？ 

是不是要你在一些不太显眼的事奉上忠心，好让其他人能在比较显眼的岗位上服事？是

不是要你训练年轻人使他们的信仰根基更稳固，是不是要养育你的家使家里每一员都能切合

祂的目的？祂对你的计划是什么？若你不知道，这就如否认祂在你身上的王权。请记住！从

一开始——在创世以前你就在“基督耶稣里被造”，为要成为一个实现神旨意的生命。 

到这一章为止，我们已读完本书的前半部，现在我们已预备好可以考虑为祂终极心意而

活的意义，我们将要看见走在实现祂终极心意的道路的各个层面。 

 
  



神的终极目的 

 

 46 / 102 
 

第十四篇 十架的道路 

我们终于来到这章看神在十架上所启示的终极心意。如果人把十架看作是造福自己的工

具，把十架当作得平安、保障和得胜的安慰，那么他还是戴着一副有色的眼镜，他也就错失

了那因住在父神的观点和哲学中而有的纠正。但当信徒看见十架是神的一个永远法则，而这

法则是要运行在人身上时，他就会在新的亮光中看见十架为神所实现的。他不再只是享受十

架完成的工作，他乃是接受…… 
 

十架的道路 

这是何等大的差异！起初我们学习运用十架所完成的工作，然后十架慢慢地住在我们里

面——我们开始学习十架的道路，运用十架的工作重在人的得着，而里面的十架原则重在神

透过祂众子所得着的。这两面在经历上并不一定是分开的，它们在我们向神而活的信仰旅途

上各有其特定的工作。 

当十架不再只是在外面，乃是在我们里面运行的时候，我们才能说是进入十架的道路。

此时已不重在人的得着，乃是重在神在十架上如何实现祂终极的心意。 

一旦我们有了这样的启示，我们就会发现过去真是何等地忽略了这个阶段，希伯来书的

作者也有同样的看法：“所以我们应当离开基督道理的开端，竭力进到完全的地步……。”

（来六1) 

使徒保罗也认为十架的道路，是使他的服事有果效的基本因素：“因为我们这活着的人，

是常为耶稣被交于死地，使耶稣的生，在我们这必死的身上显明出来。这样看来，死是在我

们身上发动，生却在你们身上发动。”（林后四11-12) 

那些一直追求利益，并且不知道神要在他们身上所想得着的人对于这样的看法，一定感

到非常奇怪，他们一定不会欣赏也不会了解保罗的人生目的，他们忽略了保罗常常强调的一

句话，他说：“我们 '为祢的缘故' 终日被杀；人看我们如将宰的羊。”（罗八36) 

“我们……是常 '为耶稣被交于死地'……”（林后四11) 

过去我们看每一件事物都是“为自己的缘故”，如今当我们走在这条道路上，我们应当看

这死的工作是为耶稣的缘故。这真是何等的权利！何等的呼召！神已经拣选了我们，祂并且

计划使我们成为透明的器皿，好彰显属天的珍宝（丰富），祂要藉着我们这些器皿，不断地

向人显明主耶稣的死，看似我们的死，其实是主耶稣的死运行在我们身上，这种“死的工作”

向谁显明，谁就因此而得生命。 
 

过枯干生活的原因 

许多神的儿女对于走十架道路的生活感到困惑和迟疑，他们不了解神在人堕落前的永远

心意，也不知道属天的生活哲学，所以他们一想到“不断的让死工作在我身上”，就感到恐惧

战兢。他们说“我还未准备好走那样的道路，我要的是丰盛的生命和喜乐，而不是死亡。” 

有位在基督书院读书的学生写信给我，他指出今日基督教的精神，他写着说：“……自

从我离开家和团契 以后，这问题愈来愈明显，我看见许多人愿意服事，但却不肯有一点的

牺牲，起先我也疑惑了，我想我选择放弃许多的权利而持定过去被教导的“让死在我身上发

动”的原则是不是太狭窄了？我看见神的金钱奢华无度地浪掷在许多的事上，我也受到试探，

但是后来神却让我看见这样的生活才真是何等地枯干虚空！那些过着如君王统治般生活的人

真是不懂十架的道路。” 
 



神的终极目的 

 

 47 / 102 
 

神圣的生命是不被利用的 

即使你处在基督徒围绕的环境里，只要你行走在神旨意的道路上，并且靠着另一个生命

而活，那么你会发现这条道路并非没有任何的抵挡，基督的生命只是为神而活并且为别人倾

倒自己，所以往往有许多人惊讶地发觉自己竟走在另一条道路上，任何时刻我们想利用祂（祂

的生命）来过自己的生活，我们马上会发现祂的生命是不会让我们来利用的，因为神圣的生

命并不是如此运行。 

如果我们一直把加略看作是造益自己的途径，那么我们就还没有脱离这世界，即使我们

和失丧的人分享所谓的“益处”，我们是按着我们自己的意思来作。许多的基督徒成为这世界

那些强调“保障”和“报酬”的制度的俘虏，神却在等候他们走到自己的尽头，然后来扭转他们

受捆绑的光景。但是神绝不强迫人来走祂的道路，这是我们的权利，也是我们甘心的拣选，

愿意走在这条为祂而生活的道路上。 
 

过去和现在 

根据神的打算，十架的工作一次就已全部完成，我们一定要谨记这个原则。当我们算基

督为我们而死或是我们与祂同死，我们都得用过去式，保罗也说： 

“我已经与基督同钉……。” 

“我们的旧人和祂同钉……。” 

“……'你们' 向罪也当看自己是死的……。” 

在以上这些经节以及其他许多处的例证，保罗描绘出我们与祂的联合，我们是靠着算自

己已经联于基督在十架所成就的工作，来脱离罪的感觉与权势，这是一个终结——我们所计

算的都已经在过去成就了。 

有人将此点和保罗在别处圣经所说的混淆了，误以为我们被召是要“每天”向“罪”死，不

是的！保罗所持定的主张是我们向罪“已经” 死了，从我们第一次认识基督救赎的工作，并

且接受一切神所作的时刻起，我们就已经向罪死了。无论撒但如何抗议肉体，肉体如何争闹，

只要我们做过第一次的“算”，那么就算数了，向罪死永远是过去的事实，一切都结束了 。 

保罗所谓的“每天死”，并不是说我们被召乃是为着每天向罪而死，许多人在这点上常把

十架的“工作”和十架的“道路”混淆不清。前者是属于过去的事实，也是我们“算”为有份的。

而后者则是现在的事实，待我们不断地与基督一同经历的。 

耶稣这位末后的亚当，祂无罪地来到这个世界，祂所需要的只是走十架的道路而已，祂

说：“若有人要跟从我，就当舍己，天天背起他的十架来，跟从我。”（路九23）这句话却被

误用来教导人可以藉着一些自律的方法天天舍己，而把老我置于死地，这真是完全辜负了神

的恩典！我们必须把这个真理的两面放在恰当的位置，这里有两个“人”：主耶稣降卑自己为

人，将我们包括在祂里面，带我们进入坟墓，现在神不仅算我们是已死的人，祂还算我们是

已经埋葬的人，亚当的族类从此结束，耶稣是最后一个亚当，现在我们已经与基督一同复活，

祂也被称为第二个人，我们与祂是一个新造，也就是一个全新的人。 
 

注意两者的不同 

在亚当里的旧人经历十架的工作，然而在基督里的新人却是被召来走十架的道路。我们

站在基督已完成的工作上，向着旧亚当算自己是死的，而这都是已完成的。我们现在在新人

里每天分享这神圣的生活方式，死在我们身上发动，而生却在别人身上发动。 

从另一角度来看，我们把自己交给神，像一粒麦子被种在土里死了就结出更多的子粒来。

保罗说到这个新人，也是这样说：“身上常带着耶稣的死，使耶稣的生，也显明在我们身上。” 



神的终极目的 

 

 48 / 102 
 

如果有人认为神将天上的宝贝放在其他东西里而不放在新人里面，这种说法是谬解圣经。 

现在让我们更仔细地来查考圣经，许多人误以为是指旧人的地方，事实上却是指着新人

说的，新人因为职事的缘故，所以“时刻冒险”，为此保罗才说：“我是天天死。” 这意思很

简单，这并不是指向罪死，使徒的意思乃是为着福音的缘故他甘心将自己的生命置之险地。

经上说：“若死人总不复活……我们又因何时刻冒险呢？……我是天天冒死。我若当日像寻

常人，在以弗所同野兽战斗，那于我有什么益处呢？”（林前十五29-32) 

亭基（ T . A . Hegre ）说：“如果我们要把'我天天死' 诠释为向罪死，那真是要用极大

的想象能力，其实这和罪一点都没关系，这乃是说到保罗甘心牺牲自己的生命好使别人得着

生命。” 另一段常常被诠释为向罪死的经文是约翰福音第十二章二十四节。耶稣说：“我实

实在在的告诉你们，一粒麦子不落在地里死了，仍旧是一粒，若是死了，就结出许多子粒来。” 

农人只会将好的种子，就是有生命的种子种在地里，将种子种在地里的目的不是要将它变得

更纯净，乃是要结出更多的子粒来。我们是在神手中的种子。 

 

已经死了——但是仍然天天死 

许多年来我对保罗在腓立比书第三章十节所要表达的意思一直觉得很困惑，因为他在写

腓立比书的六年前就已经写着说：“我已经与基督同钉十字架，现在活着的，不再是我，乃

是基督（弥赛亚）在我里面活着，并且我如今在肉身活着，是因信神的儿子而活，祂是爱我，

为我舍己。”（加二20) 

为什么他在表明了自己的死以后又说：“使我认识基督，晓得祂复活的大能，并且晓得

和祂一同受苦，效法祂的死；或者我也得以从死里复活。”（腓三10-11）一个人若死了能够

不算是死人么？保罗又怎能寻求再死一次或是不断地死呢？ 

我直到了解了十架的工作和道路的分别以后，才真知道保罗所说的并不是旧人的死，他

是站在他的新人这个地位上而说的，他的目的，乃是要“为基督的身体，就是为教会，要在

我肉身上补满基督患难的缺欠。”（西一24）当他走十架的道路，愈深交通于基督的受苦，

他就愈懂得复活的能力，我们在服事上与主联合也能得着相同的喜乐和特权。 

哥林多后书第一章八至九节，把这个真理阐释得更明白：“弟兄们！我们不要你们不晓

得，我们从前在亚西亚遭遇苦难，被压太重，力不能胜，甚至连活命的指望都绝了，自己心

里也断定是必死的，叫我们不靠自己，只靠叫死人复活的神。” 

站在十架复活的一边来联合于基督的死的意思：我们自己是愈来愈软弱而不是愈来愈刚

强，我们天然的倾向是觉得我们刚强有能力作这或做那，但是十架的道路却是软弱，因我们

乃是靠另一个生命和能力而活。 

让我们举宾路易师母（ Jessie Penn - Lewis ）的见证来说明，当她从罪恶的捆绑中得释

放以后，她的人生又面临一个极重要的转折点，当她还正在享受十架工作的喜乐经历时，她

开始读一本有关十架道路的书，她说：“当我读那本书的时候，我清楚地看见十架的道路以

及它一切包含的意义，起先我把那本书丢在一边，并且说：'不！我不要走那样的道路，否

则我会失去一切荣耀的经历。' 但是第二天我又把那本书捡起来。主在我的耳旁轻声地对我

说：'如果你要有更进深的生命并且和神有不间断的交通，那么这就是道路。' 我考虑：'我

愿意么？不！' 我又把那本书丢开。第三天我又把它捡起来，主又再对我说话：'如果你要结

果子，这就是道路。我不会把你感觉中的喜乐挪去，如果你喜欢的话，你仍然可以保留它，

但是到底你是要那些感觉中的喜乐还是要走这条十架道路结果子？到底你要拣选哪一样？' 

然后，靠着祂的恩典，我回答：'我选择结果子的道路。' 接着一切感觉上的经历都停止了，

有一段时间我走在完全的黑暗里面——信心的黑暗，神仿佛不存在一般，再一次我靠着祂的



神的终极目的 

 

 49 / 102 
 

恩典说：'是的，我只是经历我曾答应神的事。' 然后我继续地参加一些聚会，逐渐地我看见

了果效，从那个时刻起，我就十分明白要得着属灵的果子不是'作工' 乃是'死'。简单地说，

要有一个结果子的生命的秘诀是为别人倾倒，并且为自己一无所求：把自己完全地放在神手

中并且不在乎任何发生在自己身上的遭遇。”（葛蕾得（ M .N. Garrard )《宾路易师母自传》) 

“你只要读读一些真知道十架的人所写有关十架的作品，你就会发现'十架一次的工作' 

和'每天走十架道路' 看起来好像相互矛盾，蒙利（ Movle ）称它为永不休止的争论，一方

面是说要真实的、完全的舍己，另一方面却说要天天钉十架。” 事实上它的答案正如我们前

面已经说过的，我们要分清两个阶段的不同：十架的工作乃是对付老亚当的生命，而十架的

道路乃是新人每天甘心所走的道路。 

记得雅各那一夜扭转他整个生命的经历，神宣判了老雅各一切天然能力的死刑。即使他

已经得着了“以色列”的新名，但是神仍要他一生带着瘸腿的标记。这个标记成为他一生永远

的提醒，要他不再倚靠肉体的旧生命，乃是要靠新生命的能力，也就是以色列，所以在基督

里的新人才知道在自己里面的软弱，但我们能力的泉源是在乎祂。 

葛蕾得（ Mary N . Garrard ）如此描写以色列这个新人： 
 

瘸腿的人要得着掳物，而我是瘸的。 

瘸在我的魂深处，噢！救主！使我完全！ 

但让我永远瘸着，可以成为祢用。 
 

如果祢要使我刚强，但这刚强是靠我的己， 

虽能以摔跤、争战和祷告，为祢日夜辛劳， 

但我很快会不自觉地停止完全倚靠着祢。 
 

所以让我瘸腿吧！ 

像雅各的大腿窝瘸了一般， 

在争战之中藉着我不住的祷告， 

十架的得胜要显明，让这靠祢而有的得胜， 

赞美全归于祢。 
 

得胜就在这里给我能力， 

争战到底、永不止息， 

把敌人全打倒而后站立起来， 

并且心满意足，因为惟有神知道， 

那日是谁在被祂建造！ 

 
  



神的终极目的 

 

 50 / 102 
 

第十五篇 十架的三个层面 

我们愈从神的观点来明白祂在十架上的终极心意，我们就愈能了解何以初期的教会能在

短短的几年就横扫了当时的世界。若是我们对于神藉着他们所行的神迹感到惊讶的话，那么

神在这末后的世代还要作出令我们更惊讶的事，那些初期的基督徒并没有什么神秘，他们只

是活生生的彰显出…… 
 

十架的三个层面 

(1）十架是一个原则，它表达神圣的生活方式。 

(2）十架是一个交接点，在那里属灵的生活方式和属世的生活方式彼此争战。 

(3）十架是能力，神藉着十架作工在基督徒的身上。 

 

原则 

有两个男孩因为用石头投掷载客的火车而被带到法官的面前，但是他们对自己的行为丝

毫没有悔意，也不感到有一点的抱歉。两个里头比较大的那一个还睥睨地说：“法官！我唯

一感到遗憾的就是我没打中窗子的玻璃。” 

法官不作任何的说明，他开车把男孩们带回家去，并且把他们带到地下室，领他们参观

一个复杂的火车模型，他还鼓励他们启动按钮，操纵火车在铁轨上运转，孩子们惊喜地瞪大

了双眼，他们小心翼翼却又急切地想玩，很快地他们就完全地沉浸在这个小小的火车世界里

面，法官满意地在一旁观看着。因为他的计划已经开始进行了，最后到了要表明他心意的时

候，他转向男孩子们说：“小子们！你们要不要这些火车？我的意思是，你要不要把这些火

车搬回家去？如果你要它们的话，我已经决定把它们送给你们了。” 

孩子们沉默了好久，最后孩子中的一个泪流满面地啜泣着：“但是我不懂，我们那么

坏……而你竟要把这些东西给我们？为什么？”另一个孩子也说：“法官，我们不配得那么好

的东西。” 他们两人完全驯服下来，哭泣着请求法官原谅他们，并且保证以后再也不做这么

卑鄙无聊的事了。 

其中的一个男孩，现在已经是大人，他告诉我们这个故事，“那位法官引导我们来到基

督的面前，并且成为我们属灵的父亲，若不是他以智慧来对待两个任性的孩子，今天我不会

位居法律界成为一个基督徒的法官。” 由这个例子我们可以了解十架的三个层面：一是原则，

二是交接点，三是能力。 

 

交接点 

神藉着一位少年法庭的法官，在仇恨和怨愤者的面前显出基督的仁爱和恩慈，并使得这

两个任性少年愚蒙的心灵得以明白父神的心意。这两个年轻人任性刚愎而抵触了法律，但是

最主要的冲突却在于他们心中无缘由的恨意和法官心中那不可言喻的爱，十架总是出现在人

的恨与神的爱相冲突的时刻与地方，十架成了一个交接点。 

 

图16  



神的终极目的 

 

 51 / 102 
 

 
 

主耶稣是神从天上派来荣耀的元帅，祂把神圣的道路、旨意以及人生哲学带给这个黑暗

的世界，两个往相反方向的道路便开始无休止的争战。“给”的道路常常揭露“得”的道路

的不堪，最终争战的时刻已经来到，撒但晓得基督来到地上的目的。牠也了解这一切是要完

全地摧毁牠的国度，所以这位地上的王子，也就是一切真理的仇敌就一路从马槽到十架都想

拦阻并摧毁基督。 

第八篇说到基督在旷野对付那试探人的，在三次的试探中，祂都竖立属天的道路与生活

的哲学。撒但曾建议祂要为自己做一些事，靠自己的能力做一些事，或为了展现在眼前的万

国荣华而不再忠于父神的旨意。若是祂有所回应的话，那么就会与祂对父神的完全奉献起了

冲突，虽然魔鬼引诱祂，只要祂肯离开十架的道路，牠就把地上的国度给祂，但是祂却丝毫

不为所动；撒但一直反对十架的原则，但是基督却一直彰显十架的原则。 

在基督与人同住 3 年多的日子里，祂的生活映照出世人的自私、追求自我以及放荡弯曲

的人生。祂不让人站在中立的地位，人若是不接受祂，拣选祂的神圣生活方式，那么就是站

在敌对祂的地位上。 

这就是我们必须学习的功课：凡愿意在他每天的生活中，让十字架在里面作工的人，他

本人都要成为一个“十架”——成为一直争战的交接点，并要显出那些行走在另外一条道路

上与别的生活态度的人，喔！这样的生活真是何等地有能力，既显露别人又将人召回！ 
 

能力 

凡接受十架原则并且藉着暴露和争战让十架完全地作工的人，一定常常被神圣的能力充

满，这样内心的十架才能成为神手中能力的彰显，这种从基督徒身上所彰显的能力，不仅仅

只是一种道德的影响力。保罗说：“因为十架的道理，在那灭亡的人为愚拙，在我们得救的

人却为神的大能。”（林前一 18) 

许多神的子民都祈求得着能力，但却很少人明白，神赋予祂儿女能力的唯一因素，是他

们愿意把自己的生命奉献给祂。许多人都误解了使徒行传第一章八节的真正意义：“但圣灵

降临在你们的身上，你们就必得着能力……作我的见证。” 这里所谓的“见证”，就是“殉

道者”的意思。但是我们却常常把注意力放在“能力”的上面，以为总要作些惊天动地的事

业或是感动群众，做一个伟大的讲道家。或许我们也可以成就一些事业或是感动一些群众，

但是更深的真理是我们要得着一个神圣的能力，使我们“虽至于死”却不爱惜自己的性命。

过去，“见证”和“殉道者”这两个字是彼此通用的，因为没有任何艰难的环境或理由，可

以使一个见证人闭口不为主耶稣基督作完全的见证。 

在你的生命中你可曾认识这个神圣的能力？看看司提反当他在犹太公会面前见证耶稣

是基督，他“满得恩惠能力，在民间行了大奇事和神迹。”（徒六 8）基督为他而死，他也将



神的终极目的 

 

 52 / 102 
 

自己的性命为祂倾倒，而圆满地完成他的见证。司提反发光的面貌与他传讲的信息，都在彰

显十架的能力，这个景象牢牢地抓住了大数人扫罗的心，使得这位教会的迫害者后来竟成为

使徒，并且比谁都更有力见证十架荣耀的福音。 

一个刚进入有能力职事的年轻人死了，这件事外表看来似乎是悲剧，但我们可以从父神

的观点看见十架的三个层面，在司提反的生命中，十架是控制他整个生命的原则，使他放胆

宣扬真理而对所会带给他的后果无所惧怕，而十架也是他和犹太公会之间争战的交接点，十

架更是一个爆发性的能力，它俘虏了一个骄傲的法利赛人，使这人完全降服，扫罗第一次不

仅是被一个原则，乃是被一个生命的能力所俘虏。 

从以上这个见证，神诠释十架是一个生命的原则，是一个争战的交接点，也是一个神圣

的能力，这个能力可以攻破一切坚硬的心，使他们归回祂自己，而这样的归回乃是完全的，

可以吸引另一个生命来接受同样的十架原则，如此继续连锁反应下去而不止，这就是神国度

自然扩张的方式。 

有了这些知识背景，我们就更能体会保罗在哥林多前书第一章十八节所说的，现在我要

用自己的话将这段话与十架的三个层面的关系重述一遍：“这个神圣的十架原则若只从字面

上表达，对于今世那些行走自私生命道路的人来说，是愚拙的。但是当这两个不同的生活方

式相冲突的时候，就显出了一件事：在这里神爆炸性地释放祂的神圣能力，能使人完全回转。” 
  



神的终极目的 

 

 53 / 102 
 

第十六篇 查找艰难之源 

一个多年从父神观点来看一件事物的人，作出以下睿智的观察：“今天最迫切的需要，

并不是召募新兵来行走服事神的道路，虽然这一直都是教会所需要的；当今的急务是帮助散

布在世界各地许许多多已经开始走服事道路的基督徒，为着不同的原因已感到疑惑、挫败甚

至偏离了正路。我们所需要的不是更多的心力，乃是要更多的果效。” 那些确实让神在生活

中实现祂终极心意的人实在少之又少，这究竟是为什么呢？在以后几章中，我们盼望能探讨

出一些原因，为什么那么多神的儿女，未能达到神在他们身上所定意的。我们确信许多人都

需要。 
 

了解这些差异 

当我们开始行走在神旨意的道路上，我们全心转向神，以祂的喜悦、满足和祂的尊贵荣

耀为念，许多的基督徒在此就落后跟不上了。虽然许多人以为自己已经行走在这条道路上，

但他们若是没有接受十架的道路，他们就不能往前。这就是我们一开头就被分别的生命，并

且也没其他的道路。 

有些神的儿女努力挣扎着要走十架的道路，但是却因为生活中的遭遇而疑惑了，很多人

被仇敌所施加的一些虚假问题所困扰，这都是仇敌的伎俩，牠定意要破坏神的心意，使人无

法走在这条道路上。若是我们了解发生在我们身上的事，仇敌的诡计就不能得逞，因为神已

经将这条道路启示得这么清楚，我们可以不必跌倒迷路。 
 

艰难的源头 

首先我们必须知道艰难的源头是来自于何处，是来自于神？还是来自于仇敌？是自然产

生的？还是因为我们自己刻意的拣选？每往前走一步，我们就更需要对一些不同的事作更仔

细的分辨。我们愈往前走，这些分辨就会愈来愈明显，神似乎也容许这些，为要使我们亲近

祂，在每一个艰难的环境中，了解祂的心意。 

图 17 

 
 
 

学习来分别这些差异 

基督徒所经历的最普遍的艰难大致有 4 类：管教、报应、逼迫和拦阻，基督徒一定要辨

明这 4 者的不同。管教是神的手所作的，报应则是事情自然发展的结果，而压迫和拦阻则是

来自于魔鬼，而背十架是那些向神活的基督徒所刻意拣选的生命道路。 



神的终极目的 

 

 54 / 102 
 

陶恕（ A . W . Tozer ）说：“这位爱的神不需要任何人的准许，祂可以用祂的杖，责打

祂的儿女。” 对于基督徒来说，管教是他自愿的，意思是若他不顺服神的旨意就会带来管教。

我们这位天上的父亲为着我们永远的好处，祂有权也智慧地运用祂的刑杖，在受管教的当时

的确叫人难受，但是管教以后，神得着成熟的儿女，而我们也得着作后嗣的权利。“因为主

所爱的，祂必管教，又鞭打凡所收纳的儿子。你们所忍受的，是神管教你们，待你们如同待

儿子；焉有儿子不被父亲管教的呢？”（来十二 6-7) 

报应是自然律所产生的因果关系，比如你在阳光下晒久了，自然会晒黑或是晒得头痛，

许多基督徒的生活所以受到惩罚，都是因为愚昧地触犯了自然律，大自然的本身自有她施行

管教的律法，是触犯不得的。 

当基督徒将他的面转向神的旨意与目的时，所会经历的另一种艰难是压迫或是撒但的干

扰，而撒但这个拦阻人的，用各样的方法来施行牠的诡计，有时候牠用痛苦来困扰人的心思

和心灵，牠更常常地侵入我们活动的领域来干预我们的生活。基督总是敏锐地指出，拦阻的

源头究竟是彼得或是隐藏在彼得背后的仇敌，但以理晓得他的工作何时是被仇敌拦阻与延迟，

保罗也敏锐地看出撒但一切的拦阻，“所以我们有意到你们那里；我保罗有一两次要去，只

是撒但阻挡了我们。” （帖前二 8）当我们前行走在这条行神旨意的路上时，我们必须让我

们的主完全地掌管我们的一切，我们也要警醒并且辨明撒但一切的诡计。 
 

十架是拣选的 

十架和前面所说的 4 种艰难是截然不同的，虽然管教的杖常常是强迫性的，但是十架却

不会不请自来伸手拦阻人，而神乃是寻找那些不计自己的得失而甘愿接受神圣生命道路的人。

我深信我们不仅可以知道自己的十架是什么，我们每个基督徒还必须知道属于自己那特殊的

十架是什么。 

我们的救主在走向十架的途中，祂呼召着：“背起你的十架来跟从我。” 当时祂并没有

解释什么，直到从坟墓里复活、升天到父神的右手边，祂才藉着使徒保罗启示十架的意义，

以及十架对那些有心想跟随主之人的要求。 

保罗从来没有说过“背起你的十架”，然而他宣告基督的十架已经得胜，他邀请基督徒

来进入主的得胜。保罗在哥林多后书第四章中把背十架的意义诠释得很清楚，他说是自己的

职分以后，就解释他遭遇困难的原因：“身上常带着耶稣的死，使耶稣的生，也显明在我们

身上。”(10）这一节对每个基督徒的意义，或许只有圣灵才能启示阐明，但是基督的确要为

着别人再一次在我们里面，并透过我们倾倒祂自己的生命。 

神呼召我们拣选神圣生活的态度，也就是死的工作，乃是我们刻意拣选的特权。神绝不

强迫我们接受，虽然常有人误解，然而十架并不是试炼、折磨，痛苦，绝症或是金钱的损失，

或甚至是永远失去自己所爱的。若有人说：“这是我的十架，我必须为主来背负。” 这实在

是误解了神所安排的内心的十架。 
 

个人的十架是可以知道的 

一位好朋友问了我一个尖锐的问题：“你的十架是什么？” 对于这个问题当时我只有一

个大概的观念，就是我前面所交通的；但是当他这么直接问我时，圣灵趁此时机把一个启示

放在我心里，在我的一生中留下不可磨灭的印象！祂藉着我的朋友对我说：“你的十架就是

去实现神所加给你的那个特别的呼召，你就是为着祂所为你预备的那特别的职事而活，你的

十架和其他任何人的十架都不一样。” 我立刻了解祂的意思。 

多年来，他一直面对着最恶毒的反对势力和逼迫，并且由于他顺服地遵从他所信守的神



神的终极目的 

 

 55 / 102 
 

对他生命的终极心意，而招致许多人的误会。看了这位弟兄的生活，我就明白了：一个神的

儿女若接受了属天的生活方式，一定会招来许多人轻蔑的辱骂和虐待。当一个基督徒愿意不

计代价舍己来取悦神的时候，最苛刻的责骂往往不是来之于黑暗的势力，却是来之于亲密的

朋友、亲戚和所爱的人，他们常常以为自己是替神说话要帮助你改变你的生活方式，使你过

一个较“正常”的生活。 

难怪主耶稣曾警告过我们若要跟随祂，就要撇去一切，包括财产、地位和所爱的人，与

主耶稣同行。祂面向耶路撒冷为要实现神的旨意，然而我们也能因此享受到为达到目标，忍

受艰难所带来的衷心喜乐。当祂呼召的时候，没有别的道路可走，只有藉着十架的道路才能

实现神圣的目的，而那些把自己倾倒给神的人也能喜乐地忍受一切的艰难和痛苦。 

接受十架的道路，还要注意一件事，就是要确知艰难的源头来之于何处。有一位神拣选

的仆人劝我们：“我们的主说：'人若因我辱骂你们、逼迫你们、捏造各样坏话毁谤你们，你

们就有福了。' 领会这句话的时候要特别注意几个字'为着我的缘故，捏造' ，这几个字说出

受苦是甘心的，是因为拣选基督与祂的公义而来的。若别人的控告是真实的，那么就没有祝

福了，如果我们把自己该受的公正惩罚推诿是十架，并为此欢乐而没有懊悔之意，这样作无

异是自己欺骗自己了。'你们若因犯罪受责打，能忍耐，有什么可夸的呢？但你们若因行善

受苦，能忍耐，这在神看是可喜爱的。'（彼前二 20）十架一直都是在公义的路上，当我们

为着基督的缘故甘心拣选受苦时，我们才会感受到背负十架的痛苦。” 
 

辨别不同的源头 

大部份的艰难环境是为着教导我们一些功课，有些是来自于仇敌，我们只要抵挡即可，

但是也有一些艰难却使我们谦卑并悔改。因此重要的是我们必须知道哪些苦是必须忍耐的，

甚至欢喜地忍受，基督徒面对困境的时候便一次又一次地藉着祷告来求问神。藉着天上的智

慧，他便能辨明一切试炼的源头，并以一个更成熟的态度来面对它们。 

当我们在主里长大成熟并且在服事祂的路上前行时，我们也会和保罗一样有相同的见证：

“我们……受了这职分，就不丧胆。”（林后四 1）在第十六节中他又说：“所以我们不丧胆，

外体虽然毁坏，内心却一天新似一天……因为我们乃是顾念永远的。” 

永远的观点使现今的艰难变成达到将来永远目的的手段。当我们将自己的生命完全信托

给神时，我们确信任何事情若未经神的允许就绝不会临到我们身上，因此我们就能凡事谢恩。

这样谨慎的分辨的本身就是一样祝福的源头，因为这样的态度，可以帮助我们一直站在谦卑

学习的地位上。我们若知道我们要倚靠神，我们就会像羊一般一直相信跟随我们的牧者。 

我们的牧人在不同的时间和用不同的方式，带我们经过许多经历，这些经历为要考验我

们。在帖撒罗尼迦前书保罗称神是一位“察验我们的心”的神。简单的一句话就说明了神所

作的事，祂要不断地证明并且考验我们，并察看我们心里最深处的东西以及我们面对试验时

的反应。 

从我们人的观点看来，这样的待遇似乎过于严苛，然而神却定意使我们最后有所改进而

受益。我们相信这种诠释的方式能在许多的环境与经历中帮助我们。神的心意就是要我们经

过这些经历以后，刚强了也改进了，更合祂的心意。若是神的儿女在试炼以后却闻风不动丝

毫没有改变，那就太可悲了。 

或许对于大部份的人来说，最难的就是要了解有些试炼只是在灵里而跟环境没有相关。

举例来说，有些临到我们身上的试炼可能是黑暗或是冷漠或甚至是失望、压力以及对一切事

情感到不真实的感觉，这是一种灵的试炼，我们是接受这种感觉抑或起来抗拒，拒绝住在这

样的心态里面。当我了解了神并不要我窒息在这样重压的心情里，对我来说这真是何等的大



神的终极目的 

 

 56 / 102 
 

释放！若要胜过这样的试炼，要注意的是：该改变的不是环境，乃是心态。 
 

最后的警告 

“我们要小心，不要自己制造十架，我们永远都不需要自己找十架，因为我们自己制造

的十架乃是加倍的沉重，因为在神的心意以外。这些'十架'不能带来能力、安慰和任何的果

效，这些十架往往是来之于对未来的不安和忧虑。我们无权预知神的安排，也无权用自己的

护理与带领取代祂的护理与带领。” 

 门德尔（ John Gregory Mantle 的《加略山的道路》) 
 

  



神的终极目的 

 

 57 / 102 
 

第十七篇 要注意神终极的心意 

从一开头我们就强调 3 件事：(1）要有一个正确的起点；(2）要统整许多零碎的部份成

为一个适当的参考架构；(3）我们的注意力要集中在神终极的心意上。 

当我们要继续从神的观点来看，就会发现从古至今，当人们把眼目放在祂的目标上时，

他们就能有效奔跑这条天路。世界上好像有许多的目标，但是那以神为中心的人，却以神的

目标作为他唯一的目标。让我们来思想 3 个运行在神众子身上的法则，神的众子就是那

些…… 
 

在场上赛跑以达到目标的人 
 

图 18 

 
 

A 、在接受祂的恩典我们得着恩赐 

B 、在场上赛跑我们达到目标 

我们要谨慎，当人还没有走上竞赛场跑道时，不要随便就劝他开始赛跑，由上图表中可

以得知，我们必须先经历神的恩典，得着生命的恩赐，然后，也只有在这个时候我们才能够

在场上赛跑来完成我们生命的目的并且达到祂的目标。 

往往有两类人会误解我们在此所说的，第一类就是没有重生的人，他们还没有经历神的

恩典就开始奔跑了，他们把得着拯救或达到天国作为他们的目标。另一类人已经知道他们靠

恩典得着永生的恩赐，但是却还未得着启示亮光，不知道他们是怎样被召来奔跑这条天路以

达到祂的目标。这两类人只强调了部份事实，却未顾及整体的计划，我们已经讨论过恩典（也

就是 A 部份），现在我们要把焦点放在赛跑的目标上。 
 

目标的能力 

有一个人一直想攀登世界第一高峰，这是他一生的野心，也是他生命中唯一的目标，经

过了几次的失败，他终于成功了，他胜利地站在稀薄的空气中庆祝自己的成就，任务已经完

成，不再有任何目标了，你可知对他的影响是什么？ 

长久以来，他为着眼前的目标不断的计划、锻炼身体，力气也愈来愈大，如今目标已达，

往日的兴致消退，身体逐渐软弱，生活不再受约束，整个人都萎缩了，不再有任何鼓舞他前

进的目标与推力。 

有一群人深觉建会堂的需要，他们为了这个目标而联合奉献自己的时间和金钱，克服了



神的终极目的 

 

 58 / 102 
 

各样的困难，终于达成了目标。当他们搬入新会堂并举行了主日献堂敬拜时，大家都安定下

来享受往日辛劳的成果。但是因为不再有其他的目标，很快地他们的道德行为就松懈了，甚

至他们的奉献也变得漫不经心，因为奉献只是为着一个目标，而不是为着神的目标，那么成

功实在是一件最叫人失败的事。 

我们要认识的不只是表征，最重要的是探讨究竟是什么因素造成个人和整个聚会目标的

崩溃。许多人不把一些短程目标当作是方法手段，却把他们当作是终点目标而取代了终极目

标——也就是神的旨意。有的人得着了救恩的确据就不再往前，有的人过着分别的生活就不

再往前。有的人得着圣灵的充满与膏抹就不再往前，有的人达到了他们的目标——买了新会

堂，得到了他们的聚会人数或是募齐了所需的宣教经费，就觉得不再有积极生活的目的，他

们只不过把自己奉献给一个计划或是一小群人，而不是把自己奉献给基督，他们所关切的不

过是要“得着”神的恩典，而不愿过一个“给”的生活，好认识更丰满的人生意义。 

人若没有终极目标或是属灵的目的，他就专心于许多的活动上。他们不再为着实现父神

终极的心意而工作，他们不断地改变自己的目标，并且以为这就是进步。然而他们实在不知

道自已要往何处去，他们只不过是走在自己的道路上罢了。那些找不着生命的明确意义和目

的的人，永远不能断言说自己前行在竞赛场上。因为人若没有确定的道路和目的，他就无法

测度自己是否已达到目标。这样的生活了无生趣，并且也毫无意义。我们千万别像一位雕刻

家，他整天在一块大理石上切切砍砍地，但是当人家问他：“你作的究竟是什么东西？”他竟

回答说：“我也不知道，因为我还没看设计图呢？” 

 

认识目标 

有了以上的认识，我们一定会发出一个很重要的问题：“神打算向我们启示多少祂的计

划？” 难道我们只是确信这位建筑大师知道祂手中一切的工作，而我们只需每天知道当天要

作的，盲目地工作就够了么？或许这对一个仆人来说已经足够了，但是我们是儿子的身份，

神呼召我们来分享祂的一切，并且当那伟大的日子临到，神的众子显明的时候，我们要和祂

一同作王掌权；当然神不仅要向我们启示祂的原则，当我们预备好的时候，他还要向我们启

示祂做工的模式，扩充我们对祂的认识。 

我们在此发现一个神作工的法则，起先，祂先给我们一个“花蕾”，等到我们认知的能力

增长到适当的时候，这个花蕾才绽放成一朵完美的花，就是我们在神终极心意中的地位，以

下我们要用 4 个例证来看这法则。无论是亚伯拉罕、以色列、保罗或是教会，神只是先启示

一点祂的心意，等到人顺服以后，祂才更多地启示祂的心意。这些人在一开始的时候对神旨

意的认知究竟有多少呢？无论多少，我们确信都足够推动他们向祂的目标前进，并且在不断

的启示中，他们每个人都愈发往前。 
 

因目标的展现 

（一）当我们的父神呼召亚伯拉罕成为祂地上的预表时，神首次向他提到将来他要成为

多国之父，但是亚伯拉罕用了许多时间才了解神说这些话的用意。经过了多年迂回曲折的经

历，当他在摩利亚山上献上以撒为最至高的奉献的那一刻，我们看见亚伯拉罕的眼睛被开启

了，他才明白神的目标，他因顺服，这个目的才藉着他得以完成。 

（二）想想神如何寻找以色列，使得他回应祂的目的？神把以色列人从埃及拯救出来以

后，在西乃山上说出，以色列将成为一个“祭司的国度、圣洁的国民和属乎神的特别宝贝。”

（出十九 5-6 另译）。但是一再地不顺服使得他们属灵的认识能力麻木而在跑道上失脚了，

所以保罗在哥林多前书第九章中引用以色列为鉴戒和警告，要我们别效法他们的失败而忽略



神的终极目的 

 

 59 / 102 
 

了神终极的心意。 

“岂不知在场上赛跑的都跑，但得奖赏的只有一人；你们也当这样跑，好叫你们得着奖

赏。凡较力争胜的，诸事都有节制；他们不过是要得能坏的冠冕；我们却是要得不能坏的冠

冕。”（林前九 24-25) 

当然保罗在这里所说的并不是指着得救，他乃是提到以色列虽然从埃及被拯救出来，但

是他们却在旷野漂流，以致不能完成神所托付的旨意。保罗所说的并非是担忧失去得救的恩，

他乃是惟恐像以色列一样成为被弃之子，而无法完成神终极心意的托付。 

（三）想想保罗的例子。在大马色路上的经历以后，亚拿尼亚立即奉差遣向保罗说预言，

并指出神对他的呼召，以及神托付给他的职事。这只不过是这位伟大使徒生命的萌芽起点而

已，但是到了腓立比书第三章，我们就听见他分享他那深切的目的，就是在场上奔跑达到目

标。“弟兄们！我不是以为自己已经得着了；我只有一件事，就是忘记背后努力面前的，向

着标竿直跑，要得神在基督耶稣里从上面召我来得的奖赏。”（腓三 13-14) 

他清楚地说明了推动他前进的目标，对于他的认知我们也毫不疑惑。他知道自己要往何

处去，然而保罗未曾只是自私地想到自己，他最典型的忠告就是：“若在什么事上存别样的

心，神也必以此指示你们。”（腓三 15）在此保罗给他们一份测量的准绳，借以评量他们自

己在场上奔跑时的态度，若是他们的生活形态不像保罗有那样高的目标，他们可以预期神会

向他们显明。 

（四）最后我们要想想对教会的诤言。神藉着保罗说出祂荣耀的心意，也就是祂的儿子

要得着一个身体来彰显祂的自己，这是教会的荣耀呼召与目标。问题是，她真了解她的主为

她所定的目标么？她已经得着应许的“花苞”，然而为什么这朵花却开得如此缓慢呢？希伯来

书的作者似乎也关心到这个问题，他提醒我们过去那些奔跑过这条道路的人，现在正观看我

们奔跑着。“我们既有这许多的见证人；如同云彩围着我们，就当放下各样的重担，脱去容

易缠累我们的罪，存心忍耐、奔那摆在我们前头的路程。”（来十二 1) 

从使徒的书信到希伯来书，一直劝告着我们：要为神而活，实现祂的终极心意，那么我

们才能往前而达到完全成熟的地步。 
 

透视的目标 

还有另一个法则掌握我们在场上的奔跑，那就是属灵透视眼光的法则。按着天然的眼光

来看，在远处的东西显得又小又不重要，但是在近处的东西却看起来又大又印象深刻。 

假想你看着一长排的电线杆，离你最近的杆看来最大，而离你最远的杆却看来像个小点

而已，这看来似乎是真实的，你的眼睛也告诉你这是真的，然而事实上这却不是真的，如果

你坐上车开到远方的那根电线杆旁，你就会发现一些难以置信的变化，刚才你还以为极不重

要的现在不仅体积变大了，同时也显得更重要起来，在数英里外，看起来是最小的电线杆，

现在变成是最重要的。 

以上说明了，若是在天然里面来看事物则很容易受骗，那些近在眼前、明显的和暂时的

事物常使得遥远的属灵目标显得渺小了。我们需擦上属灵的眼药，那么才能按着神的观点来

看事物，保罗从神的观点如此写着说：“原来我们不是顾念所见的，乃是顾念所不见的；因

为所见的是暂时的，所不见的是永远的。”（林后四 18) 

你可能做个以下有趣的试验，拿个一块钱铜板放在你的眼前就可以遮住最大的星星，用

个 10 元的铜板就可以遮住整个太阳，当然这并不代表 10 元的铜板就真的比太阳还大，它只

不过是比较靠近眼晴罢了！ 

这种出现在空间距离的错觉，也会出现在时间先后上。如果你 6 岁的儿子有了金钱上的



神的终极目的 

 

 60 / 102 
 

困难，你可以测测他的眼光，看他是要在今天就得到 10 元还是要一个月以后得到 40 元，除

非他是一个很特殊的孩子，否则大部份的孩子都会以为今天就得到 10 元，要比 30 天后才拿

到 40 元要上算得多。 

你会记得就是这种错觉造成以扫的困扰，有一晚上以扫回到家已经是饥肠辘辘，雅各对

他说：“以扫，如果你把长子的名份卖给我，我就给你一碗红豆汤。” 如果一个人在一顿饱

餐以后，听到这样的提议，一定觉得荒谬可笑，但是以扫饿了，饥饿的感觉改变了他的看法，

使得一碗红豆汤显得重要起来。 

我猜以扫的想法：“我现在这么饥饿，管他明天怎么样！” 许多微小不重要的“需要”因

为近在眼前，往往抹杀了神在未来所定的完全旨意。我很难想象“一碗红豆汤”究竟有什么魅

力，它从来都不对我的胃口，但是以扫却为了得着一碗而放弃了他未来的一切。 

在祂光中行走的人，神乐于与他们分享祂神圣的观点，“在祢的光中，我们必得见光。”

（诗三十六 9）行在神的光中，不仅可以帮助我们正确地看待每一根电线杆（即每一个经历)，

还能帮助我们用神的观点来看待每一个经历，这是意味着每一个较小的目标都会指引我们看

见神的终极目标。一个有异象的人对于远在天际的电线杆的看法，和他走近这些电线杆时的

看法是一样的。他的生命存留，乃是靠着神目标的权能，并且认识祂的目标，同时对于祂的

目标持有长远的透视眼光。 
 

  



神的终极目的 

 

 61 / 102 
 

第十八篇 活在神旨意中的喜乐 

一个人被属天的道路和生活目的所抓着的时候，在他身上最明显的标记就是「喜乐」，

他们已经学会住在喜乐的能力和泉源里面，也就是住在祂自己的里面，我们的主耶稣，这位

赛场上的先躯者，祂已经喜乐地跑完全程，所以我们也会看到保罗和今日一些得胜的基督徒，

他们从过去到现在甚至未来都经历到这个喜乐，我们蒙召乃是要喜乐，人若要奔跑而得着奖

赏，那么就别无选择的余地，他一定要显出 
 

喜乐— 成熟的标记 

我们要继续上一篇的主题，在场上赛跑。让我们来看看这位已经跑完全程的人，因为耶

稣是那位创始者（祂既是创始者又是完成者），祂就是我们的信心，使我们也能够「在祂里

面」跑完全程。 

「仰望为我们信心创始成终的耶稣，祂因那摆在前面的喜乐，就轻看羞辱，忍受了十字

架的苦难，便坐在神宝座的右边。」（来十二2） 

这节经文有几处吸引我们的注意力。让那些把十架道路当作是不可能的人，好好地来看

看耶稣！你先看看「摆在祂前面的喜乐」，你就会了解祂为何能「忍受十架所带来的苦难」，

因为祂的眼光并不在于赛跑的路上，乃是在于目标。当目标成为我们最重要的事物时，任何

的路都成为次要的了。因为祂把祂的眼光放在未来，祂所看见的乃是祂所带给父神的荣耀喜

乐，以及祂和祂的弟兄们所分享的完全喜乐，所以祂忍受了十架的一切苦难。 

我永远不能忘记在我一生中，我全心寻求活出十架道路的那些日子。对我来说，与基督

同死变得如此地真实，我渴望死的工作做在我的身上，好叫「生」在别人身上发动。但是因

为没有正确的认识，我的热心不仅没有吸引人，反倒使得别人与我疏远了。有一晚，聚会完

后我无意中听到一群我急切想辅导的年轻人的谈话。他们正在谈论我：「他到底是怎么回事？

以前，他是个蛮有趣的人，现在他整天谈论着十架和死，他好像变成一个没有人性、也没有

感情的木头人一样！」 

我愣住了，这就是我给别人的印象么？我回到自己的房间，并且说服自己相信若要接受

内心的十架就得遭受如此的命运，几个月以后圣灵才能够再一次地向我启示另一个重要的区

别。我明了了「死的宣判」和「死的灵」是不一样的，我真确地知道我应算自己是与基督同

死的，同时神也宣判我所有肢体的死亡，但是我开始明白这并不表示我就得带着死的灵。 

这个简单的区分，使我的灵得着极大的释放，我重新看见当我们与基督一同从坟墓里复

活的时候，死亡的宣判只留在旧人身上，它永远不能摸着新造的生命和新造的灵，我们仍是

在生命和喜乐之灵的管治之下生活。当我脱离了旧造一切的阴影，让神透过我的人性彰显祂

自己的时候，一切真是变得何等地不同。 
 

过去— 记念中的喜乐 

每个相信基督的人都会有一个过去，但是他却非常喜乐，因为过去的事真的成为过去了。

很显然地，凡是从亏欠的良心以及罪恶的奴役中被释放出来的人都不怯于谈论过去。若是捆

绑还在人的眼前，那么没有人会乐于去谈论它；为了要得救而坚持苦涩的目的，这绝无喜乐

可言，一旦我们认知神的恩典，我们就会尝到罪得赦免的喜乐。圣经中有许多经节提到救赎

给了我们喜乐的特权，摩法特（Moffatt）译本：「让我们享受与神相和的喜乐」（罗五1）。

有些人与神之间虽有平安但却不能进入其中的喜乐，因为他们仍然靠着自己在那里紧张用力

而汗流浃背。又有另外一节说：「我们可以享受救赎之乐」（弗一7摩法特译本）被救赎了



神的终极目的 

 

 62 / 102 
 

却不能享受救赎的话那真是矛盾极了；所以「我们在一个圣灵里面享受进到父神面前的喜乐。」

（弗二18译本摩法特（Moffat）一个了解这节经文的人说：「我最深处的喜乐是可以自由地

进到父面前—这是高过喜乐，但包括喜乐的境界。」 
 

现在— 有份于喜乐 

我们必须真确地辨别真正的喜乐和它的膺品，因着发生的事情而引发的快乐不是真正的

喜乐；魂里的充满活力可以带来极大的欢欣，但这也不是真正的喜乐。真正喜乐的泉源是在

于神，并且通过那些住在神里面与神有联合的人才流露出来。 

每个基督徒的一生总有一刻脱离叹息而进入欢欣，若是没有这经历，那么他必定是在这

竞赛场上遇到拦阻了。我想你会发现一个现象，凡是不认识神终极心意并被此异象所抓住的

人，便会一直停留在叹息忧伤的状况中。当一个基督徒看不见摆在他面前未来的喜乐时，他

就无法在现在的时刻里找着喜乐可享受，这不是为罪叹息或是为着得胜而叹息，乃是一种在

事奉里的叹息，这是一种极深的内在叹息，因为心里想着更丰满的果效。这是一个我们必须

避免的陷阱，我们手中所作的不应该是我们的工作，乃是祂的工作。若我们的服事是做自己

的工作，并且从工作的本身得着满足，那么我们还没有体会祂是我们一切服事的泉源和喜乐。 

论到忧伤，保罗是最可以唱悲调的人，因为只有提摩太和他同心为兴旺福音而活。然而

虽然被众人弃绝，他却是一直喜乐，他说：「……我无论在什么景况，都可以知足，这是我

已经学会了；我知道怎样处卑贱，也知道怎样处丰富，或饱足、或饥饿、或有余、或缺乏，

随事随在，我都得了秘诀。」（腓四11-12）难怪保罗虽身在监狱里，他的书信仍是以喜乐

为中心。 

我们也能了解为什么汉斯（RendellHanis）说：「喜乐是神百姓的能力，喜乐也是他们

最主要的特点。」如果你容让沮丧的灵在你的心里安家的话，那么即使甚么事都没作，你的

力量也会逐渐消残。我非常喜爱一位中国基督徒所写的一段话，毫无疑问地，这位宣教士的

妻子已经被神高抬和祂有相同的观点。她的呼吸动作存留都是行在永远里。 

主！我在祢的身旁属乎祢， 

唱祢的歌，踏着祢的步伐， 

喜乐如巨浪般的力量在我心头汹涌。 

自从我和祢一同在场上奔跑， 

每个音符都是按着祢的键盘弹奏 

生命就成为一首伟大的交响曲。 
 

许多人以为与基督联合并不能使他们现在就得完全的喜乐，他们以为这样的喜乐要在永

世里才能享受得到。但是保罗在写给提摩太的书信中提到，神「厚赐各样生命的喜乐给我们」

（提前六17摩法特译本）。注意他所说的是现在「一切生命的喜乐」，你不需离开世界就可

以享受现在所有的喜乐，因为这些喜乐是祂所厚赐的。 
 

未来— 预尝的喜乐 

对于那些不能在现在分享祂喜乐的人，我们想或许是因为他们不能预见未来的喜乐。有

个十几岁的小女孩却懂得喜乐的真正意义，她说：「爸爸！当我把喜乐带给你时，这似乎是

我最高兴的时刻。」她的喜乐成为一件有创意的东西，不仅只是现在可以享受，也是她预期

要享受的。喜乐不是被人寻找的，当我们富有创意，活泼地为着终极目标而活时，喜乐就会

主动来寻得我们。 



神的终极目的 

 

 63 / 102 
 

这种预期的喜乐是一种很特别的喜乐，主耶稣为这喜乐做了最好的代表，「祂」因为摆

在前面的喜乐，就忍受了。祂的喜乐不是来之于祂的际遇，喜乐是来之于透过祂而发生的际

遇，这个喜乐的本质是有创意的。如果我们以为喜乐是来之于美好的际遇，如别人送我们礼

物或是受到别人的尊重、礼遇，那么我们所享有的并不是真正的喜乐，那些只不过是一些不

成熟且靠不住的东西罢了。任何东西（包括喜乐）只要变成自我中心，那么就会偏离了正道，

这样的喜乐就无法长存，为此之故，成熟乃取决于我们的客观而非我们的主观—为别人而不

为自己。 

当约翰说：「我们将这些话写给你们，使你们的喜乐充足。」他所说的喜乐是认识到神

藉祂来启示祂的一部分旨意。他所要的不只是为着自己益处的好际遇，他所要的是神所要透

过他做的，这就是短暂即逝的快乐和永久不渝的喜乐不同的地方。 

当保罗写着说：「我以你们的信心为供献的祭物；我若被浇奠在其上，也是喜乐，并且

与你们众人一同喜乐。」（腓二17）因为神是藉着他为器皿来作事，因此他又说：「你们也

要照样喜乐，并且与我一同喜乐。」这样的见证和那些恳求别人代祷使他们能忠心奔跑前面

道路的人真是何等地不同！一个人若是悲伤且忧郁地抱怨做基督徒的苦恼，那么他的里面一

定出了问题！他的内心一定充满了矛盾冲突，并且他的生活态度也一定有了偏差。一个人惟

有在里面和谐的情况下才会有喜乐。 

当内心不再有争战，而一切都在单一（神）的管治下并导向一个单一（神）的目标，那

么喜乐自然伴随而生，你不必去寻找，它就在那里，并且它永远不离开，因为它不会随便的

来去。这种产生喜乐的条件是整体生活的一部份，我们并未拥有喜乐，乃是喜乐拥有了我们！ 
 

图19 

 
 

  



神的终极目的 

 

 64 / 102 
 

第十九篇 活在一个新的管治之下 

当我们继续以神的观点来看事物，我们就能了解另一个阻挡许多人继续在神的道路上往

前奔跑的原因。我们感到十分惊异，许多人在他们的服事中仍带着恐惧的灵或是尽义务的灵，

而有些人服事的动机却是为着要得着个人的利益，这一类的动机不能帮助人为着神而活，也

不能推动人来实现祂终极的心志。我们天上的父亲所关心的不仅是劳力的工作而已，祂所关

心的是祂的众子，祂所要的不仅是服事而已，祂是要祂的众子分享祂的灵、祂的慈爱和祂的

目的，而活在一个新的管治之下。 
 

活在一个新的管治之下 

人类的生活有三个层次——三个我们借以服事神的动机，让我们举一个奴隶市场上的简

单故事来说明。 

一个年轻的黑奴正站在拍卖场上，他的父母刚被卖出，突然所有群众静默无声，人都将

眼目转向在一个陌生人身上，他坚持地叫着价，虽然他所出的价钱已经远远地超过了正常的

价格，到底他看上了这个衣衫槛褛的年轻小子的哪一点？ 

从旁观者的脸上都可看出他们心中的疑问，他到底是谁？他为什么坚持地要这么一个卑

微的小人物？他为甚么要这么高价？最后拍卖的人喊着说：「成交！」众人的眼目热切地随

着那个陌生人离开群众，往拍卖场的中心去接领他的财产，而后来的景象却叫所有的围观者

一辈子都忘不了。 

办好手续，这位买主立刻把一份匆匆写成的文件塞入少年的手中，并说：「这是你的了，

也就是说你自由了。」自由？对于一个出生于奴隶之家的孩子，「自由」代表了什么意义呢？

这个少年瞪大眼睛，充满疑问。买主解释着：「我刚刚看到了你的妈妈和爸爸，你的家庭就

要破裂四散，所以我买了你，并给你自由，你不需要跟着我，你可以跟着你的家人去吧！」 

这事来得太突然，紧紧地冲击着少年的心，他懂得他自由了，他愣愣地站在那里，眼光

一会望着那位仁慈的陌生人，一会儿又望向他的爸爸和妈妈。他眼中的迷惑也显示出他心中

的挣扎，这位陌生的主人出了最高的价钱，只是要使他得自由么？这样的人一定非常好，是

可以完全信靠的。突然间，这个年轻人离开了拍卖台，来到他的朋友面前：「主人！你用高

价买了我，我晓得我绝不可能再找到像你这么好的人。」他亲手奉还了那份契约文件，又说：

「别叫我回去，使我再度面临被卖的命运，旧主人不会在意契约上的规定，我宁愿做你的奴

隶直到我死的那日为止。」少年人被这位陌生人的慈爱所征服，他全身俯伏在地，直到那人

的手将他扶起。 

以上这个例子说明了下图我们所谓的生活的三个层次。男孩是站在奴隶的地位，他受到

主人的管辖，这个主人乃是代表「外面的律法」，他所有的服事都是出于畏惧的灵或是尽义

务的灵，然后他脱离了奴隶主人，就是外面的律法，而得着自由。在我们的故事中，主角的

这段自由非常短暂，因为他被另一个更高的律所抓着，于是他立即拣选成为爱的俘虏，如此

他进入最高层次的服事，他以自己的自由交换更高的爱的律。「自由」成为他自己可以给出

去的东西，他仿佛从一个为奴的情况迁入另一种为俘虏的状况。 

 

图20 

 



神的终极目的 

 

 65 / 102 
 

 
 

在这里我们便看出一切神对待人的原则。当亚当第一次出现在可爱的伊甸园中时，神把

他摆在中间的层次—自由。他可以拣选成为向神而活的爱的俘虏，也可以成为在律法之下的

俘掳；自从亚当拣选了自私的道路，整个人类便需要外在的律法来抑制他们自私的倾向。若

是我们也能像亚当一样从中间那个自由的层次为起点的话，那该多好呢？但是现在我们每一

个人的里面都倾向自我中心并且背叛神，所以我们需要一位救主把我们从罪恶与奴役的捆绑

中拯救出来，这就是基督在加略山上完成的工作的目的，祂已为我们付上代价，使得凡是接

受神恩典的人都能得着释放。 

但是也正是在「自由」这个点上，许多宗教界人士和他们的做法把神的恩典变作了羞辱，

这又是人道者故事的重演。人关心自己甚于关心神，所以他们强调人从罪恶、律法中得释放，

自私的人虽然接受了教义，却没有让神爆炸性的启示真实地摸着他们的生命。教会中充斥着

太多所谓的「归信者」，他们只是在思想里欢喜地认知自由的教义，但是他们却从来都不了

解圣灵正在光照他们的自我中心，以及他们仍陷在「我行我素」的辖制中。真正认识神恩典

的人一定会改变为奴的状况。 
 

一个过渡的身份 

太多人以为自由便是目标，他们以为神的心意就是要我们进入这中间转折的地带（自由）

就够了。保罗澄清了这一点，他坚持地认为，因着神的恩典使我们从奴仆的辖制得着释放。

现在我们理应将自己的身体献上当作活祭献给神，那个小黑奴曾有的经历应该是我们的经历，

我们停留在自由的过渡区，只是为了要拣选另一个更高的爱的律，我们有理由确信当初那个

少年若是「为自己」保留他所得的自由，那么那段自由必然只能维持一小段的日子，因为一

定会有另一个奴隶贩子会再将他辖制，他的自由一定要有出路、有用处。我们也有两个拣选，

我们可以降服于基督而献上自己的自由，我们也可又为了保留自己的自由而带来更多为奴的

捆绑。 

我在猜想这是保罗对加拉太人劝告的真正重点，当他们正打算走回头的路，让旧约的规

条系统和律法的灵来掌管他们的生活时，他们却听从书信中听见福音生他们的父亲严厉的诤

言：「基督释放了我们，叫我们得以自由；所以要站立得稳，不要再被奴仆的轭 

辖制。」（加五 1）换句话说，保罗是在警告他们：「不要愚拙地以为回转到律法，可使

你们得着什么好处，你们是要往前到荣耀的新领域，在那里让圣灵的律来管治你们。」事实

上，他也是在提醒他们，没有我们长久可停留的「中间地位」，「你们若被圣灵引导，就不在



神的终极目的 

 

 66 / 102 
 

律法以下。」若是我们想为自己来运用我们的自由，那么我们一定会带来更狡猾的捆绑——

被自己所束缚，「你将你的肢体献给谁，你就成为谁的奴仆。」我们若是以为自己可以长久地

活在中间的交接地带，那真是何等愚昧的思想！ 
 

活在一个新管治下 

今日以人为中心的职事只关心人可以从神那里得着什么，还有什么事比这更可悲的呢！

许多人大言不惭地谈论着神的恩典，但是他们却不了解其中完全而神圣的意义。我们以前已

经指出过，亚当和他的族类从起初的时候就必须作一个拣选，或是住在外面律法的管辖之下，

或是受制于写在他们心上的律法，也就是住在神的灵的管治之下。基于这点，我们现在就可

以进入神国度的管治之下，甚至于基督再来建立祂的可见国度以前。我们不要等到国度的时

代到来才受管于国度的律法，自亚当以来经过了每一个不同的世代，已有人加入了这行列为

祂的终极心意而活。父神所喜乐的是有一天祂能够拥有众子，在灵里、在爱里、在奉献上、

在异象上与实现祂心意上，是与祂完全合一的。 

伦敦的史孔福德博士（Dr.A.T.Schofield）曾经说过他的狗「杰克」如何学习了这个「管

治」的意识。以往主人带牠上街溜达的时候都把牠上了皮带，有一天主人却解了牠的锁鍊，

让牠自由地跑着。刚开始的时候，牠兴奋地四处乱窜，不受任何约束。突然之间牠却发现远

离主人是件可怕的事，牠已经习惯靠近主人的身旁，倾听主人的声音，主人的灵似乎已经穿

透狗的意识而形成一股牠无法脱离的连结。在主人管治以外的世界变得如此空旷、嘈杂且可

怕，锁链虽然解了，但是现在却有另外一种管治，在这新的捆绑之下，狗却找着了一切牠所

想要的自由。 

「杰克」这只狗的故事清楚地说明了我们的天父如何训练祂的儿女，好预备他们成为成

熟的儿女。在我们起初的服事里，我们似乎特别感觉圣灵是引导我们的链子，在那些日子里，

我们心里所充满的全是祂的命令，虽然愿意来奔跑的道路，但是我们却受一个律法的灵所充

满。 

直到有一天祂开了我门的眼晴，我们才知道在新的事奉中是一无锁链，我们就自由了，

就像杰克一样我们奔跑跳跃着想完成一大堆伟大的计划，我们以为这些计划都是为着祂而做

的，起先我们似乎也享受到这种服事自由，因为这样的自由容许我们表达许多的自我，并且

满足许多自我的喜好。但是，唉！我们却发现我们是孤单的——孤单地从事我们已着手的计

划。 
 

不是我们的工作……是祂的作为 

在许多次聚会结束时，总有人会吐露自己：「谢谢你所说的，我决定更努力地住在祂的

管治之下。」我总是回答：「别这样说，当你定意要行动时，你还是靠自己行动，你仍然是中

心，你的服事也是以自我为中心的努力。这是一种错误的中心，神应该是你的中心而不是以

你自己为中心，如果在你所有的努力中，神只是站在边缘的地位上，那么祂只是一个供作参

考的人物而已，而非你一切能力的源头。」 

到了最后我们都会像杰克一样，回到祂的身边，并且也相信了我们的「自由漫步」绝不

能为祂成就任何事物——我们所作的不过是为自己罢了。然后我们刻意拣选受那看不见的连

结所引导——也就是让祂的灵来引导我们的灵，我们乐意照着祂的旨意而行。这位主人，也

就是圣灵，掌管我们的一切，这样的捆绑穿透我们的全人，我们才真正地活出作神儿子的意

义——吸收父亲的灵，「凡被圣灵引导的，他们就是神（成熟的）儿子。」 

父神何等盼望释放祂的儿女，使他们不是只在字句上乃是真正地在圣灵中行走，并且在



神的终极目的 

 

 67 / 102 
 

其中真实地享受作神儿子的荣耀自由。 

最后我们必须确切地了解，神对于这自由的心意是什么。「自由」这两个字常常挂在我

们嘴边，但是自由这观念却是最多被人误解的。几乎大部份的人都认为自由乃是脱离某些东

西，很少有人认为自由乃是为着某些目的。人们只因为脚上不再有脚镣而感觉到自由，却一

点也不关心神为什么计划「自由」。在下一篇中，我们将会探讨，若是从神的观点来看，自

由真是显得何等地不同！ 

 
  



神的终极目的 

 

 68 / 102 
 

第二十篇 真自由 

一旦离开了祂的观点，我们就不能了解神真正的目的，我们必须从神的观点来看以色列

或教会的历史，才会了解每一部份在父神整个计划中所扮演的独特角色。如果我们沉迷于研

究小细节，我们就可能忽略了那一个贯穿神的选民整个在世旅程的神圣目的。当我们思想造

成他们不断浮沉、堕落又崛起的原因时，我们确知他们真是完全不懂神要他们改变为奴身份。 
 

改变为奴身份 

以色列需要不断地从神得着启示，这个国家的兴衰、强弱完全决定于她所看见的异象、

目标以及她的神圣命运。每一个后起的世代若是忘了他们列祖的信心和列祖的异象，就无法

避免衰败的命运。箴言第二十九章十八节告诉了我们原因，不同版本的圣经也有不同的译法： 

「没有异象，民就毁灭。」钦定本（KingJames 译本） 

「没有异象，民就放肆。」达秘（Darby 译本） 

「没有启示，国就衰败。」法顿（F.Fenton 译本） 

当我们用神的观点来看以色列历史的全貌时，我们就看见这个民族的悲哀。在被逼迫和

不幸的逆境时，他们懂得寻求帮助，但是他们却永都不知道要让神来使用他们。一次又一次

以色列哭求拯救，她也一次又一次地得着释放，但是每一次她都不了解神做这些事的心意。

她似乎只关切神在她有需要的时候能为她做些什么，而当她自由的时候却不在意能为神作些

什么，或改变她成为神心中所要的。 

图 21 

  
 

上图画出以色列历史的 5个阶段，她 5次被拯救而进入神圣命运，但是 5次都瞎了心眼，

不了解神终极的心意而又进入另一阶段的被囚光景。 

起先，以色列落在埃及的奴役之中，并且直到埃及的督工最严地逼迫他们，而他们无法

再忍受的时候，才想到神这位拯救的泉源。时候到的时候，她被释放，过红海来到西乃山，

神向她提出下一步，以色列是否愿意为着神成为祂圣洁的国度？成为君尊的祭司以及祂独特

的子民呢？她口轻轻的答应了。但是综观整个以色列的历史就像从始祖亚当开始，以色列就

对自己从神所得着的比神所想要她成为的和过一个向神给的生活更关切。 

然后她在旷野中被恐惧所掳掠，40 年的飘流使得惧怕的一代都死去，然后她终于得着



神的终极目的 

 

 69 / 102 
 

释放而越过约但河，为着神而占有迦南地。但是很快地她就放松下来，将迦南地据为自己享

乐的地方。她利用自己的自由以及神的保守来达到享乐的目的，而成为迦南地各国的奴役。 

再一次以色列向神哭求帮助，这一次神兴起了士师和拯救者。但又一次他们又忘了是谁

救他们脱离埃及，是谁在旷野供给他们的需要，以及又是谁领他们进入迦南。当神应允了他

们立王的要求以后，他们便将大卫和所罗门的国度窃为自己的荣耀，神在盛怒之下允许巴比

伦掳掠了犹大，也允许亚述帝国使得以色列人流离各地。 

经过了 70 年被巴比伦掳掠的日子，神拯救犹大回到迦南，少部份的人欢天喜地归回了。

现在祂的百姓就会向着祂而活了么？我们都知道他们不顺服的历史，他们还拒绝那位以色列

等候已久、神所应许给他们的弥赛亚，因为他们不愿意成为祂的俘掳，所以她只得成为其他

人事物的囚奴。最后的毁灭终于来临，耶路撒冷遭到完全的破坏，神的百姓漂流四散在世界

各地，以色列的失败、不顺服，和神的恩慈以及一再的拯救比起来真是有如天壤之别。到底

是甚么地方出了差错？这实在是因为他们只想利用神的恩典，却不关心祂的呼召与神为她所

定的命运。 

今天神的子民流离在世界各地，几世记来，他们经历了多少的痛苦和羞辱，但是，看哪！

有一件独特的新事就要发生了！根据神的应许，祂很快要再一次干预，而这是最后一次了，

祂不仅要将分散的以色列人从各角落带回，祂还要改变他们成为祂永远的俘掳。在申命记第

三十章三节中，我们可以读到这最后一次的恢复：「那时，耶和华你的神必怜恤你，救回你

这被掳的子民，耶和华你的神要回转过来，从分散你到的万民中，将你招聚回来。」 

从以上这些我们学了那些功课呢？多年来我研究以色列不同的被掳光景，却一直不明白

神是怎样寻求一班人能在不断的交通和启示当中与祂同行。以色列整个的历史过程，包括她

的失败和拯救，告诉了我们神对待祂百姓的五个原则。 
 

这些原则 

    （1）祂的恩典显示出我们可以脱离被囚为奴的光景，但是得着这样的自由却是为

着祂终极的心意而去。 

（2）神常向人要求他作一些天然能力所达不到的事，好叫人可以倚靠神，倚靠属灵的

能力。 

（3）神计划一切事物好使得一切在祂的经营之下，正常的运转。祂并不只以释放我们

为满足，祂是期盼要改变我们为奴的身份，就是祂期盼领我们归回而进入祂的俘虏之下。 

（4）人若是不顺服神的旨意，那么就得成为其他律法的俘虏，在神的计划中不容许人

离开律法而长期地活在自由之中。 

（5）神所要的形态并非是一时兴奋火热的奉献，祂所要的是一直地与祂同行，不断地

让祂启示祂的计划和祂的旨意。 

由历史看来，得胜的以色列乃是因为她倚靠神的能力，自我意志的以色列却是不断地藉

着自己的方法和自己的联盟来寻求拯救，而为奴的以色列则谦卑地哭求从逼迫者的手中得着

释放。释放永远是来之于顺服神的方法，并且拯救都是神迹式地出现，拯救绝不凭着数目多，

或是武器，或是人的联盟，或是人的任何智慧和人的任何学问，为了要从逆境中行拯救，以

色列就必须顺服那超过人理性所能领会的神的「愚昧」。 

在历世历代，神也找着一些愿意被神旨意所俘掳的人。基督的门徒们愿意顺服神过着在

当时代人的眼中看来怪异的生活，这种生活置他们于日夜的危险困境中。保罗成为基督的奴

仆，然而世人都认为他颠狂了。这些看法、想法在今日仍是有的。若有一个甘愿被神所掳的

人有了新的旨意，或新的哲学或是新的异象，那么他若不被人当作是傻子，也会被人看做是



神的终极目的 

 

 70 / 102 
 

疯子。这世界饮了太多人类的罪愆之泉而无法自拔，神的子民也偏离祂终极的心意，并且愈

离愈远，那些甘愿作神的俘虏所显现出来的特质更会被解释为「颠狂」了。然而在祂的捆绑

之中，神的子民最终才能找着完全的自由与完全的喜乐，大卫王对此曾作过以下的描述：「当

耶和华将那些被掳的带回锡安的时候，我们好像作梦的人。我们满口喜笑，满舌欢呼的时候，

外邦中就有人说，耶和华为他们行了大事。耶和华果然为我们行了大事，我们就欢喜。耶和

华啊！求祢使我们被掳的归回，好像南地的河水复流。流泪撒种的，必欢呼收割。那带种流

泪出去的，必要欢欢乐乐的带禾捆回来。」（诗一二六 1-6） 

在这些日子里哭泣并不看为代表成功的基督工人，但是大卫却把哭泣和为奴的转变相联

在一起，因此在历世历代哭泣便一直与神的选民相伴。虽然外面的环境毫无喜乐或可自由的

依据，但是神的子民仍然知道终极生活中的喜乐和自由。 

这便是我们得胜的原因。谁能使我们与基督的爱隔绝呢？难道是患难么？是困苦么？是

逼迫么？是饥饿么？是赤身露体么？是危险么？是刀剑么？这些东西可以使所有其他的人

陷入捆绑和挫败的里面，但是神的子民却仍有喜乐和自由，而不被这些环境所摸着。这就是

保罗、约翰以及所有使徒的经历，这也是那些成千上万跟随主耶稣的基督徒的经历。狄根

（TerStegen）在严厉的逼迫下所写的话，正显明了脱离外面环境的压迫和里面为奴光景的真

实改变的分别。 
 

我需要律法的捆绑， 

好使我成为祢的俘虏么？ 

成为祢的奴仆使我心欢唱， 

从此不再求任何自由。 
 

  



神的终极目的 

 

 71 / 102 
 

第二十一篇 约伯 

只有当我们了解神终极的心意，知道祂要为祂自己得着一个荣耀的族类以后，我们才会

领会隐藏在调转约伯为奴身份的重要深意。约伯是神拣选的众子中的一个，父神藉着他所受

的试炼，在整个宇宙的人和天使的面前，显明祂的自己和祂的作为。祂使欲作诸多控告的撒

但闭口无言，同时祂呼召祂的大家族，发出赞美与颂赞，如同众水汇流的声音：「我们的神

真是配作我们的父亲」。首先让我们来看看当日那个天上的会议，撒但向神提出控告并且…… 
 

发出挑战 

有一天，在天上「神的众子，来侍立在宝座前，撒但也来在其中」。我们要注意是神主

动先问撒但：「你在地上走来走去……可曾用心察看我的仆人约伯没有，地上再没有人像他

一般……」这看来似乎很奇怪，神竟提出约伯的名字来引撒但的注意，使他成为被攻击的目

标，然而父神早已知道约伯在严厉的考验中将有的反应。 

并且，神似乎也知道当撒但和天上众子一同来到神面前时，牠心中所缠扰的怨恨。神藉

着提出约伯而引发牠的注意，并且把撒但隐藏在暗处的纷争怨恨提到明处来讨论，那控告人

的就立刻逮着这个机会，藉着怀疑约伯的忠贞而抒发牠对神的憎恨。牠指出神和约伯之间关

系的明显瑕疵而提出一个嘲讽的问题：「约伯事奉神，岂是无故呢？」仇敌对神的回答显示

出牠早想把约伯当作其犯罪的目标，牠不仅轻蔑约伯的性格，同时牠也藉此影射怀疑神的神

圣。「你不过是贿赂人来跟随你罢了！为了蒙受你的保护并且得着心中的想望，谁还会不肯

献上自己的忠贞？」在撒但丑恶的挑战中暗示着：「神若不用贿赂，祂绝不能按着祂终极的

心意得着祂所要的族类。」 
 

神贿赂人么？ 

撒但支持的中心论点：「神若不以『天堂之乐』为贿赂的支票，那么我们的父神还能赢

得众子归回祂自己么？」对于这样的控告，神一定得作一番答辩才行，难道神真的得满足人

自私的需求才能达成祂的旨意么？难道祂的众子都要被娇纵惯养么？这真是大胆的挑战，竟

敢如此亵渎神的神圣！撒但运用骄傲、恐惧、声色以及贪欲使人归向牠自己，而牠竟亵渎控

告神，说神也是运用和牠类似的方法来吸引人。撒但自己为了得着一班跟随者，全心充满恶

毒败坏的诡计，而牠竟控告神和牠一样也是运用一样卑劣的手段，这就是我们仇敢的嘴脸！ 

约伯事件的中心问题是在于神和人之间的关系，约伯究竟是为着神自己而属乎神还是为

着自己才归向祂。撒但讽刺约伯的忠贞是为着他自己的利益，而不是为着神的荣耀和神的旨

意，所以牠又继续质问：「祢岂不是四面圈上篱笆围护他……并祝福他手所作的一切工作么？」

撒但根据自己心中的度量而推断约伯所以爱神主要是因为神使他兴旺，并且又赐他那么多好

东西来娇宠他的缘故。事实上，撒但更进一步大胆地提出：「让我来对付他，我们就会晓得

他对神的忠贞到底有几分了。」神允许撤去保护约伯的藩篱，只是不准伤害约伯的生命。 

一切受造之物都受邀来到这舞台观看约伯受试炼的情形，天使、魔鬼、人类众子都被召

来观看此一景象。在往后的历世历代，人类同情约伯可怜的遭遇，却不明白神为何要让他如

此受苦。然而那些与基督联合，并与祂同有属天观点的人就明白当日所发生的事。我们似乎

可听见他们正说着：「被神拣选，让祂安排生活的环境，这真是何等的特权！一切的逆境与

苦难都成了带给祂荣耀、尊贵与敬拜的途径，惟有祂是配。」 

我们要记住，只有撒但和人才会怀疑神和人之间的关系，神却从来都不怀疑，因为父神

深知每一个属祂的儿女。祂早已从时间的马车上预见约伯完全的归回——调转他为奴的身份。



神的终极目的 

 

 72 / 102 
 

约伯的事件并非是撒但发动的，乃是神引发这些突发事件为要建立约伯，并且使来之于撒但

黑暗国度的控告声音归于平静。不仅如此，神在约伯身上的得胜还使得天上的众军得以高唱

赞美神的荣耀凯歌，因为祂带众子归回祂的自己不仅是因为祂所行的神迹，乃是因为祂是神

（祂的所是）。 
 

约伯证明了神不需用贿赂 

对于一个漫不经心的观众来说，约伯像是一只可怜的羊羔被牵到宰杀之地，这是人的观

点。而仇敌却要把这事件弄得看来是神受试验而不是约伯受试验，难道一位正直公义的神会

刻意让祂自己的儿女受苦么？约伯的生命成了争战之地，在此父神要显明祂不需以人的期盼

得着好处为饵，或是以人害怕损失的心理为要挟，神仍能得着一个大族类来进入祂爱的捆绑

之中。 

这位从不爱惜自己的神，也不会爱惜约伯，祂让他经过诸多的试验，借以纯净他心中的

意念与动机。人常用自私的动机来赢取别人的心，但是神却不用任何自私的动机来得着祂的

跟随者，祂是向祂的儿女启示祂的自己配得他们全心的爱与完全的仰赖，哦！我们可以看见，

在磨难的日子以及训练儿女的阶段中，这位父神与祂的每一个儿女真是何等地亲近，这真是

何等的启示！只有我们天父伟大的爱才能降服祂的儿子安于最严厉的磨难。人间的父亲都会

爱惜他们所爱的，往往在这样的爱惜中，事实上是爱惜他们自己。 

这样看来，似乎那些在神计划中神看为特殊有价值的人，才会被公开展露在永世之物眼

前。然而与基督同在属天境界的人都了解约伯的例子并不是独一的，父神的本性就是要求祂

所有的众子都必须经过试炼——众子的为奴身份必须调转，然后他们才能完全地认识祂是父。 
 

约伯最深的需要 

约伯的故事几乎被广泛地用来说明，每一种可能发生的基督徒经历或基督徒光景，有人

坚持地以为约伯需要的乃是救恩，有人却说他的需要乃是医治，也有人指出约伯需要和他的

财产分离，也有人以为约伯需要的是患难中的忍耐，这些需要的确是约伯经历中的一部份，

然而从这些对约伯苦境的一般解释中，我们却学了一样基本的功课，那就是：人总是（像约

伯一样）关心约伯的需要（即他们自己），更甚于关切神的需要，传道人和教师并不常常强

调神藉着约伯所要实现的旨意，他们反倒强调约伯需要神为他做的事。若有人以自我为中心，

并且利用神作为他个人蒙福受益的凭借的话，这样的人，他的人生哲学和人生目的都没有完

全归回，我们都得显露自己内心的意念，以及究竟何者在我们心中居首位，我们的言语和我

们的行为要来验证我们究竟是向着神还是向着人。 

约伯为奴光景的回转说明了一种典范，就某种意义来说，神把约伯放在如此严厉的苦难

经历中为要告诉我们，如果我们要实现祂终极的心意，需要祂在我们里面作最深的矫正。很

显然地，约伯在刚开始的时候并没有拣选内住的十架，他也并没有以神和神的生活方式为中

心。在整个试炼当中，每一个环境都指向一个最高点。当我们一章一章地读过以后，约伯问

题的本质就愈来愈明显了。在第二十九章中，圣灵一语说中约伯的困扰，在这章的第二十五

节中他一共用了48次「我」这个代名词，这正是老亚当的自我中心哲学，约伯完全不了解他

心里最深处的需要，他把自己看作是一个竭力讨神喜悦的人，殊不知这正是困扰的所在——

他仍以自己为中心。 

当我们读到最后一章时，约伯已从「风闻有神」进到「亲眼见祢」的境界，因此他承认

自己的草率，并在尘土和炉灰中懊悔，突然之间，我们便完全明白了这一切的经历是归结于

一点：「耶和华调转约伯为奴的身份」。 



神的终极目的 

 

 73 / 102 
 

看哪！这里有一个人，他生命的主要动机被整个扭转过来，这就是神做了祂为约伯所命

定的，但是，注意！圣经上并没有说耶和华调转约伯为奴的身份，然后他才为他的朋友们祷

告，这通常是人的推理方式，但是圣经却告诉我们他乃是先为他的朋友祷告，然后他自己的

释放才来到。神改变了约伯的观点，以致于当他的朋友呼求祷告的时，他的心也随之响应，

他不再把他自己包裹在绝望的斗篷中。约伯已经能够去体会别人的需要，过去约伯最关切的

是为自己祷告，现在他已能看见别人的需求。耶和华并没有向约伯说到有关释放自己的事，

祂只是将三位「安慰者」遣回，使得约伯能够为那些曾经苛责他的朋友代祷。 

因神的吩咐，约伯的三位朋友向在炉灰中懊悔的被弃之子寻求代祷。约伯就为他们祷告，

当他正祷告的时候，从宝座上便发出带有权柄的声音，约伯已经成为神合适的器皿，神可以

使用他，透过死的工作而把生命带给别人。祂似乎从众人当中选出祂最爱的来显明世人「都

亏缺了神的荣耀」，或者如《法顿译本》为「世人都需要从神而来的矫正」（罗三23）。 

把一个骄傲、以自我为中心的人带到尘土中懊悔，这仍是不够的，神还要赐他一个完全

的异象和完全的人生观，使得他和父神以及父神的旨意完全和谐。 

约伯已被矫正了，这是我们可以确信的。若约伯没有被矫正，对于那些言语刻薄又曾残

酷地错误论断他的朋友，他怎能真诚地为他们祷告呢？虽然当时他自己尚未得着释放，但他

的心中没有怨恨，但是在他的心中是否潜伏着疑问，何以在他受剥夺的时候，神却在明处赐

福给他那些不配的朋友？他是否曾经想知道当他一直受试炼的时候，到底他的朋友是作什么

样的想法，甚至他是否怀疑当他祷告的时候，朋友们是否在一旁讪笑！ 

然而约伯已经被矫正了，内住的十架已经开始工作，这点可从神听了约伯的祷告看得出

来。当他祷告的时候，宝座上有尊贵的声音发出。神似乎说：「释放我的仆人约伯，我已经

在他里面完成了矫正，完成了我的终极心意，现在我要在他的外面来释放他。」如此，这个

作王的生命已经脱去里面的捆绑，现在也从外面苦难的捆绑中被释放出来，约伯末后的日子

向神的丰富比先前更多更大，如今父神敢于和他分享一切祂所知的，这些都会适当地用作完

成祂终极的心意。 

很多人想多知道一些关于约伯以后的主观方面的工作，但是神却没有告诉我们这些事，

或许在这位鉴察人心的神眼中，这些是微不足道的，或许这位全智的神懂得祂的儿女，在试

炼的熔炉中往往把心思注重在看得见的回转标记，却不注意为奴身份的调转，而这却是神看

为更有价值的。 

即使在这个点上我们也可能忽略了约伯回转的重心，如果我们只是注重约伯后来得着的

好处，那么我们还是没有向神活过来，也不了解满足神的是什么东西。约伯受试炼的归回点

是在他进入神的里面，以神的事为念；他拣选了倾倒自己的生活态度，好使别人得着释故，

正是在这样忘记自我的地位上才能带来最深最大的释放。 

史百克（T.A.Sparks）曾经做过这样的见证：你可以被自己属灵的困惑，完全捆绑起来……

而出来的途径乃是把神所有百姓的负担放在你的心上，这便产生了职事，也就意味着能力和

代祷，得着神的负担是一件得自由释放的事，你是否得着了？你究竟是在浅池里戏水，在海

边玩弄小石子，还是与神在深海中图谋大事？你只是一时的兴趣，还是深切的关心？你只是

为着片刻的欢娱？还是真正的负担，把神在祂百姓中的需要担在你的心上？ 

在下一篇中我们要来看神另一个拣选的器皿，看神如何将他矫正，使得祂渴望看见整个

荣耀归回的教会。 

图22 



神的终极目的 

 

 74 / 102 
 

 
 

  



神的终极目的 

 

 75 / 102 
 

第二十二篇 得到众子 

与神同在一个更宽阔的观点上，让父神来解明祂在现今这个世代所要成就的事，这真是

何等叫人兴奋的事！在祂神圣的计划中，我们看见神刻意地遵循着一种样式，正如农夫播下

一粒种子，他就盼望能得着更多更丰富的同一类果实；所以这位永在的父种下祂所宝贵的爱

子，到了时候满足的时候，祂就要得着众子，进入祂的荣耀里面。然而我们往往沉醉于稻谷

的成长却忽略了这位播种的农夫，以及他对…… 
 

播种和收割的心意 

有一个奇妙，但却鲜为人知的主题，贯穿整本希伯来书，简单地说，它是说到父神为祂

儿子所计划的两个身体。父神像农夫一般种下祂的独生子，然后等候众子的长大成熟，以便

将来有一天能够进入祂的荣耀。神藉着这里的「子」，已经说出祂完满与包罗万有的信息。

在未来的世代中，祂还要藉着那要来的那一个团体儿子（就是众子）向全宇宙继续说话。这

个主题的大要见于下面这些经节： 

这儿子 

「神藉着祂儿子晓谕……。」（来一2） 

「祢是我的儿子……。」（来一5） 

「论到子却说……。」（来一8） 

「基督为儿子（治理神的家）。」（来三6） 
 

众子 

「要领许多的儿子进荣耀里去……。」（来二10） 

「我儿，你不可轻看主的管教……。」（来十二5） 

「……凡所收纳的儿子……。」（来十二6） 

「……神待你们如同待儿子……。」（来十二7） 

「你们来到有名录在天上（为公民）诸长子之会所共聚的总会……。」（来十二23A.N.T.

译本） 

在这里有两个身体：「当祂（基督）到世上来的时候就说：……你曾给我预备了身体为

要献祭。」（来十5A.N.T.译本）祂所接受的这个血肉的身体，是藉着死而献上（种在死地），

但是还有另外一个身体就是保罗在歌罗西书第一章十八节所说的由众肢体所组成的身体

——教会。 

神的话说到许多有关主耶稣在十架所献上的第一个身体，而我们个人藉着这身体的献上

而得以成圣归给神（来十10）。但这只是真理的小山丘而已，而真理的巅峰是一个团体的经

历，如今我们也只看见一点点而已。如保罗所写的，「直等到我们众人……长大成人，满有

基督长成的身量。」（弗四13）不是要长大成为完全的众人，乃是要长大成为「一个」完全

的人——我们众人一起，头和身体成为一个完全的人。「就如身子是一个，却有许多肢体，

而且肢体虽多，仍是一个身子；基督也是这样。」（林前十二12） 

格拉布（NormanGrabb）要我们注意这节圣经，不是说基督的身体也是如此，它乃是说：

「基督也是这样」。我们是否能了解这点？我们乃是受引导与基督作最终的联合，而这样的

联合是超出我们现在所能理解的程度，当父神完全了祂旨意的奥秘，祂就要召集一切，「使

天上地上一切所有的，都在基督里面同归于一。」（弗一10） 

我们只是看见一点将来的荣耀，或许这些有关将来荣耀的真理，就是保罗所听见的隐秘



神的终极目的 

 

 76 / 102 
 

的言语，但是神却不许他说。虽然有许多事我们并不知道，然而启示的真理却要领我们从「基

督在我们里面」的真理进到另一个更奇妙的启示：「我们是在基督里面」，谁能测度这样的

隐意呢？ 

然而我们却知道一个事实：神的异象并不是以个人为中心，乃是以教会为中心，而祂伟

大工作是藉着整个身体而非单一肢体来完成，或许我们因此要问：我们还需花许多的时间来

寻求与祂的个人关系么？为什么主耶稣和那些跟随祂的人都那么注重个人？因为正如齐克

果（SorenKieikegard）所说的：「当祂对个人说话的时候，呼召他们寻求心的洁净与正直的

意志。祂所作的是祂所看为最好：为要使众人成为有责任感的团体。若我们觉得祂教导有关

个人的比团体更多，是因为第一要紧的事乃是先调整个人，否则就不可能有真实的整体；祂

主要的目的，不在个人主义，乃是要每一个人有他的个别性。」 

透过神圣而完全的内在整合，我们得以从自我中心的捆绑中被释放，而这位身体的头才

能和我们分享祂身体的意识。在这里我们一定请注意一件顶重要的事，我们可以谈论有关外

面合一的事，但是事实上我们的根基却建立在砂土上，葡萄树与枝子的真理必须是个人的经

历，然后再扩大为团体的经历。 

目前，人类似乎苦于两个极端，有一群人为主把个人带到基督的面前，新约的作者也特

别强调个人对基督的关系，使我们免得理当如此行，但是我们不该停留此处，我们应更往前

去将个人连合于身体。而另有一派人则不顾个人的属灵状况而力求外在合一的途径，这是另

一个极端。神的心意是显而易见的：当人与基督联合的时候，他们彼此之间必定有活泼的联

合。 
 

生命的联合如何开始 

现在让我们来看，神用什么方法把我们放在祂的身体里面。父神为主耶稣这棵完全的种

子预备了一个身体，当然在耶稣被种下去的时候，祂就已经知道父神的旨意。当一些希利尼

人（希腊人）要求见耶稣的时候，祂的回答对于某些人来说是顶出人意料以外的，然而许多

人都忽略这番话的重点。为什么祂要说：「我实实在在的告诉你们，一粒麦子，不落在地里

死了，仍旧是一粒，若是死了，就结出许多子粒来。」（约十二24） 

我想这其中的意义不过是如此：对于这些外邦人来说，麦子必须先落在土里，并且死了，

「基督必须在十架上被举起，并且要被相信是以亚伯拉罕的后裔而非大卫后裔的身份，为罪

而成为祭物。」司可福（C.I.Scofield）说：有一天，外邦人会得着特权看见基督——一个有

许多肢体的身体。但当时耶稣是「子」（单数），尚未到向他们显明的时候。当祂再来的时

候，就是以元首的身份和祂的身体，也就是教会联合。外邦人才会认识祂，并且要直等到众

子也就是许多子粒显现的时候，外邦人才能完全了解这个真理并且懂得鉴赏基督。 
 

「子」被种下 

当我们更谨慎仔细地来看神在这个世代所作的事时，我们就会惊觉对于神所预备的身体

的真理，我们所了解的真是何等地迟钝。在马可福音中，主耶稣对于父神所播在地上的「种

子」为我们描绘了一幅清楚的图画。由死才能生出复活的生命，「先发苗，后长穗，再后穗

上结成饱满的子粒。」（可四28）当然你可以把这当作是每一个人成长的过程，然而在这里

我们的重点是在于身体的长成。初期的教会是苗，追溯自两千年前这苗从新生命中发出，而

教会得以逐步进入「穗」的阶段。我们相信它很快就会成熟而「结成饱满的子粒」，收割的

时候就要来到，然而似乎还有子粒尚未成熟，且尚未准备好等候农夫收割的镰刀。 

图23 



神的终极目的 

 

 77 / 102 
 

 
 

我们若是了解神以祂自己的法则来做祂神圣的工作，那么我们就会更了解祂的旨意了。

初期的教会象是一株悦人眼目的幼苗，多少人都希望回到一世记使徒行传所记载的生活，但

是我们要明白苗的阶段已经进到更荣耀的「满穗」阶段，所以如果我们是在外表的形式上模

仿初期的教会，那么我们就错了。今天神所注重的是主耶稣生命的自然表现，这时期的生命

原则和实际与教会萌芽时期是一样的，然而成熟满穗的谷粒和柔弱的苗是不一样的。 

神带苗进入成熟满穗的圣别方法是藉着危机、过程和目标，个人经历中的圣别通常是一

个危机，并且由此危机而带来极大的冲突，这主要是因为福音并不传得完全，所以在这种情

况下信主的人，并未有一个完全的得救经历，他们并没有从起初的时候就晓得自己是从何种

光景中得释放，也不晓得释放以后所得着的自由生命是什么，那就更别提明白神实行祂心意

所用的方法了。 

若是福音传得完全，基督被尊为救主且握有一切的主权，同时一开始的时候就完全绝对

的顺服于主，那么这样得救的人在圣别的危机阶段的感觉倒不大。「过程」是起于新生命开

始的第一个时刻！这是每一个生命都会有的。即使如此，只有当客观的真理变为主观的经历

时圣别才会逐渐出现，圣别是一定会发生的，或许是在信主时的火热经历，或许是在信仰的

路上被分别所面临的痛苦遭遇，也或许是在以后的日子中，为着要得更完全真理的启示而要

面对轰轰烈烈的危机。 

个人所要经历的，也是每个彰显基督生命的团体所要经历的。一个地上的教会要建立在

神的主权与圣洁的根基上，那么就可以避免日后要被分别的危机。然而任何教会在配成为主

的彰显以前，总是要与不是出于主的东西分别。喔！若是在一开始的时候，神的福音就传得

完全，许多的伤害和分歧都是可以避免的！ 

苗必须经过炙风和旱季，甚至到了枯干的地步，但这却是神使它成熟结满子粒的方法。

我们已经被带入团体的联合（危机、转折点），并且以这奇妙的目标——众子的显现为异象，

但是我们却常常忽略了在苗和成熟子粒之间的发展过程。 

我们已说过，分别即圣别——是成长的必要过程，当然有所谓地位上的圣别，也就是我

们的地位乃是「在基督里」。保罗写信给哥林多的教会称他们是「在基督耶稣里成圣，蒙召

作圣徒」的。这是客观的真理，我们需以信心来持守，藉着圣灵恩典的工作而进入这个真理，

藉着信心，使客观的真理变为主观的经历，正如马金多（C.H.Mackintosh）如此说明：「靠着

信心我们愈清楚进入客观的真理或是认定我们在基督里所是的，那么神就会在我们身上作更



神的终极目的 

 

 78 / 102 
 

深、更精确且更实际的主观工作。同时在我们的生活和性格上也更完全地显出这真理的果效。

圣灵对我们信心的回应便叫真理在我们的心中显为真实，甚至也在我们的生活中成为真实。」 

「圣别」和「圣洁」事实上是可以互换的，它们都有双层的含意：一是「得洁净」，另

一个则是「分别出来归给」，这些字反反覆覆都是说到同一个真理。若是我们限制某个字的

定义为从罪中得洁净，那么我们就犯了一个大错，凡被洁净的都是要被圣别而归给神作祂荣

耀的器皿，来彰显基督的荣耀，圣别（圣洁）永远是以这个为目标。我们顺服于这个属天异

象，就是神所要得着的。把天上的能力带到地上来，使基督徒在天性、气质以及性格、行为

上有属天的样式，如此基督在个人中得着显明，不久，在将来的世代中，祂要藉着祂的教会

完全地将祂彰显。 
 

一个有三个层次的过程 

圣灵如何在这个身体（教会）工作？其过程虽苦却是简单明白的。祂先照亮信徒的心，

然后启示真理，并且使我们有能力将真理溶入生活，祂成为「赐人智慧和启示的灵，使人认

识基督」。所以圣别的过程可以归纳为三个阶段：启示、承受和实现。圣灵开启真理，这就

是启示。儿女则以活泼的信心承受启示的真理，因此真理就能实化在我们的经历中，这样的

过程一直在进行着，它是一连串不断的启示，和不断的实现。就如个别信徒的生命或是每个

地方聚会的历史一样，整个教会一直成长，从苗的阶段进到穗的阶段，然后进入成熟结满子

粒的阶段。 

在将来的一篇中，我们将会看到保罗似乎知道，教会若是没有调转她为奴的身份就绝不

可能有真实的成熟。几百年来，她却走了相反的路线，她只顾能从她的主得着些什么，却完

全不关心她作为一个身体能如何向神而活。一旦这个真理启示明白的时候，那么圣别的过程

就成为她每刻的选择，究竟是为自己还是要向着祂而活，然后她才能开始靠着属天的原则和

生活准则来活。 

我们深信当个别的肢体得着向元首而活的启示时，这就是教会的转折点，到那时神会利

用逼迫和压力使得教会——祂的身体也来得着这个启示。她的为奴身份必须先被调转，那么

她才会脱离舒适、安逸以及个人成就的荣耀。若是她的为奴身份没有被调转的话，她就永远

不会停止她为自己安排计划，并且为自己的荣耀建立昂贵的记念碑。 

现在已经到了为着神圣目的觉醒的时刻了，在现今的时刻许多神的百姓备受严厉的考验，

我用无需再多作解释，每个人的手里都满载着苦难。并且苦难会愈来愈加增，直到「身体」

在全地再受生产之苦，教会必须经过产难才能带来新的日子，没有任何事物比得上苦难更能

带给我们身体的感觉。身体内有一种奇妙的相互同情规律在运行，一个肢体受苦，那么整个

身体就一起受苦；我们的肉体如此，教会也是如此！ 
 

晚雨是为着成熟 

让我们看看巴勒斯坦地播种和收割时的情况就更能帮助我们来了解教会的成长。首先在

播种以前必有一阵倾盆的大雨，称之为「早雨」，这场雨松软了坚硬而干燥的土地以利于播

种。种子便很快地发芽生长，并且连续生长了几个月，然后突然来到停顿期。若要成熟满穗

则要仰赖「末后的雨」。若是雨迟迟不来，那么稻杆就呈现枯黄，而已经长出来的穗也变得

又干又枯萎。难怪农夫们焦急地等候雨的降临，不断地望向遥远的天边，想找着一点预表的

积云，看看是否能带来所预期的大雨。 

毫无疑问地，「早雨」象征着五旬节圣灵的浇灌，从这个起先滋润的雨中，青嫩的苗有

了很好的开始。然后就像自然界一样有一个阶段，苗似乎都没有明显的成长，似乎是停顿了。



神的终极目的 

 

 79 / 102 
 

身体的成长也是如此，当圣灵的工作不显，也不被人顺服遵从的时候，一切似乎画上休止符，

成长也毫不明显；虽然在生长的中期，天然的雨没有停止，但雨量仅够维持苗的活命而已。

而几世记以来教会也是靠着一些间歇的雨而活命。 

现在每个人都满怀期望，时候已经到了，末后的雨将要带来更丰硕的收获，农夫已经长

久耐心等候末后雨的来临，好得着成熟的子粒，现在祂正向祂的儿女说话：「当向你们的主

求末后的雨，主就必召集云朵为众人降下甘霖。」（亚十 1 另译） 

很显然地，神的百姓已经觉醒，感受到成熟的需要，并且受压、无助以及失败的感觉愈

来愈强烈地占据了他们的心里，同时世界各地到处都有诉求雨水使谷物成熟的呼声，神所播

下的种子就要成熟了！然而一粒种子若是只关心自己的福利和自己的成长，那么它仍然没有

达到成熟的境界，因神的道路是正好相反。真正的成熟和向着神结满成熟子粒的，乃是显在

那些分享神的关心、关心别人成长的人；关心自己和救自己都是属灵的死亡。神的儿子所经

历的，也是每一粒要结出许多子粒的麦子所要经历的。 

 

不经损失就没有收获，不藉十架就不能拯救。 

一粒麦子要结成多粒，必须落在地里且死了。 

当你看见成熟的田野，金黄的麦穗向神招展。 

那么，一定有麦子死了。这里，一定有人被钉了。 

有人争战、哭泣和代祷，勇敢地攻击撒但全军。 

（节录） 
 

  



神的终极目的 

 

 80 / 102 
 

第二十三篇 儿子名份的荣耀与超越 

我们愈接近父神在全宇宙前显现祂众子的时刻，我们的期望就愈来愈急切，长久以来我

们的注意力一直集中在个人所将得到的荣耀，现在当我们看到了基督的奥秘，就是一个团体

的身体展现在我们眼前，我们便兴奋于祂所将要得着的荣耀，我们愈了解父神的心意，就愈

看见儿子名份的荣耀与超越。 
 

儿子名份的荣耀与超越 

要了解圣经对于收纳为儿子和儿子名份的观念，我们首先必须了解：有关这点，东方的

一些习俗和我们西方人的观念是不一样的。 

在东方的国家里，名门望族之家的惯例是这样：父亲会把他的男孩，交托给值得信赖的

仆人来训练和监护，他们可以这样作，因为有许多奴隶是从被征服的文明国家俘掳来的，他

们受过教育、气质高贵，配作教师和训练孩童的师傅，这样的奴隶是被尊重的家仆。男孩便

在这样的约束保护之下，直到他成年为止。 

那时孩子虽是明显的父亲继承者，但是他却和自己所听命的仆人并没有什么两样，在长

久的训练期间，师傅的工作是教导孩子懂得家中父亲生活作事的方式、父亲的目标、以及父

亲的精神。最后当孩子到了14岁或16岁的时候就会按着习俗，为着他的成年举行一个正式的

仪式；到了父亲所定的日子，也就是孩子长久期盼的那一天，他被正式地引见给家人和朋友，

这个仪式称为授权为儿子，意味着一个成年的儿子已在这个家中得着完全的权利。 

从这个背景，我们就更能了解图上所绘的4个一步步往上高升的步骤： 

图24 

 
 

我们看到：（1）圣灵的职事；（2）圣经上授权为儿子的意义；（3）父神的心意被揭示；

（4）儿子名份的荣耀。 

当我们看到大部份基督徒都忽略了圣灵降临以及圣灵职事的更深涵意时，我们才了解把

握住父神的观点是何等地重要：到了这时候我们也才了解神的「父性」；才是解明祂在祂独

生子与众子身上旨意的钥匙。 
 



神的终极目的 

 

 81 / 102 
 

圣灵的职事 

常常，赐福的圣灵只不过被人当作是一个「赐福的机器」。若是认定圣灵的降临主要是

为了我们的益处和成为我们的安慰，那么就误解了父神的心意。因为实化信徒儿子名份的乃

是圣灵，「你们既为儿子，神就差祂儿子的灵，进入你们的心，呼叫阿爸，父。」（加四 6）

所以律法这个训蒙的师傅为以色列所作的，这位收纳我们作儿子的圣灵也要把这一切成就在

我们里面，神已经赐给我们一位内住的教师，好叫我们按着父神的心意，成为完全的儿子，

由此我们就能清楚地知道为什么需要圣灵的管治了。当我们靠着信心，站在完全顺服基督主

权的地位上，圣灵就会在我们的生命里和我们的环境中开始工作。这些工作会显出顺服上的

实际问题，没有一位父亲会感到祂已经完全融入祂儿子的生命中，若祂的儿子还没有完全承

受祂的精神、目标与奉献。所以天父将和天然的儿子交在律法的手下借以显出他们的短处，

然而凡是生在神家中的众子，祂却把圣灵赐给他们作他们的教师，领他们得着完全的儿子名

份。 

 

圣经上收纳儿子的意义 

儿子和孩子有何不同？不同之处是在于一个是收纳的，一个却不是。在西方收纳是从一

个家庭中领养一个孩子，然后使他成为另一个家庭的成员。但希腊人和罗马人中作父亲的，

绝不收纳别人的小孩，他们只收纳自己的小孩为儿子。出生使「他」成为孩子，但必须经过

授权的手续他才能成为儿子，在出生与授权之间则是成长、教育和训练。 

现今的时刻我们这些生在神家为子的（teknon）正在学习随圣灵而行，那么圣灵便在我

们里面工作，引领我们愈来愈有儿子的实际。至于论到真正授权为儿子（huiothesia），我们

尚在急切地等候。一位英国作家锺斯（R.B.Jones）证明了此点：「作儿子的涵意绝对比作孩

子的涵意深远广阔得多，圣灵从不随意乱用这两个词。这两者不是说到关系上的不同，它是

说到地位上的不同。每一个重生的神的儿女都满有父神的属性，且也是神家中可爱的成员。

『授权』并不能使孩子更亲或更可爱，但是却赐给孩子一个前所未有的地位，乃是认可他的

成人地位，表示已经达到成人年龄，并且印证他的心思和性格皆已长大成人。孩子是神所生，

儿子却是神所教育的，孩子有神的属性，但是儿子却有神的性格。」 

记得在以往的课程中我们说到作儿子、为后嗣以及作王。为了简单的缘故，我们也用过

「作儿子」这个词。就着某种意义来说也是正确的，然而神的意思是要得着合祂终极心意的

儿子，这不仅只是生在家中而已，乃是要长大成熟能够担负责任。我们还记得在主耶稣降生

的几百年前的以赛亚早已被圣灵感动指出这个宝贵的真理：「因有一婴孩为我们而生，有一

子赐给我们；政权必担在祂的肩头上。」（赛九 6） 

先知当然是说到主耶稣，在时候满足的时候，有一婴孩降生在伯利恒的马槽里，然后在

约但河畔，天开了，父神公开宣告祂的地位，约翰听见神说：「这是我的爱子，我所喜悦的。」 

在那里祂被启示有完全儿子名份的权利，祂也被赐给一切凡接待祂的人。父神何等地喜

悦祂！如果地上的父亲都期盼儿子能承接自己的精神、思想、情感、目标以及奉献，更何况

是天上的父亲，岂不更盼望我们来分享祂的一切？如今我们已有了圣灵初熟的果子——我们

已拥有祂（基督），然而祂拥有了我们多少？我们记得圣灵是无限量地倾倒在耶稣的身上，

然而我们接受祂却有多少？ 
 

我们的献上——然后是我们的被显出 

我们正在等候！以儿子的身份，我们等候我主在空中降临，到那时我们被提，「无玷污、

无皱纹」的献在祂面前，这就是能洁净我们的盼望。不只我们在期盼和等候，其他的受造之



神的终极目的 

 

 82 / 102 
 

物也像妇人等候生产般辛劳地等候着，等候的不是被提，乃是等候当我们从基督的审判台座

位回来的时候可以得着释放。那是一种痛苦呻吟、等候神的众子显现，等候授权的日子或是

众子显现的日子，好使受造之物能从咒诅中得释放，到了那荣耀显现的日子，父神便在一个

猜测已久的宇宙面前，展现祂的儿子和祂的众子。到了那日，我们就预备好了与主耶稣一同

执掌担在祂肩头上的政权（罗八 19-25；弗三 10-11，五 27），腓力斯（J.B.Philip）译本在这

里有极好的说明：「我想现在的苦楚若比起将来要显于我们的荣耀就不足介意了，受造之物，

切望等候神的众子显出来。」（罗八 18-19） 

还有什么事比我们是预定要「藉着耶稣基督得儿子的名份」（弗一 5），这件事更奇妙？

在《英文钦定版圣经》中「孩子」（children）与保罗观念里的「收纳」（adoption）是不谐调

的。希腊文是用「huiothesia」而不是用「孩子」（children），这个字的意思是「儿子的名份」。

在英国人的观念里，提起「收纳孩子」就会想到那些被收纳的对象（孩子）。但保罗观念里

的「收纳」是指已经生在神家的孩子，他们是预定要在神家中长大成熟，肩挑责任，并且执

掌权柄。 

保罗拥有诗人和先知的听觉，他说：「我们知道所有的受造之物都在叹息劳苦，他看自

然中的一切都是在倾诉不满，都在埋怨，流逝的年华在哀鸣、风在哭泣、花儿在凋萎，一定

有事发生了，『因为受造之物切望等候神的众子显出来』（罗八 19）——等候儿子名份的被

揭示。」 

这里受造之物是指着天然的世界而非神的众子，因为他们乃是被等候的人。它也不是指

着世界邪恶的制度，因为它不配分享荣耀，它也不是指着天使，因为在创造的故事中并没有

提到他们，所以只有一种可能的涵意：它指着这个有形质的动植物以及泥土的世界，神造这

个世界是作为神家人的居住空间，他们在必朽坏的光景中与我们一同受苦叹息。 

不仅如此！「我们这有圣灵初结果子的，也是自己心里叹息，等候得着儿子的名份。」因

为虽然我们得知是神的儿女，我们等候儿子的衣袍。我们的衣袍现在已经破旧不堪，这会朽

坏的身体不配为神的众子所有，我们正在等候我们的身体得赎，我们在等候儿子名份完成的

这段日子，我们欢喜我们已经在神家中了。虽然我们现在可以高唱「哈利路亚」，但我们还

有一个呼喊：「即便如此，我主耶稣求祢快来。」 

腓力斯（J.B.Philip）译本说：「很显然大家都看见在现今的时刻，所有的被造就如产难

妇人一般地劳苦呻吟，就是我们这些预尝过圣灵滋味的人，也处在紧张的状况之中，我们乃

是等候身体得赎，好在祂里面得着完全的儿子名份。」（罗八 23） 
 

儿子名份的荣耀 

如果你仔细观察今日整个的基督教，你就会发现很少信徒得着基督身体或是呼召作完全

儿子的启示亮光，仇敌设计各样的诡计蒙蔽我们，弄瞎我们的心眼，使我们落在黑暗里面，

而不明白教会真正的性质、教会的呼召以及教会的目的。 

我们必须知道这个不是可有可无、等人有时间才去思想的真理，它是一个重要的真理—

—为着祂的旨意成就祂荣耀的殿宇。许多的信徒曾经一瞥他们将要得的荣耀，但对只为着神

的荣耀而活都瞎了眼。 

从神儿子的学校毕业，便要进到宝座，这是尊贵父亲等候祂儿子「得着儿子名份」时所

看见的景象。到了那日，父亲便要开始和祂的儿子共同执政掌权。为此之故，我们的父神等

候圣灵引导我们进入一切的真理。在祂的学校里，我们经过了属灵的婴孩期与幼童期，在这

时期，一切祂都为我们做好。现在我们要进入另一个阶段，在那里，在那里神的旨意可以藉

着我们而行，得以成就，当我们从这个学校毕业时，我们不是个别的，乃是「一起（团体）」。



神的终极目的 

 

 83 / 102 
 

作为一个新人，我们已达到整个团体身体被收纳的时刻。对于那些自私地想出头或是成为最

伟大的人来说，这可能叫他们深感失望，但是神所关切的是身体，一旦我们有了身体的意识，

我们就会为祂而活，而使得教会成熟，我们也会忘了自己的成就而关切别人的进步。 

罗马书第八章说到儿子名份的 4 面： 

（1） 我们接受圣灵，并在灵中行走（罗八 14、16） 

（2） 收纳儿子的灵要作我们的训诲师（罗八 15） 

（3） 我们等候神的众子显出来（罗八 19） 

（4） 当我门得着天上的房屋、身体得赎，便得着完全的儿子名份（罗八 23） 
 

  



神的终极目的 

 

 84 / 102 
 

第二十四篇 最迫切的课题 

当我们在父神永远的观点里时，我们就再也不能像往日一般袖手呆坐，漠视神的时间以

及在这末后的世代中历史的进展，就像下棋的人一般，世界领袖的每一步棋都急促地逼出这

世代的危机。一会儿封死这里，一会儿又「将那里的军」，然而两种政制之间的争斗即将结

束，在这一篇中，我们所迫切讨论的是作为一个有属灵辨别力的人必须认识…… 
 

此刻最迫切的课题 

神现在要在那些有清楚目标、要紧紧跟随祂的人身上作一件非常特别的事，地上的人热

烈而疯狂地追求这世界的宝座，但人们却不知道还有一个更大的战争。仇敌正在集中全力统

整的大军，神的百姓必须立即认知这个挑战，谁将要取得全宇宙的政权呢？ 

人除非已经拥有属灵的辨别能力，看见隐藏在现今世界局势背后的邪恶权势，否则他们

不会兴起来对抗仇敌的挑战。神的众子正在被装备，并且被召以属灵的方式现在就来取得国

度，好叫他们在未来的世代中可以分享神的宝座。 

仇敌定意要隔绝主的百姓使他们不明白基督身体的真理，任何团体只要彰显出这个真理，

就会遭到撒但从各方面来的猛烈攻击，这是有原因的。我们都知道，个人勇敢无惧地为真理

作见证的价值，更何况是一个团体的身体，他们向全世界见证神的儿女，可以在完全和谐之

中彼此交通，当教会是「一」的时候，全世界就将信服真理了。 

「使他们都合而为一，正如祢父在我里面。我在祢里面，使他们也在我们里面，叫世人

可以信祢差了我来。」（约十七21） 

神的话说：「一人追赶一千，两人追赶一万」，合一就带来能力，撒但也了解当那个团

体的儿子完全显现的时候，牠就立刻失去权势，因为到那时牠便失去牠的地位和一切牠所拥

有的。基督在加略十架所完成的工作，将会执行在仇敌身上，因为自从主在十架上公开得胜，

仇敌已受审判并且受羞辱；仇敌今天还能掌权，只是因为人类并没有强迫牠面对牠已失败的

事实，相反地，人还站在仇敌的同一边或是向牠的统治妥协。这种现象就像当一个国家的总

统无法统率整个政府来执行根据宪法所厘定的宣示时，所产生的无政府状态。基督已经得胜

了，但是祂的子民却没有和祂一同站在得胜的一边。 

有些人已经注意到，当神那个团体儿子（众子）更多在灵里兴起来掌权的时候，仇敌对

属灵国度的逼迫就愈加凶猛；当神的团体儿子在荣耀中显现的时候，也就是他站立起来在各

方面与元首联合的时候，仇敌就立刻从天上被摔下来，并且忿怒地在地上挑起可怕的战争。 

教会的争战永远是属灵的争战，属灵国度的得胜会先带来可怕的忿怒与磨难，最后才是

儿子的得胜。因为撒但在地上的忿怒，争战就要（大大地）进入这个物质天然的世界（启十

二9、12）。 

很多人以为现在世界上最大的对立争战是共产主义与资本主义，这只是课题的表面现象

而已。我们若要了解真实的属灵争战，我们就必须：（1）认识政权的根基和结构；（2）分

辨政权的基本概念；（3）了解神对世界政权的终极心意。 
 

政权的根基 

关于政权和人权，有两个基本概念： 

（1） 多年来有人认为神是一切权柄的源头，而人是按着神的形像和样式被造的，自然

就与生俱来有某些不可剥夺的权利。 

（2） 另有些人却以为一切权利的源头乃是握在政府的手中。 



神的终极目的 

 

 85 / 102 
 

美国和苏俄的宪法正好说明了这两个概念，我们（美国）开国的祖先们知道神的权柄，

所以在宪法的第二段，他们因这个认识而写下所有的人，都「被神赋予不可剥夺的权利——

即生命、自由和追求快乐的权利」。 

相对的，在极权主权的体系如苏俄的宪法中，指出所有的权利是由国家所赋予，注意这

两者的不同！如果我们的权利是从神而来，那么没有任何国家、任何国会或任何独裁者可以

把我们的权利夺走（除非我们滥用时，神允许他们夺去作为惩罚）。如果我们的权利真是由

国家所赋予，那么国家随时可将他们取去。 

在苏俄的宪法中，你读了九章，117条内容是要建立一个绝对、独裁、一元化、唯物的

国家，你才看到第一次提到权利的条款。等了这么久，听了共产理想这么多的两面说词，很

自然地，你一满心想知道他们到底赋予人民什么权利？你猜他们赋予人民的第一个权利是什

么？竟是「工作的权利！」，它甚至不提生命的权利，所有人民的六项权利都是由政府保证

的。 

这显示了一个基本的不同，若不是一个国家是为人民而存在（例如美国），就是人民是

为政府而生（例如苏俄）。 

在美国人民享有独立于国家的权利，在苏俄则任何权利都是可以剥夺的，那给予权利的

政府随时可以将这些权利夺去，因此国家就取代了神的地位，苏维埃主义是彻头彻尾的无神

主义。 

马克思（KarlMarx）甚至比美国人更了解人类权利的固有源头。他不喜欢民主政治，因

为他认为民主政治是建立在一个认定每一个人都有一个魂，而这个魂是独立于任何的社会组

织或社会阶级的原则上。马克思说：「我认为只有阶级才有权利，任何个人若不是革命阶级

的一员，那么他就不满有任何的价值。」 

我们了解人和阶级之间的不同，人是满有一个理性的魂的生命，那么当然拥有权利。一

头猪没有理性的魂（只有动物的直觉和食欲），所以也就没有权利；同样地，一朵花没有魂，

所以也没有权利。在苏俄，人就像猪或像花朵一般，乃是任由控制他们的政府所利用和采摘，

他们只有在集团和阶级中才能显出，个人是没有任何权利的，只有阶级才拥有有利于政府的

权力。 

图25 

 
 

政权的基本概念 

在上图中我们画出一个基本的政权型态，这说出神对事物的次序。这三个型态乃是神权



神的终极目的 

 

 86 / 102 
 

政治、不受管治状态以及极权政治。 

为了要了解政权，我们必须回到一个在神里面的正确起点。神是一切权利的终极源头，

我们若知道神的计划是只要人成为一个神所赋予的权利源头，那么我们就会了解在伊甸园中，

亚当所遭遇的事了。根据神的计划，亚当是要先把他所有的权利归给神，然后让神来用他在

地上作为行使祂权利的代理人。如当初亚当和他的后裔按这个计划，结果就是神权政治——

神奇妙的政权要管理整个宇宙。然而亚当却拣选了把权利保留给自己的道路，因着受自己食

欲的辖制，他便走上一条老我管治的道路，结果是陷入不受神管治状态，他想做一个拥有自

我权利的「神」可以为所欲为，这就是自从人堕落以来辖管那些叛逆的人的那个不受管治混

乱的灵。我们以前说过，没有管治的阶段只是一个过渡点，人必须完全来到神的管治之下。

因为人若想得着自己的完全自由，他反要落入极权管治的辖制之中，起先是受自己欲望的辖

制，然后就要变成撒但的奴隶。 

魔鬼驾驭了亚当，牠还要来辖管亚当的后裔，我们若是诚实地面对这个原则的涵意，我

们就会发现，若要享有真正的民主政治，那么人必须刻意拣选神作他们个人的掌管者，并且

把自己和自己的一切权利都归给神。当神能在一群人中的每个个体身上建立祂的管治。这群

人才能够维持自由不受压迫。 

现在让我们来看看我们美国的民主政治发生了什么事，因为人性完全的自私为「己」，

我们的国民只是坚持运用自己的权利来谋求自己的福祉与益处，他们的灵死了，却只是向着

他们的欲望而活。他们不为神而活，不关心别人的需要，他们只是为所欲为，行他们眼中看

为对的事，结果造成这些年来的趋势是政府一直要介入限制个人自私的倾向。虽然在宪法上

人民并没有赋予政府这个权利，但是政府一直僭夺更多权力来实行他们所谓为了「大众利益」

的政策。阶级的力量被发现与被利用，而现在我们追求「福利国家」的倾向，实在是包藏了

极权主义的种子。 

显而易见地，所有的政权都属于这三者中之一或是由神管治，或者由「己」管治，或者

由撒但所管治。典型的现代人并不真想由「己」管治，他只是自以为喜欢由「己」管治。由

自己管治要负上太多的责任，而责任便是重担。尤其是面对「什么是你真正的生存目的？」

这一类咄咄逼人的问题时，的确是沉重的负担，如果一个人有目的，他就一定活得有目标。

有目标的生活需要辨识力与纪律。为此之故今天有许多的学说都否定人的自由或是改变人的

自由：「马克思主义用历史决定论摧毁了人的自由，弗洛依德主义则用潜意识与性欲决定论

瓦解了人的自由，而极权主义则用种族、国家、血统和家族的集体意识压制每一个人的自由。」 
 

神对世上政权的终极心意 

若人只是在政治领域里混淆了基本课题，还不是十分要紧；但若在基督的身体—教会，

那就太可悲了。目前最要紧的事就是解决这个混淆。被祂的血从一切捆绑中赎回来的教会是

不是只为自己而活，只关心神能为她作什么？还是她应该醒悟到自己的责任而为祂终极的旨

意而活？惟有当她服在神的权柄之下，她才能真正地行使权柄。她一定要安全降服于元首，

并且甘心乐意地活在圣灵的引导之下。 

每当我看到在教会中有人反抗圣灵的管治，并且坚持「己」的管治时，我的心真是何等

的痛呢！管治的中心问题常易被人混淆，因为总是有人坚持要行使他们的「民主权利」。他

们认为每个人都有权利在地方教会中行使投票权，所以就变成了不是神在掌王权，乃是人的

私欲在掌王权。许多的教会都是处在没有管治的状态下，甚至没有办法让一个牧者在他们当

中牧会超过 12 个月或 15 个月以上，这是为什么呢？因为在会众中许多人都不知道神在他们

的生命中满有绝对的主权。 



神的终极目的 

 

 87 / 102 
 

当然，也有另外一个极端，就是有些意志刚强的牧者，仿佛是登上宝座的独裁者，以致

造成他的羊被分散，而留下来的羊群则受他的奴役管治，他知道会众需要被折服，但是他却

用自己的力量和自己的方法，而不是透过圣灵，用神的方式来折服神的子民。当人不愿意归

服神的管治时，极权主义就要以强硬的手腕来统治他们。 

时候已经到了，有判别能力与智慧的人必须站起来，坚持神在教会中行使祂的神圣管治。

那些抗拒权柄者，可能认为这是极权主义。但因为神已赐下祂的能力来救赎人类，故此祂要

和祂的仆人站在一边，就像祂和摩西同在一样。祂在教会中的权柄将要成就祂在这世界上的

目的。我们必须牢记，神的计划是要那些已成了祂爱的奴隶，甘心行走十字架道路的人来欢

欣快乐的治理。这些人已顺服于祂的政权享受神的治理，并且进入神的旨意之中。凡是归服

于这个政权的信徒将会发现这一切不是捆绑而是祝福。 

然而对于那些拒绝在神和祂的仆人手中受治理，并且坚持由自己管理的人，神已经命定

了强制的道德律法和自然律法，当人越出限制的时候就要受律法的管束。综合以上所说，我

们可以发现神是有绝对主权的那一位，祂必须治理一切。但是祂只喜悦那些甘心乐意的人，

他们不仅愿受自然律法和道德律法的管束，他们还要拣选在神的国度中受属灵的律所管治。 

 

圣灵的管治 

你是否曾经看过有些人的身体不受头的指挥？我们称这种病为舞蹈症（一般使肌肉发生

痉挛的神经病），患者的手或脚无法接受脑的命令而有所反应。这是肉体的不受管治状态，

我们一瞥基督属灵的身体就会发现这种病正在阻碍元首有效地透过祂的身体来工作，这种情

形是不能长久持续下去的。在永世里，父神就已经定意祂的儿子要得着一个身体来彰显祂的

生命、祂的亮光和祂的大爱，从这个观点也就是神心意的观点来看，我们会发现教会必定要

成为祂心意中所命定荣耀、和尊贵的器皿。让我们来思想四个介系词，来看神为祂儿子所定

的终极心意及如何达成的。 

（1） 神已经「将万有服在祂的脚下，使祂为教会作万有之首」（弗一 22）。从神

永远的观点来看，这是（元首）已经成就的，当众肢体只顺服元首的指挥时，「在身体

里」就有了荣耀的和谐，而一切都会按着祂的心意、祂的目的、祂的异象和祂的灵达到

真实的度量。 

（2） 如果你曾经好奇的想知道万有存在的意义，那么这是保罗的解释：「……一

概都是藉着祂造的，又是为祂造的」（西一 16）。所以主耶稣不仅是祂身体的头，祂还要

「在凡事上居首位」（西一 18）。在主耶稣还未在加略山上受最严酷的试炼前，父神就已

知道祂可以寄望于祂的爱子。为此之故，祂不仅拣选祂的爱子，藉着祂成就所有工作，

并且这些工作也是「为祂」而成。 

（3） 神有一个原则，乃是叫万有顺利地运行而达到祂终极的目的。父神是定意一

切都「倚靠祂」。创造是一件事，但是持续却是另一件事，这点标明人的系统和神的管

治之间的鲜明对比。从太初祂的心意就是万有都要倚靠基督来运转并延续，所以凡不是

倚靠祂所作的都不过是暂时的，只有祂的工作才是永远的。「祂在万有之先，万有也靠

祂而立。」（西一 17） 

（4） 父神不仅要在祂爱子里面，为着祂、倚靠祂，还要与祂一同向全宇宙完全彰

显祂的自己，子藉着祂的身体彰显祂的自己，父神也要藉着那个团体的儿子彰显祂自己。

所以那「充满万有者的丰满」不仅在这个世代，还要在未来的世代中藉着身体而及于整

个宇宙。保罗说：「要照所安排的，在日期满足的时候，使天上地上一切所有的，都在

基督里面同归于一。」（弗一 10）是的，父神与在祂右边的儿子——基督将要向全宇宙彰



神的终极目的 

 

 88 / 102 
 

显。「政权必担在祂的肩头上……祂的政权与平安必加增无穷……。」（赛九 6-7） 
 

最后我们要问的是，这一切所计划所命定的，都只是单单地为着神的独生子么？不是的，

神早就满心欢喜地计划整个团体的基督要来一同分享这个得胜，藉着祂的圣灵众肢体联合为

一，那么我们就能一起分享得胜，并在国度中一同掌权。因为我们都是「在祂里面」，所以

我们都有分于父神为祂儿子所定的荣耀心意。 

「万有既服了祂，那时，子也要自己服那叫万物服祂的，叫神在万物之上，为万物之主。」

（林前十五28） 
 

  



神的终极目的 

 

 89 / 102 
 

第二十五篇 矫正与归回 

我们已经仔细而谨慎地跟从父神的计划，探讨了祂的儿女当如何得着完全的儿子名份，

我们也了解每一丝毫不受管治的痕迹都要先被对付，然后他们才会被预备接受权柄来掌管宇

宙。但是在祂的身体能真正伸向世界并预备好承受那终极启示前，还有一件事是不可少的，

这也是为奴身份被调转的最确实证据。在这一课中我们再提出矫正归回的主题，因为我们要

来探讨神如何将…… 
 

爱置于正确的次序 

我一直很喜爱雅歌中的爱情故事，但是一直到一位朋友给了我一把开启这卷书的钥匙以

后，我才真正了解神藉着雅歌所要教给我们的隐藏功课。 

钦定版的圣经对于雅歌的第一章四节翻译得不是很明确，在拉丁语圣经中是这样说的：

「祂带我进入酒醡，并在我里面将爱置于正确的次序」，与其他版本的圣经对照比较，这样

的说法是正确的。是否这卷可爱的书被放在圣经中是为了要教导我们有关于爱的归回矫正

呢？ 

 

在我里面将爱置于正确的次序 

图26 

 
 

这故事说到新郎和祂新娘之间亲密的交通，在上图中我们看见新娘的爱经过一个阶段又

一个阶段的改变，最后终于摆在正确的次序上。 
 

「属我」（二16）或「属祂」（七10） 

故事刚开始的时候，新娘的心中所充满的是「自我」的爱。对她来说，爱情似乎只是单

边的关系，重在「我」和「我的」，就像所有在这个阶段中的爱都潜存着「占有」的标记。

在第二章中我们听见新娘第一次总结他们之间的关系：「良人属我，我也属祂」（歌二 16）。 

她似乎更关切祂为她所作的、祂所赐给她的与在她心中祂是怎么样的一位，更甚于关切

祂。她对每一件事（包括祂）的诠释，都是与她有什么关系。唉！她很快就厌倦这种形式的

爱情，新郎也感受到，所以祂就走了。为了她的益处祂不能助长她的自私，祂的智慧便带来

了她的改变。她的爱受到净化而有了进步，最后她终于说：「我属我的良人，我的良人也属

我」（歌六 3）。重心已经改变了，不过仍然混合着得着与施舍，只是她现在比较关切祂自己

而甚于祂的恩赐，比较关切在祂心中她的所是。 

当她经历过爱的试炼以后，她终于被带到第三个阶段，此时爱情已被炼净并被置于正确



神的终极目的 

 

 90 / 102 
 

的次序，她呼喊着：「我属我的良人，祂也恋慕我」（歌七 10）。这才是完美的次序，「爱是

不求自己的益处」，它也不是占有，爱是为别人而活并且喜乐地施予。 

由神儿女日常生活的祷告中可以看出他们爱的性质，往往有许多人在信主 20 年以后，

在他们的祈求中仍然充满了「我的」和「属于我」的声音，他们仍然重在要得着祝福，并且

站在「己」的根基上来祈求神，对于真实的爱的关系，许多人根本不知道或已经变得没有感

觉，这爱是要他们为神与向着神而活。 
 

爱的三个层次 

陶恕（Tozer）博士是「联合见证报」的编辑，在他一篇出色的社论中，他写到「爱的

三个层次」。首先他指出大部份的基督徒思想家把爱分为两类，一种爱根基于感恩，而另一

种爱则根基于神的超越。 

在诗篇第一一六篇一节中可找到感恩的爱，「我爱耶和华，因为祂听了我的声音，和我

的恳求。」在约翰一书第四章十九节，也有论到这爱：「我们爱，因为祂先爱我们。」虽然这

是一种基本而尚未成熟的宗教情绪，但是神仍然完全地接纳这样的爱，这种因着得着好处而

生发的感恩的爱，总是带着自私的成份。 

这好像新娘最初的态度，她的爱是因着得着益处，并且她的爱似乎只存在在这根基上。

但是还有一种更高层次的爱，就是陶恕博士所说的超越的爱。 

这种爱是起因于认识神的荣耀本体，在这爱里面就包含了强烈爱慕的成份，「我的良人、

白而且红，超乎万人之上……他的口极其甘甜，他全然可爱。」（歌五 10、16）〔这是新娘爱

的归回矫正的第二阶段〕 

这种神圣超越的爱和感恩的爱的不同在于：前者爱的理由已经提升，自私的成份几乎已

减至没有的地步，不过我们应当注意的是，这两种爱都有一个共同点，就是这两种爱都有一

个存在的依据；而有理由的爱是一个理性的产物，它尚未达到完全纯净的地步，也都不是完

全的爱。 

接着陶恕博士说出那必需要内住在新娘里面的最高层次的爱：我们必须把我们的爱带到

神的面前，这爱必须深过感恩的爱与超越的爱。这爱是超过这两者的爱，在人世间我们也会

发现那种超乎感恩与恋慕的爱。举例来说，一个畸型儿的母亲会以那使人难以理解的爱来爱

她不幸的孩子，当孩子躺在她的胸怀时一点都挑不起孩子的感恩，因为所有好处都是单向的

从母亲身上流向孩子，从他一出生开始这软弱的小孩就成了母亲的重担，同时母亲也在孩子

身上找不出可羡慕的美善，他也实在是没有。 

但她的爱是如此奇妙惊讶，她温柔的感情似乎吞吃了孩子，并将它与她自己溶化到一个

地步，她几乎感觉她与孩子是一体的。 

在这里我们所要说的是还有一种更高层次的爱，乃是超越理性思想的范畴，同时也不为

它的存在给任何理由，它不说「我爱是因为……」它只是轻声说说：「我爱」，完全的爱是不

知道理由的。 

神最终要在每一个属祂的人，能在内心做这样爱的归回矫正，那时你就会回忆祂如何引

领约伯说：「祂虽杀我，我仍信靠祂。」（伯十三 15 另译）在约伯的爱中没有任何理由（没有

「因为」），约伯已经被带到完全降服的地位，因为他真知道神是谁；每一个蒙神拣选的人都

要像约伯一样，属于神并且单单只因为祂是神而爱慕祂。正如神愿意属于人是单单出乎祂的

恩典，因此基督身体上的每一个肢体都需属于神，并且不为任何好处与理由，新娘的爱必须

去除任何隐秘的动机。 
 



神的终极目的 

 

 91 / 102 
 

保罗对以弗所人的盼望 

当我们认识教会是要被预备成为主的无瑕疵的新娘以后，我们想是否这就是保罗在以弗

所书前几章中祷告的根基，当我们读到第一章的中间部份时，发现保罗被他们的需要紧抓着，

他祈求神的灵向他们启示，我们可以感受到他灵里的迫切呼求，因为他两次在祷告中求神将

异象向他们开启。 

在第一章的前十四节中，保罗将那自永世以来就存在父神心里的终极旨意，作了一番鸟

瞰式的广泛说明。保罗从父神的观点出发，提醒他们神的旨意是要得着一个广大的族类，这

些人是被标明要得着儿子的名份，并藉着主耶稣完成神一切的计划，我们也藉着祂得着属灵

的祝福——赦免、接纳、收纳为儿子，救赎以及圣灵的印记，保罗称这为「我们的基业」（弗

一 14）。 

我们不可轻忽或小看这个基业，因为父神乐意和祂的族类来分享。当人犯罪了，祂就预

备了祂儿子的死与复活，好叫我们从堕落之中蒙拯救，然而在此保罗主要所关切的并非神为

人所预备要他得着的东西。当他提出祷告的时候，我们可以感受到他心中的负担，他盼望以

弗所人有一个新的观点。当时的以弗所圣徒似乎只关切神为他们所作的，他们满足于安息在

「属于我」的荣耀思想，他们的中心主题是「在祂里面，我的基业」，他们真是和现今大部

份基督徒何等相似！ 
 

另一个基业 

现在在第十八节中，我们听见保罗又开始祷告，「并且照明你们心中的眼睛，使你们知

道祂的恩召有何等指望；祂在圣徒中得的基业，有何等丰盛的荣耀。」如何才能引导这些圣

徒关心父神，以及父神要从他们身上与藉着他们所得的基业呢？如何才能使他们关心神的利

益？这正是保罗所关切的事，虽然神已为他们成就了一切，但是他们却未改变，仍然以人为

中心，难道他们就要这样继续地活下去，并且以为全宇宙都是围绕着他们为中心，并且为他

们而存在么？保罗发现他们的爱需要归回矫正，为奴身份需要被调转，那么他们才能真正地

为神而活，并且成为祂的基业。 

最近有一次我们开车去参加一个晚间的聚会，有一位父亲向我透露：「我给孩子们愈多，

他们就愈是索要无度，我该如何帮助他们看见他们的自私呢？」虽然他深爱着他的家人，但

他仍然能看出他们的自我中心，他们只是关心父亲能为他们作什么，然而父亲更关心他们长

大以后会成为什么样的人，这个父亲已经在人性的层面上发现了一个基本的真理，不过他却

不知道天父和祂的儿女之间也有相同的问题。我的朋友希望他的孩子脱离自私的方式来看事

物，同样地天父也盼望祂的儿女能够得着启示，看见他们自己，并且知道祂所要他们成为的。 

 

酒醡 

这样的启示是如何得着的？基督的死是我们得着我们的基业的根基，当我们知道我们已

经与祂同死并与祂同行在新生命中时，父神便要开始来得着祂的基业，在雅歌书中新郎引领

新娘进入酒醡，经历挫折、忧伤和自我的显明。同样地，神也要引导祂这团体身体的每一个

肢体进入酒醡，在那里祂允许环境、朋友甚至我们所爱的人带给我们最深处的痛苦。在整本

圣经中，酒醡都是被描绘成一处神用压碎工具、挤搾过程，从一个器皿倒到另一个器皿好得

着如炼净了的爱的美酒之地，这一切的经历为了要成就以后那要属于我们的荣耀。所以我们

要勇敢而坚定地昂首通过各样的试炼，绝不屈服于现在就带来喜乐的爱的工作。但当真实的

归回之爱内住在我们里面时，我们就只向祂（或向那些属于祂的人）倾倒纯净与甜美的生活。

祂就要成为我们永远的中心，并且成为我们爱慕与注意的中心。祂的身体，祂在圣徒中要得



神的终极目的 

 

 92 / 102 
 

的基业就成为我们关切的中心。我们就能清楚地明白主耶稣的话：「……这些事你们既作在我

这弟兄中一个最小的身上，就是作在我身上了。」（太二十五 40）基督徒的生活不再是试炼

我们忍耐的能力，反倒成为满溢的爱的经历。我们的祷告就成了：「主！教导我如何把祢放

在我里面的大爱表达出来。」 

这才是完全的归回。当祂的新娘真的成为属祂的，主耶稣也发现她的服事都是为着祂的

益处，关心祂的利益。基督要等到教会向着祂在圣徒中得的基业而活时，才能将国度归给父

神。 

我们明白了么？当我们的眼目集中在我们的需要上，并且为着这些需要「努力来相信神」

时，那么我们对于祂的大爱和祂的伟大旨意就瞎眼了，当我们愿意让祂带我们到酒醡，我们

就会看见祂，到那时，我们不再有其他的需要，也不再有其他的欲望，我们只想单单地属于

祂——并且不为任何的好处。 

 

  



神的终极目的 

 

 93 / 102 
 

第二十六篇 荣耀的终极启示：族类、身体、圣殿 

虽然我们快到本书的结尾，但从神的观点，我们其实只到达了祂为祂自己、祂的儿子与

祂的族类所定的终极心志的起点。当我们来仔细观察祂作工过程的法则，这点就会更明显：

祂先用地上的事物给我们一个属天真事的缩影，藉此帮助我们明白祂如何作工来达成那属天

实际的度量。当我们仔细观察万有正渐渐移近，我们将会更明白神行事的法则…… 
 

荣耀的终极启示 

神不会永远将祂所作的事隐藏在奥秘之中（申二十九 29），祂所作的事看起来似乎是奥

秘，是因为我们没有得着启示来明白祂的原则、祂的次序与祂的做事过程。在这一篇中我们

要来看那些在创世记中不过是缩影，最后如何在启示录成为丰满的实现。 

我们先来思想亚当以及在伊甸园里人被召来管理的国度缩影，将来有一天这个小影会扩

大为神在地上的宇宙性国度。坐在以色列宝座上的大卫，乃是另一个伟大的大卫，就是主耶

稣的小影，将来有一天祂要和祂的身体登上全宇宙的宝座，再想想所罗门华美的圣殿也不过

是那荣耀圣殿的小影，如今乃是用活石来建造，好存到永远，想想亚当和他的新娘夏娃，正

是预表主耶稣和祂的新妇（教会）。 

而亚伯拉罕这位信心之父是天上父亲的影儿，祂将要得着一个永远的族类，其数目如天

上的星，海边的沙，不可胜数。 

以上只是许多缩影举例，有一天要实化成为属天的实际，在本章我们集中讨论其中三个：

族类、身体、圣殿。 
 

启示的时刻 

当这位道成肉身的主耶稣来到地上启示父神并荣耀父神的时候，那真是何等荣耀的日子，

但是在当时很少有人完全认识神藉着祂儿子彰显的重要，甚至连主耶稣的门徒腓力也曾受祂

的责备：「腓力，我与你们同在这样长久，你还不认识我么？人看见了我，就是看见了父；

你怎么说，将父显给我们看呢？」（约十四 9） 

这显示人要懂得启示，必须先得着真理和亮光。诗篇的作者诗四十三说：「求祢发出祢

的亮光和真实……」（3）。主耶稣是站在人前的真理，但是他们还需要亮光照射在祂身上，

使得他们认识祂的身份地位以及明白祂所带来的启示。倪柝声弟兄说过：「在基督里真理是

完全的，但是人心需要神的光来照亮真理，若没有亮光，就没有启示，一切的属灵经历都是

来自于神圣的光，照亮了永远的真理。若是没有亮光传讲，真理就变成了教条，若是带着亮

光，那么真理就成了启示。我们所得的真理必定是教条或启示二者中之一。」 

当主耶稣行走在人中间时，祂是神的儿子是因为祂自己如此说，但是当圣灵把光照在祂

身上时，祂是神独生子的事实就变成活的真理。而祂就成了一个启示——成为人们借以瞻看

父神的窗户，毫无疑问地，腓力知道这个真理，但是光却尚未照进他的心里，使他得着这个

启示。历世历代以来，神藉着启示祂自己来开启人的心，好使圣灵能进到人心，光照祂的真

理，我们惊讶当我们回想父神藉着祂首先儿子的每一次显明所得着的荣耀。然而到如今，到

底有多少人真正认识父神？虽然教会中只有一小群人得着这个启示，但它所带给那些多年来

藉着祂儿子而与父相交的是何等的兴奋与喜乐！ 

但是，且慢！遂有一个更伟大的启示日子将要来到，这个日子是一切受造屏息等候的日

子，为着这神的众子显出来的日子，一切的自然现在都要发出深深的叹息。我们只能藉着灵

里的眼睛模糊地看见这终极启示对全宇宙的意义。当这位儿子向等候祂的人显现的时候真是



神的终极目的 

 

 94 / 102 
 

何等地荣耀！然而当这个团体的儿子，也就是头与身体联合的教会显出来的时候，那真是何

等伟大的日子！如果地上的小影都能使人发出：「喔！父神」的呼声，那么当那属天实体显

现的时刻，天庭中将要回响起何等荣耀的呼声。 

当圣灵发出前所未有的亮光照在团体儿子的头上时，那真是难以言喻的荣美！这样的亮

光要穿透整个宇宙，宣告父神的荣耀，子的荣耀以及圣灵的荣耀！想必先知以赛亚已经预见

这个荣耀：「兴起发光；因为祢的光已经来到，耶和华的荣耀发现照耀你；看哪！黑暗遮盖

大地，幽暗遮盖万民；耶和华却要显现照耀你，祂的荣耀要现在你身上。」（赛六十 1-2） 

是的，在这个光中，一切的受造都要认识这个团体儿子（每一个儿子都已磨成首生的形

像），且这个团体儿子最终要将父神荣耀尊贵启示出来。对于一切的受造来说，那真是何等

荣耀的日子，试想在那一日，当这个首生的儿子成为锡安的拯救者时所显的荣耀，更何况众

子要和祂一同显出如同一个强大的军队。不仅大而可畏，也是荣耀奇妙无比，到那时所有的

人都会知道这位大能的拯救者已经来到，因为他们将要亲眼看见那些被祂完全拯救的人，要

赢得终极的得胜。腓力斯（J.B.Philip）在翻译罗马书第八章十九节时，他读懂保罗书信中的

期盼：「……受造之物切望等候看见神的众子显现，然而受造之物现在还不能看见实体，并

非他们愿意瞎眼，乃是因为在神的目的未达到之前，他们必须受限制……。」 

当圣灵再一次照在那坐在死荫黑暗之地的人的面上时，黑暗和瞎眼都要成为过去。而释

放的日子已为一切的受造之物发出黎明的曙光！ 

图 27 

  
 

荣耀的杰作 

父神完成祂旨意的荣耀时刻已经近了，父神将得着一个族类，儿子将得着一个身体，还

有圣灵将得着一个圣殿。我们的心思很难明白这些与将它们凑在一块儿。但是教会，这个神

伟大的杰作，就成了三一神在每一位圣徒里面所定的目的。 

所以保罗写着说：「我们原是祂的工作」另一个更好的翻译：「我们是祂的杰作」。当父

神为祂儿子制作这个独一的团体身体时，圣宫也同时逐渐形成一个圣殿，而且这就是神的族

类，是祂启示自己的杰作。 

你是否曾经想以某些言语表达自己，却惊喜地发现了一首短诗恰恰足以表达那些你苦思

而得的一大堆啰嗦的言词？而诗中的韵律节奏又增添以言语描绘真理的不足，这就是神的表

达方式。多年来许多翻译的人都将以弗所书第二章十节中的「手中的工作」，比作神可爱的

小诗。这个族类要完全地表达祂心中的喜悦，并带给祂所配得的喜乐与满足。 

人所制造的东西，没有一样是不可以改良的。惟有神能创造完美的东西，这就是祂的杰



神的终极目的 

 

 95 / 102 
 

作——在祂完美的手艺中没有任何东西能与之媲美，我们也难以测度那些看见这杰作的人，

他们的嘴唇真是要发出何等的赞美，因藉着身体要显明神的生命，藉着圣殿要显明祂的亮光，

藉着祂族类的众成员显明人以前所未知的爱。当这历代以来的神圣杰作显出来的时候，我们

就会清楚地看见父神、子神和圣灵所等候要带我们进入的终极目标。 

当我们看见许多使人失望灰心的事、信心软弱，事奉无果效，祂的百姓遭遇失败，我们

不禁怀疑究竟神要如何来得着祂的族类，圣灵要如何来完成祂的圣殿，而神的儿子又要如何

才能成为祂身体的头。但是我们必须记得要从有限的时间眼光中回转，从永远的观点来看神

这首可爱的诗篇已经完成了。当我们学习与祂同住在永远里的时候，我们现在就会看见那将

来的实底。 

所以我们不必往前寻找我们的目标，我们只需往后观看，退回到父神的心田深处，这里

才是一切的源头。神在创造地的根基以前就在基督里完成了祂的旨意，我们也必须学习站在

这同一个根基上与祂一同向着目标往前。属灵的实际有一个最显著的特征，那就是它不带有

任何时间的标记，一旦你进入神的观点，一切时间的因素就立刻消失。在基督徒的经历当中，

从一开始我们往前的时候，就是植根于祂永远眼光中已经成为的事实。然后当我们进入永远

事实的亮光中，我们见证它一步一步的显明，我们看见每一小部份和整个属灵实际的关系。

「因为终极的实际一直摆在神的面前，神是在这个实际的光中来论说祂的教会。在圣经中，

时间的因素是最困扰人心的问题，但是一旦我们的心眼被照明，看见祂在圣徒中所得的基业

是何等地荣耀，那么一切时间的因素都从地平线上消失了！」（倪柝声） 

那么这就是我们的呼召：让我们不只是为着终极而活，乃是让我们就活在终极里面。那

我们生命的目的就不再是一个摆在我们前面、远在未来的目标，乃是一个此刻的、活生生的

实际，叫我们和神一样，现在就能参与的。 
 

将要来的世代（在来世） 

一切神圣心意终于具体化为终极的心意：一个族类、一个身体、一个圣殿——因此神可

以充满万有并在万有之内。现在让我们来看现今这时刻所占的重要位置，这时刻及神的杰作

正在成形的时候。所有过去的世代都更等候，并且引到现今的世代，而将要来的世代的特质

都是受制于神现今所作的。 

未来的世代究竟如何呢？有些人认为思想这样一个有关「将要来的世代」的主题是完全

不恰当的，然而圣经上多处提及这「将要来的世代」，这些经文当然引起我们的兴趣。 

「不但是今世的，连来世的也都超过了……。」（弗一 21） 

「要将祂极丰富的恩典，就是祂在基督耶稣里向我们所施的恩慈，显明给后来的世代看。」

（弗二 7） 

我们要强调在目前我们没有关于将要来的世代的明确启示，但是我们确知神已经应许了

来世，今天我们的感觉就像过去以色列人的感觉一样，他们只能从旧约有利的观点上模糊地

看到一点十架以后的世代的影儿。从我们目前的认识中，我们可以明白旧约那个世代怎样赋

予如今我们生活的这个世代的特质，就像这个世代及将来基督作王的世代的一个模糊影子。 

教会虽然有权利得着更多的亮光，却仍然象是隔着乌黑的玻璃来看未来。因此教会今天

是等候那个时刻的来临，到那时祂的亮光和智慧要像水充满海洋一般地遍满全地。 

我们绝不可限制神，当然有些人像亚伯拉罕，神允许他们在他们有生之年看见那座城。

而神是其建造与设计者。或如以西结，神允许他看见生命河流由圣殿中流出；或像约翰一般，

神允许他站在前面看见「耶和华的日子」。但是我们不能坚持地要单独地亲见未来的世代，

我们只能好好地研读神所写下的话语，藉着圣灵的亮光来明白未来的事。 



神的终极目的 

 

 96 / 102 
 

如果我们的眼睛披开启，即使我们所明白的只是神终极心意的一小部份，我们所看见的

也足以激励我们的心，并且愿以前所未知的奉献心志而活。即便如此，主耶稣，愿此终极启

示得以成就。 

图 28 

 
 

  



神的终极目的 

 

 97 / 102 
 

第二十七篇  荣耀的终极启示的实现 

我们看见这一切事从父神的心意出发，经过时间过程然后又圆满地归之于祂，这真是何

等的启示！现在在这结论章中我们必须确定我们是一直持守着我们的属灵透视，并且将每一

部份正确地连于整体。有时候，我们似乎对某些阶段只是浮光掠影形式带过，然而我们仍然

试着将每一部分放在神整个计划中的恰当位置上，好使我们明白神如何实现祂的心意。 
 

实现祂的心意 

一位年轻的姐妹弹完一组萧邦最美的夜曲以后惊叹：「喔！我真喜欢这些夜曲！它们真

是感情丰富！刚开始的时候，旋律悠扬然后突然降成低诉的小调，持续直至最后又以渐强而

华丽的大调意气风发地收场，他们似乎描绘出人类历史的整个过程。神以一个美好而奇妙的

旨意为起点，但是亚当却犯了罪，整个宇宙陷入忧郁的低调，好像在等候那位风琴演奏者触

动大调的键盘，带进壮丽丰盛的收场，我想这就是神正在做的，但是我们常被低调所环绕，

以致我们的耳朵被遮蔽，听不见那渐强的悠扬得胜之音。」 

这位朋友的形容真是何等地贴切？把我们这一连串的课程所要说的都表达出来了。我们

写这书的最深渴望和负担就是希望能将人和他们的观念从低沉的小调中提升出来，并且来听

闻且认识神。 

显而易见的，大部份的教会，都活在低沉小调的光景之中，太多的见证和讲道都从人的

堕落算起并强调人需要拯救，却很少有人提到神荣耀的计划以及祂终极旨意的实现，我们发

现若要将万事放在一个正确的参考架构里，我们必须有一个正确的起点。 
 

神——是一切也在一切之内 

现在我们可以来看这位三而一的神中的每一位——圣父、圣子、圣灵如何在一个终极的

心意里实现其所渴望得着的。 

父神所要实现的乃是隐藏在祂心中多年的期望：祂得着一个由众子组成的大族类，而每

一个儿子都被模成祂独生子的模样，这个族类将要带给祂父亲尊贵、荣耀和满足。 

圣子耶稣接受父神为祂所定的旨意，藉着众肢体的身体向全宇宙彰显祂的自己。 

圣灵得着一个活石建造的荣耀圣殿，好作祂的永远居所。 

这个独一神圣的真理是完全地超出人所能理解的范围，这位三而一之神，每一位都在这

个伟大的心意里得着祂的喜悦：族类、身体、圣殿是同一个，神与奥秘的新人都是三而一。 

并且，父神定意要祂的独生儿子在凡事上居首位，所以我们一点也不惊异当主耶稣被称

为： 

（1） 首生——神家中的首生 

「祂是元始，是从死里首先复生的，使祂可以在凡事上居首位。」（西一18） 

（2） 头——身体的头 

「祂也是教会全体之首……因为父喜欢叫一切的丰盛——就是神圣的完全、能

力与属性的总合——在祂里面居住。」（西一18-19） 

（3） 殿里的头块石头 

「看哪，我把所拣选所宝贵的房角石，安放在锡安……匠人所弃的石头，已作

了房角的头块石头。」（彼前二6-7） 

 

我们看见无论是在神家中，在身体或是在圣殿中，主耶稣都是居首位，或许这就可以当



神的终极目的 

 

 98 / 102 
 

作一个满意的目标。但是神荣耀的器皿和工具只不过是作为达成神终极目的的器皿，我们在

哥林多前书第十五章二十八节读到这个终极目标：「万物既服了祂，那时，子也要自己服那

叫万物服祂的，叫神在万物之上，为万物之主。」神终极旨意的实现是父、子、圣灵得着无

限量的荣耀、尊贵和满足。 

保罗必定看见这些事的荣耀，难怪他为歌罗西人祷告祈求，愿他们能从神的观点来看事

物并且满有祂的智慧（哲学），也就是对神的目的与法则有一个广博的见识，并且满心知道

与辨明属灵的事（西一9）。 
 

我们主题的三个层次 

我相信有许多读者曾经一瞥圣灵的美善，也曾经听过祂的呼召。我们大家都必须记得我

们只是在圣灵所要启示的真理高峰的山麓而已，圣经中还有更多的真理，不错，我们一直谈

着「终极」，但我们实在无法完全了解「祂的终极」，有限的绝对无法了解那无限的，然而

我们若在实际中看见与经历生命的极深韵律，虽然只是一点点，也能推动我们稳定地往着神

的心意而去。 

通往真理的道路只有一条，在我们得着祂心意的终极启示或实现前，我们必定要先经历

内心的十字架，神藉着十架完成了终极的矫正。现在祂要邀请我们来分享十架的能力与十架

的工作，当我们肯如此行时，我们就能愈靠近终极的启示，而能将许多一点一画的真理组合

成一个完美的整体。甚至，这个异象会一直地抓着我们往前直到看见祂的心意完全地实现，

就是当每一个地上的缩影也都扩大成属天的实际。 

各位读者！你心中是否也有这样的渴慕？神绝不会让我们半途停止的，对于一颗渴求的

心，真实的医治是在于人不再以自我为生活的中心，并把中心移向神。让我来举一些不仅在

言语上，同时在实际的生活上，都是以神为中心的见证：「我似乎感受到一份神圣的冲击，

并且这个冲击打破了我以往的生活与思想形态，我在这个冲击中重新思想自己的人生哲学，

现在我乃将一切归之于祂。」 

「多年来我深怕这世界的哲学，但是现在我发现这个道成肉身的『人』已经成为一个活

的哲学，并且住在我的里面。」 

「我终于找着我多年所寻求的，我发现基督教有一个测试。我们是否有一个正确起点的

试金石，它提供你一个终极目标，同时还提供你达到此目标的能力。」 

「三十多年来我一直传讲着我所以为的全备福音，但是我却从来没有将自己为奴身份调

转过来，所以我也绝没有办法带领别人看见他们自己最深的需要——必须矫正他们的人生哲

学。」 

「虽然我处在一个热心传福音的教会里面，同时也完全地分享了因着与弟兄姊妹交通而

带来的智慧的、属灵的以及情感上的祝福。但是我突然发现世界并非如我以往所想象的那般，

教会似乎以一种含糊模棱两可的方式围绕着「我」为中心，同时这整个大世界却又以「我」

的教会为中心围绕着。当然我是在这个奇异的世界中事奉神，但是一个新的异象却抓住了我。

这个以「己」为中心的虚假世界会成为过去，而那围绕地上教会的世界也会倾覆，只有以神

的爱相系的大族类才会存留下来。这个族类除神以外不求其他任何的保障，而他们一切的盼

望都在神永远的国度。」 

许许多多以神为他们一切的弟兄姊妹都能见证惟祂是配！ 

 

图29 



神的终极目的 

 

 99 / 102 
 

 
 

  



神的终极目的 

 

 100 / 102 
 

第二十八篇 终极奉献 

最后，为要将这本书的信息做一个总结，并将它应用在我们个人身上，让我们思想一个

量度我们奉献的标准——好使我们知道这奉献是否真的。 
 

终极奉献 

每一个人都在某一个参考架构里生活、行动与计划。一个人对世界、生命以及永远的看

法就象是一扇窗户，它可以限制或扩增。因此，一切真理的基本观念都是受这个窗户，也就

是我们所谓的参考架构所控制。「没有异象，民就灭亡（放肆）。」如果参考架构狭窄，其

限制真是何等大呢！就如一个人的生活绝不可能超过他所看见的异象，所以一个人的奉献更

不可能越过他的最高目标。 

一个人除非站在别人的地位上，否则他很难领会别人的观点，并且也很难去领会他站在

那个特殊地位上所看见的景象，这就是以西结的意思：「……我坐在他们所坐的地方……。」

（结八15） 

最近有一个经历，使我对于这个问题又有更深一层的认识。我拜访了一位摩门教会的领

袖。当然他以为我用大部份他所遇见的福音派信徒的参考架构看事物，他假定我主要的关切

是「得救上天堂」，他指出这个目标对他来说实在又小又以自我为中心。但是他却非常惊讶

地发现我并没有在这典型的参考架构里生活与接触真理，我并非只关切神已为人类成就的事

以及将成的事。 

他接着又想将我套入另一个大一点的参考架构，他以为我所关切的是神要在地上建立公

义的国度，或恢复亚当在伊甸园里所失去的一切。当我告诉他，我的目标比他所想的更高时，

他真是显得更惊讶了，因此他便确信，我的目标一定和他的参考架构相同了，于是他继续解

说摩门教已经得知神创造这个大宇宙的荣耀目的的答案，这旨意是什么呢？就是神要将那些

奉献给神并且受过试炼的人充满整个宇宙，并且永远地与神分享祂为祂自己与受造之物所命

定的一切荣耀与福祉。当然这个参考架构远远地超过一般人的架构，但这已是他的最大架构。

超过这个架构的，他就无法再前进了，因此当我坚持地说他还没有完全地认识神终极的心意

时，他显得十分困惑，为什么神要计划这个国度？当亚当堕落犯罪的时候，神为什么又预备

了救赎？ 

这次轮到我说了，我向他保证，神在祂的话中已经启示了这个终极的参考架构。在人肉

身的限制里，我们无法全盘了解神终极心意的细节，但我解释我深信神已将这个终极心意启

示，而当前最需要是引领每一个人对这心意作一终极奉献。然后我又为他划了简单的图来说

明三个一般的参考架构，然后引出神终极架构的必要性。 
 

你的参考架构有多大？ 

 

图30 



神的终极目的 

 

 101 / 102 
 

 
 

架构（1）——属于这个架构的人只关切个人的得救；他们的架构始于人的堕落且终于

人的救赎和上天堂。因它的起点是人，所以它的终点也是人并他所得着的。我们不该轻忽这

一部份，但是我们要把这一部份正确地联于一个更大的真理。 

架构（2）——有些人似乎忽略个人救赎的需要，他们似乎完全不理堕落，而完全专注

于建立神的国度。如果你和一些思想经过「国度信息」灌输过的人谈一谈，如耶和华见证会

的人或是受过英国——以色列教导的虔诚信徒，你会发现他们的思想架构只关切神的国度，

以及祂在地上所要建立的公义政权。这个思想架构决定了他们的奉献，他们的奉献就是带下

这个国家。唉！许多自由派和异端信徒，他们思想的起点就是亚当在伊甸园里作王，而终点

竟是人类在地上作宇宙的王。 

架构（3）——有些人乃是以这位自有永有的神作为创造者为起点。他们以神在创世记

的创造为起点，他们为了这个大创造寻求意义和理由。他们也找着许多解释，但是即使是最

虔诚的福音派基督徒，这个架构似乎终止于人要被模成神的形像，并且最终享受神在一个「新

造」所预备的一切。 

腓力斯（J.B.Philip）译本：「受造之物，切望等候神的众子显出来，因为受造之物服在

虚空之下，不是自己愿意，乃是因那叫他如此的。但受造物仍然指望脱离败坏的辖制，得享

神儿女自由的，我们知道一切受造之物，一同叹息劳苦直到如今。」（罗八 19-22） 

所以一切受造之物都要得着释放，因为祂说过：「看哪！我将一切都更新了」（启二十一

5）。但是一定有一个更大的理由：更新的目的是什么？ 

虽然在这第 3 个架构里的奉献是神（在这个「一切都更新了」的时刻可以得着）荣耀尊

贵，并且就某种意义来说，已越过只注重人所能得的观点，然而这观点仍然太小，还有一个

更大和更终极的架构赋予我们终极的意义。 

架构（4）——最后我们来到终极的参考架构。还没有认识到，我们就会很惊讶这个架

构的起点是溯源于父神的心，不仅是与地的根基同时，并且是在建立世界的根基以前。我们

已经指出过，保罗是个有特别启示的人，他在以弗所书就是以「我们主耶稣基督的父神」为

起头，而主耶稣是一切源头的源头。并非是人的堕落来决定一切事情，神所要的不是一个国

度，也不是一个新造，乃是神的父性决定了祂所切切要得着的。祂的永远旨意和祂的至高奉

献与最后带来终极的实现，好叫父神的心得着满足，而这个满足是祂那为父的心所配得的。 



神的终极目的 

 

 102 / 102 
 

以永在的父为起点，而以神庞大的族类为终点，并且这个族类使父神和祂永远的儿子得

着尊贵、荣耀、喜悦和满足，还有什么架构比这个更大呢？ 

在这样的架构之内，我们看见救恩的重要性（因为人的确堕落了），我们也看见了国度、

新造，并且还看见了父神以及祂庞大的族类，这便赋予一切事物正确的意义。 

我们再来看罗马书第八章中保罗所说的话，看看是否能发掘更多的深意。 

「我们晓得万事都互相效力，叫爱神的人得益处，就是按祂旨意被召的人。因为祂豫先

所知道的人，就豫先定下效法祂儿子的模样，使祂儿子在许多弟兄中作长子；豫先所定下的

人又召他们来；所召来的人，又称他们为义；所称为义的人，又叫他们得荣耀。」（罗八 28-30） 

我们若是活在将来神要从我们身上所得着的基业的荣耀中，那么我们不但会忘却现今的

痛苦，也会忘了我们个人的目标和个人的野心，以往那些非常重要且不可少的事情，现在都

要来调整以配合神终极的心意。 

那么我们的奉献是什么呢？我们看见真理怎样将我们从一些次要的奉献中释放出来，现

在我们已投入那永远的源流中，在那里我们以神的观点来看一切事物——现在我们的奉献绝

不能低于帮助祂实现祂荣耀的计划与终极的心意。 

「那能保守你们不失脚，叫你们无瑕无疵，欢欢喜喜站在祂荣耀之前的，我们的救主独

一的神，愿荣耀、威严、能力、权柄，因我们的主耶稣基督，归与祂，从万古以前并现今，

直到永永远远！阿们！」（犹 24-25） 

 

 


