
序言 
筆者曾應邀撰寫多篇序言，這次最感榮幸，能為勞威廉（William Law）

的書寫幾句話。30年前朋友送我一本《全然為神》（Whole for God），是慕

安得烈（Andrew Murray）編錄的勞威廉著作選集。像韓大衛（David Hunt）

一樣，因為是慕安得烈的精選，我便深受吸引。雖然慕安得烈是韓大衛的首

選作者，我卻另有選擇，但那時我想，這本書在論聖靈裏的生命這專題上，

肯定是可靠的；可是我對該書一無所知。當我拿起書來看，發覺勞威廉的著

作不易讀。他的英語造詣很深，極具他年代冗長文章的風格。但這比起在書

中所領受的深度和見識，實在算不得甚麼。他帶領我進入多年來所尋求的深

遠根基和全面悟性之中。我飲於這書，且一直飲於其泉。 

我發覺勞威廉前後判若兩人。早時，他寫了古典名著《呼召過聖潔的生

活》（The Serious Call to a Devout and Holy Life），這時候，他只知道效法基

督，對所賜下的基督認識不多。為此，約翰衛斯理（John Wesley）與勞威廉

持對立意見，因為那時衛斯理只認識他所寫那本重律法味道的書，而衛斯理

仍主張「聖潔會」（Holy Club）之說，未受啟蒙。勞威廉在著作中多次提及

怎樣讀到德國人雅各．波文（Jacob Boehme）的書。波文被譽為「科理茲的

鞋匠」，但勞威廉稱他為「有福的波文」。神藉着波文把在基督裏的啟示如

同日午的光芒照進勞威廉的心。但波文是個目不識丁的鞋匠，無法把他的深

度和亮光以流暢的德語寫出來（那些為他把著作譯成英語的人也有同樣困難

），於是，勞威廉卓越地把波文著作的精華輯錄下來，寫成那無與倫比的《

愛之靈與禱告之靈》（Spirit of Love and Spirit of Prayer，最近由 James Clark 在

英國出版）。 

我很高興韓大衛把《靠聖靈行事》（The Power of the Spirit）一書出版。

事前我沒有看過這書，於是從頭到尾讀了一遍。這書是一篇偉大而且義正詞

嚴的宣言，指示真生命唯一而絕對的根基和意義。那根基是甚麼，讀者必能

從書中看見。同時，這書也毫不留情地撕開墮落人性假裝充滿生命的醜惡面

具，就是那些徒有敬虔外貌的人。真理的根基如斧鑿般打進人的心懷意念裏

，條分縷析，一一活潑地陳明眼前。我們能如此觀賞，實在榮幸之至。從聖



經根基所看見，這書可說是福音的裝備，為闡釋永遠真理而寫成的。但即使

這樣，如韓大衛說，這些只是闡釋，我們不用完全跟隨任何人。 

顧諾曼（Norman P. Grubb） 

 

 

 

引言 
今天，眾多教會領袖主張把聖經基本教訓進行重大的修改。面對此情此

景，似乎有必要回顧一下早些日子的基督徒著作，尤其是那些對今天爭論不

休之題目有真知灼見的文章。除非基督信仰實在地建基於不變的真理，否則

這些教義的定期修改，代代相傳，是一種自欺而已。真理若確實存在，就必

然是絕對不變的。於是每個時代的用詞必須表達同一的基本真理，否則便錯

謬百出了。 

勞威廉（William Law）的著作在18世紀早年發表，歷時40年，行文有力

，論據有條不紊，宣明基督信仰建立在不變的真理上。很少人像他，能清楚

陳明聖經十分關注它不可逃避的責任，就是絕對信靠這位不變的神，並基督

的福音呼召人與神所建立的唯一生命關係，是合乎祂的創造秩序。勞威廉的

見解出眾，所專注的問題十分真實，他的論題在當代中具有時代特色。他的

風格是把表面的事擱置一旁，不偏不倚地針對問題的根源，直斥基要派和現

代派的不是。 

勞威廉早年曾寫了一些著作，反駁當時所謂「前衛派」的急進思想，其

中一位是聖公會的主教；大體上，他的對手一一都被他擊倒了。毫無疑問，

勞威廉若活在今天，必對所謂向神忠誠、神死了和失實的基督教等爭論，注

入他的清晰概念。他的評論一定很有意思。但從另一方面看，他200年前所

寫的著作，在今天仍然適切時弊，叫人深得教訓。 

有人說，神已被擠出這宇宙，人的事不用祂管了。這些人正要面對勞威

廉一針見血的斥責，指陳早在他的五代人們已這樣行了。他們也要讀他揭發

那些虛有其表、假冒為善之宗教的文章，這樣的宗教只企圖掩飾它們的無神



論。他曾說，當代作家承認這些明明的事實是對的，但不應宣稱是新的問題

，是這個世代特有的。他也曾說，現代人沒有神，生活明顯不會好過，除非

他們認為離婚率高、私生子率高、憤怒青年四處滋事、持久面對挫折、空虛

、人生漫無目的等是件好事。這些都是歷代以來思想家所承認的。潘霍華（

Bonhoeffer）說，在人的事上，甚至在道德和宗教上，人類沒有神，也活得

挺好；但勞威廉指出，這種說法與現實生活不符。他也曾指出，人類並沒有

所謂「來臨的年代」，或說不再需要神，除非人從來不需要神吧。此外，他

足能說服人承認，時下問題的唯一答案是恢復與這位不變、長存、慈愛之創

造主的正常關係。 

誰讀過勞威廉所寫，1728年出版的《呼召過聖潔的生活》後，看不見潘

霍華所提倡「來臨的年代」之說的基本錯謬？雖然人類文明已有卓越的進展

，但很明顯，在道德上和在生活的基本條件上，如和平、福分、人與人之間

的友愛，我們所享的並不比古時的好，可以不再需要神。科學家有本領支配

原子裏的核子，但這只叫人更清楚、警覺地看見人類無能控制人裏頭的自我

。誰敢誇口說，20世紀出了一個哲學家，比古希臘的更偉大，或在藝術上比

文藝復興時有更大的成就呢？再者，鎮靜劑的濫用證明憂慮和精神病的普遍

，可能我們活在一個算不上能自救的世代裏。事情十分明顯。但當我們讀過

《呼召過聖潔的生活》後，會產生一個沉重的結論，原來我們今日離那「年

代」還遠，這是個十分動盪、不安、不敬虔的世代。 

那些提議「失實的基督教」的論者，曾發覺勞威廉二百年前的著作仍能

教導今天的人，比現代作家仍見銳利。他直指今日廣泛提出的問題核心，表

明神必須管理生命的一切。他巧妙地剖白何謂假虔誠，就是只自私地顧自己

，任意忽略別人的需要，逃避神在人生命裏的多方要求。勞威廉容納潘霍華

很多部分的言論，並羅賓遜主教（Bishop Robinson）有根據的對立見解，以

及其他人形式化的宗教。然而他的說服力叫人曉得，他的概念是基於聖經明

明的教訓。他對問題的細心處理正阻止羅賓遜式的言論，妄說其概念是特別

的神學門派所新近提倡的。勞威廉又指出聖經要求人與神建立真正的生命關



係，能在生活的每個環節中一貫地映照出來，使俗世接受成聖的影響，而不

是由社會的世俗化取代過時的基督教。 

勞威廉沒有時下作家的傲慢態度，說尋求所謂當代「真理」的模式。但

這種尋求不免受到後代的批判，因為後代的人也會看自己比前一代的大思想

家更進步。他清楚陳明，這種宗教取向，縱使常為世故之士力倡，但是與最

荒誕的迷信並沒有分別。他關閉了相對哲學的闊路。此路只會成為虛榮的犧

牲品，鼓吹對「新」理論的無用信心，因為這些理論也免不了變舊。這不但

是勞威廉值得讚賞之處，而且是極有力的勸告，呼喚人們回到他所寫不變的

真實裏。 

勞威廉贊同那些人譴責所謂「缺口之神」（God of the gaps）之說，但同

時他也曾指出人所譴責的並不是聖經的神，只是人所發明的假神，統管宇宙

中「未知」之物，所以應當被人類的知識所揭發。他的推理清楚指明，對創

造之神的真信心不是來自「假說」，藉以解釋未知之事，而是審慎地根據我

們所知的原委。那啟明的知識在科學時代能提高理性的要求，知道神必然是

宇宙的創造者，愈來愈感到宇宙的秩序何等細緻奇妙。 

今天出現一個爭論，稱為「五旬節現象」，影響前所未見，遍及全球各

宗派，參與者稱其為「靈恩更新運動」。但反對者的批評不遺餘力，企圖引

發潛伏着的基督徒危機及極端事情。我相信勞威廉所要說的，對當前的爭論

有重要的貢獻。他譴責靈恩運動正反兩營的驕傲、沒有愛心、矛盾，並且他

不會站在任何一方的極端立場上。但毫無疑問，他持守聖經立場，全面展示

新約的基督信仰。對大宗派的追隨者，他力陳今天實在需要聖靈的主權和大

能；對靈恩派人士，他印證已賜下聖靈的大能，主要是使信徒能作見證，並

過聖潔的生活。他對聖潔生活的描述叫基要派和靈恩派人士都知罪，並感到

自己的虧缺。 

他是神特別的恩賜，承擔一個特別的信息，傳給教會。我個人確信教會

多年來蒙受極大損失，勞威廉的作品不是絕了版，便是出版方式陳舊，不易

推介給現代讀者。筆者嘗試補償這方面的損失，重編、闡述他的著作，務使

行文易讀，同時盡量保持其風格和文體，讓他的論據活現字裏行間，有原著

的風格。為求簡潔，用詞略有修改，撰寫時補充了一些缺口，以幫助閱讀。



在過程中，難免有個人對作者用意的詮釋。但可以向讀者保證，這種情況並

不多。 

我最喜愛的基督徒作家是慕安得烈，而我對勞威廉的作品產生興趣，是

因為慕安得烈常在著作中引述勞威廉的話。其實，勞威廉的著作是由慕博士

的出版社在十九世紀末重印的。當代的讀者多看慕安得烈為卓絕的作家，他

們對慕安得烈怎樣評價勞威廉必感興趣。本書大部分資料取自慕安得烈版勞

威廉的著作《給傳道人的忠告》（An Affectionate Address to the Clergy）一書

，1761年初次印行，慕安得烈於1896年再版，易名《靠聖靈行事》（The 

Power of the Spirit），現節錄慕安得烈在簡介中的幾句話，以告讀者： 

上冊已印行，現在出版下冊。首先要說，我這樣作，只因為四處也找不到這

麼好的書，能清楚、有力地表明真理。這是教會今天所急需學習的。我曾嘗

試研讀、參考所有講論聖靈工作的書，但都比不上這書。它教我們倚靠聖靈

不斷引導，深深的印在讀者心裏。由於這教訓全合乎聖經，所以我要推薦它

。 

勞威廉對這真理的認識深度，是少有的。我坦白承認，在所涉獵的群書中，

找不到一個作者能這樣幫助我從聖經真理明白聖靈的工作。我所知道的作者

，沒有一個，能對所需的真理分解得這麼清楚，所以我直認他是從神而來的

使者，呼喚祂的教會尊崇聖靈所當得的地位。 

讀過《給傳道人的忠告》後，我想我更明白聖靈的工作對聖父和聖子，並對

教會和基督徒的意義。 

在某方面，加爾文和勞威廉的差異很大，但沒有比勞威廉更能提醒我有關加

爾文的主張。我從未遇過像勞威廉一樣的非加爾文派老師，能這樣開啟神榮

耀的真理，和信徒對神的絕對倚靠的。我常想像，在天上將看見加爾文和勞

威廉互表敬意，他們作特別的見證人，指出惟有絕對的倚靠才能把神當得的

榮耀歸給祂。 

我很感激勞威廉這本著作。懇請凡珍惜這書的人，都向傳道人介紹，又請求

一同事奉的弟兄不要忽略讀這書。深信那耐心靠着禱告的研讀，必帶來豐富

的祝福。 



我相信慕安得烈並沒有誇大其詞，讚許勞威廉這本著作。雖然我也像慕

安得烈一樣，不完全贊同勞威廉的教訓，但相信這書所輯錄的都全合乎聖經

。再者，勞威廉的寫作一方面有深刻的教訓，並在屬靈上產生巨大的挑戰，

同時行文條理分明，清晰細膩，把論據明確地印在基督徒和非基督徒的心裏

。雖然這書主要摘錄自慕安得烈版的《靠聖靈行事》，但筆者也把《呼召過

聖潔的生活》和勞威廉一些信件納入文中，目的是使內容更豐富，獻給今天

的讀者。 

韓大衛（David Hunt） 

瑞士．洛桑 1967年2月 

 

 

第一篇 

神內住的聖靈 

「除了神一位之外，再沒有良善的。」（可十18） 

受造物本身是沒有良善的 

在神創造萬有以前，這句話是真實可信的。在祂創造了萬千蒙福的、聖

潔的天上受造之物後，這句話所藏的真理也沒有改變過。因此，除了在生命

的誕生和受造本質能彰顯神的美善以外，受造物本身是乏善足陳的，受造物

不能生發良善或作蒙福的工作，正如他不能創造自己一樣。大衛說：「諸天

述說神的榮耀。」受造之物和諸天一樣，除了神的榮耀以外，就沒有甚麼值

得述說的了。與其說人可以誇耀自己的美善，倒不如說穹蒼可以誇耀神的創

造。 

墮落的人必須重生 

在創造萬物時，神將祂的靈吹進亞當的鼻孔裏，他就成為有神形像和樣

式的人，要使墮落的人重新歸向神，神的靈必須在他裏面誕生，正如最初造



亞當時，必叫他有神的形像和樣式一樣。聖靈使這神性的生命不斷湧流，叫

人得以維持蒙救贖的地位，就如陽光和水分使植物得以維持生命，都是必須

的。宗教如果不是完全建立在這超然的根基上，而是在乎人的勢力、理性和

結論，就簡直連真理的影兒也失去。這樣的宗教只能給人一些空洞的形式和

印象，而這些東西，就像用泥和木頭做的木偶，不能變成另一個亞當一樣，

是不能叫人重得屬神的生命的。 

真正的基督信仰是與基督相聯 

真正的基督信仰是不斷地藉着基督，完完全全的倚靠神，從而活出所有

的生命、亮光和美德，但是撒但的虛假宗教則要從別的來源去達成這些善工

；所以真正屬神的兒女都是認識到：「若不是從天上賜的，人就不能得甚麼

。」一切美善都從神而來，正如所有的生命都源於神。最大的天使跟地上最

微小的受造物一樣，能夠獻給神的東西沒有一樣是出於自己的。若有天使以

為有一點的智慧、美善或尊榮是來自或屬乎自己的，就必定像路西弗一樣失

去天上的地位。但眾天使都向天上的神獻上讚美的詩篇，並以此為極大的喜

樂，因為他們一直確認自己和整個創造的美善都源於神。這是唯一的、屬天

的宗教，除此以外，地上沒有別的宗教真理了。 

人的救恩只能靠造物主和人的靈和好聯合 

人起初的墮落，帶來人神間的分離，人也同時失去了在神裏面的生命、

亮光和美德。所以人的救恩只能靠造物主和人的靈和好聯合，才能成全。保

羅說：「與神和好了」。這份和好不是靠人的努力而成就，必須是神的恩賜

。沒有從神的靈而來的活種子，在人裏面長出對神的愛、信心和渴慕，就沒

有人或天使可以向神有這樣的神聖感情。一棵樹或植物能夠長大結實，全憑

最初使這些植物種子長出來的那股能力。同樣人對神的信、望和愛能滋長及

結出果子，也是全賴在人靈裏長出道種的那股能力。因此，聖靈在人的靈裏

不斷啟示和工作，與人的靈的重生，並神藉耶穌基督所成就的救恩，都同樣

重要。 

聖經必須是經聖靈的啟迪、作工才能進入屬靈的實際 

無論你讀那一章聖經，就算是存着前所未有的喜樂，你也定能會感到貧

乏、空虛、依然故我，除非那段經文能使你完全歸向神的靈，並使你和神完

全聯合，絕對的倚靠祂。因為經文所帶來的喜樂，可能只是從一個像亞當般



墮落了的罪人所湧現出來屬肉體的情緒而已。所以喜樂必須是出自神的啟迪

，在人心中甦醒那屬乎祂的生命和性情。律法書、先知書和福音書所指望的

。正是人和神藉着聖靈達至連合。新舊約聖經都充分見證這真理，呼喚人從

撒但的靈、肉體、世界中回轉，讓神的聖靈內住並充滿心中，因為只有祂能

夠成就聖經中見證的一切。 

出於聖靈的才能蒙神悅納 

如果拿走了聖靈的啟示，或者說，讓這啟示暫停一會兒，那麼就再找不

到任何宗教行為或情感，是可以長出神聖的東西來。除了那最初從神領受來

的以外，人再沒有可以獻給祂的了。而且，人必須有從裏面長出並活着的神

性，使他的敬拜可以蒙神悅納。凡達不上這標準的，都是屬肉體及可憎的敬

拜，向神獻上那發自肉體的東西。世上有那些東西可以在接收光線以前，先

反射光呢？同樣地，若神的靈沒有內住和運行，便沒有任何受造之物可以有

神的性情。降世為人的耶穌基督若說：「我憑着自己不能作甚麼」，那麼，

我們就更加不能作甚麼了。若不是神以自己聖潔的愛帶給我們生命，我們根

本不能夠愛主。單單就這份聖靈感召的愛，約翰說：「住在愛裏面的，就是

住在神裏面。」假設這是出於別的靈的另一種愛，而不是出於神的聖靈在我

們裏面散發的愛，那麼，住在這種愛裏的人，是絕不可能住在神裏面的。 

聖靈的啟迪和賜力，與重生得救一樣重要 

人只有把決志信主時與神建立的那生命關係維持下去，才能保持他在得

贖身分中的美善。就是說，聖靈在得贖者的心中不斷的啟迪和給予能力，這

與神藉着基督賜給我們的救贖一樣。同是非常重要和必須的。一棵樹的每一

條枝子，無論它最初是何等發旺，一旦脫離了樹根，必然會枯乾死去。我們

的主就以此來顯示祂在人得贖的靈魂裏不竭地內住和工作。祂說：「我是葡

萄樹，你們是枝子；枝子若不常在葡萄樹上，自己就不能結果子。你們若不

常在我裏面，也是這樣。常在我裏面的，我也常在他裏面，這人就多結果子

，因為離了我，你們就不能作甚麼。人若不常在我裏面，就像枝子丟在外面

枯乾。」（約十五5-6）這正如保羅所說：「現在活着的，不再是我，乃是基

督在我裏面活着。」（加二20） 



順服聖靈才能活在主裏面，否則就活在黑暗勢力中 

人所得到的神聖的生命，只有在神裏面並從神裏面成長；永遠不會在人

的舊生命裏面成長。因此，由於人抗拒聖靈、抑壓聖靈，使聖靈擔憂，才讓

種種罪惡在墮落的人心中作王，以致人和教會輕易而且無可避免地成了世界

、肉體和魔鬼的犧牲品。只有順服聖靈，行在聖靈裏，相信祂不住的啟示，

才能叫人在行為上不致成為罪人或拜偶像的人。因為在生活或宗教的事情上

，如果人沒有神的靈作泉源、方向和目標，就只會是屬世的、屬肉體的、屬

魔鬼的。 

遵神旨是受造物的天職 

除了神完備的旨意以外，沒有別的東西是智慧的、聖潔的、公平的。這

跟只有神是無限的、永遠的一般真確。因此，無論在天上或在地上，沒有一

個是智慧的、聖潔的或公平的，除非他們遵行神這個旨意。就是因着我們遵

從神的旨意，天使尊貴的工作才可以充滿美善，並得以完全。同樣地，就是

因為我們遵從這個旨意，使地上人們的行動，變成神所接納的事奉。美善的

所有意義都包括在對神旨意的遵從裏；而罪的整個意義則在於不遵從神的旨

意。無論是最榮耀的天使，或是最微小的爬蟲，所有受造物的功用都是按照

神的旨意去設計和籌劃的。要是你不想成為受造物的叛徒，就必須像那些在

你之上和之下的受造物一般：你最大的渴慕，就是讓神的旨意行在地上，如

同行在天上。只要有理由相信事情出於神的旨意，你心中必須有堅定的決心

和意願，使自己不定意甚麼、不計劃甚麼、不作甚麼。 

如果你認為自己的意願有別於神的旨意是正確的，就像你誇口說在神的

宇宙中你未曾得着能力，兩者同樣是對神叛逆。因此，你在世上要只看重神

所要求你做的；祂要你脫離私慾，不求自己的益處，只照神所命定的去行。

如果認為你是屬於自己的，由自己來控制，就等於說你創造了自己一樣的無

稽。所以要相信你是屬於神的，並且對於你所作的和所受的苦，要存着感謝

和順服的心，為要得着祂的喜悅，這是明白不過和必須的先決原則，好比相

信我們的「生活、動作、存留」都在乎祂。 

信神，必須信神無限智慧和愛的計劃 



這是基督徒與神之間的真正關係，因為若不相信神有無限的愛和智慧，

就算不上是信祂了。當人確信神對他生命的旨意是一個有無限智慧和愛的計

劃，就必須憑這信心感謝和喜悅神替他選擇的一切，這與渴求得着福分一樣

，是必須的。因為如果我們的人生遭遇都是經過無限的智慧和愛而作出抉擇

的話，我們還能要求甚麼呢？當人容許自己緊張、恐懼、埋怨時，他必須把

這行為看作對神智慧的否定，或承認自己不在祂旨意之中。要在神面前常存

感謝的心，意思並不是要達到很高的屬靈境界，而只不過是有一個正常的態

度，就是相信「萬事都互相效力，叫愛神的人得益處，就是按祂旨意被召的

人。」（羅八28）如果人只能在昌盛福分的日子裏感謝和讚美神，卻不能夠

在困迫和苦難中存着感謝和讚美的心，試問這種態度怎可稱得上是真正相信

神的呢？要是我們只懂得為生命中美好的事物感謝神，這種感謝算不上是正

確的敬虔行為；同樣地，我們若單單相信憑感官證實的東西，就不是信心。 

臨到神兒女的事沒有偶然的，極需因信把自己交在神的大能手中 

對相信和順服神的兒女來說，沒有事情是偶然的，正如宇宙的創造並非

偶然一樣，這是肯定的。那麼，基督徒就應當「常常喜樂，凡事謝恩」，同

時相信由無限的智慧和愛所指引的任何事，都是完美無缺的。我們能有這樣

的心，並非因為自信有能力分析生命中的每件事情，相反地，是由於人對神

存着單純的，如小孩子般的信心。以喜樂和感恩的心去接受一切臨到我們的

事情，並不是自我欺騙或自我安慰，讓自己得着虛假的滿足和快樂；這喜樂

和感恩的心是建立在一種如神的本體和屬性般實在的滿足上。我們相信「神

就是愛」，這信心既是正確，就不應當過分堅持自己對遵行和順服神旨意所

持的片面見解。事實上，我們可以完全放心地認定，除了錯誤地使用神賦予

我們抉擇的自由外，沒有別的東西能損害或敗壞我們。因此，為了我們的救

贖和永遠的福分，我們極需要把自己完全交在聖靈的大能和管治下，讓祂從

我們活出神起初創造人的目的。為着這目的，當我們如失迷的羊走錯路時，

神便拯救我們。 

福音的救恩是要叫人自願順服神一切的計劃 

若果認為神救贖的計劃最終只為拯救我們免受審判，這豈非最自私的想

法麼？反之，這計劃是要拯救我們免於叛逆神的旨意，並叫我們遵行祂在耶

穌基督身上的永遠旨意。因為神有無限的智慧和愛，我們能遵從祂的旨意，



是最美好、最蒙福、最喜樂的。因此，拒絕基督的拯救，就是故意令自己虛

空、失落，並與神充滿智慧和愛的旨意永遠隔絕；因為拒絕神完美的旨意，

就等於敗壞自己，正如亞當和夏娃因不順服神而給自己和人類帶來死亡。福

音的救恩是要叫人再次自願順服神一切的計劃。若持有不同的主張，就是說

人可以一面順服神，一面在心內孕育抗拒神旨意的心態。這樣是拒絕神主權

的表現，其實也是拒絕神，最終將會使人在日常生活中變成無神論者，儘管

這人常把對神的信仰掛在口邊。 

拒絕聖靈的作為和能力，使教會偏離正道 

對於神的旨意缺乏完全的順服，又不知道救恩只能藉着內住的聖靈大能

，使基督的生命在得贖的心內成形，這兩點使今天的基督教會如猶太民族一

樣脫離正道。兩者其實都是基於同樣的原因，猶太人不承認祂就是律法和先

知書中一切教訓的總結，並成全其中教訓的那位。同樣地，基督教會所以敗

壞，也是由於拒絕聖靈，並聖靈的能力—祂能成全福音書所應許的一切。就

如法利賽人因為自稱相信關於彌賽亞的經卷而拒絕基督一樣，今日的教會領

袖也以正統的教條為理由，拒絕聖靈的作為和能力。 

聖靈的降臨是要成就基督所作的救恩 

聖靈的降臨是要成全福音，正如基督的降臨為要成全律法和先知書一樣

。若基督沒有降臨，律法書中的一切預表和人物都變成了虛空無用的影兒；

同樣，如果聖靈沒有在得贖的人裏面藉祂活潑的能力，成全完備的救恩，新

約聖經便會變成死的字句。「我去是與你們有益的，我若不去，保惠師就不

到你們這裏來；我若去，就差祂來。」從這段話，就可清楚證明以上所述非

虛。沒有十字架和復活，基督就不能去。就是有了這些前奏，祂的升天便可

以成就，因為祂「藉着自己的血，為我們顯在神面前」。聖靈的降臨是基督

的死、復活、升天的結果，對成就基督所作的救恩是十分重要的。 

聖靈在人的靈裏內住和工作，對人的靈與魂的得救絕對必須 

基督徒不看重聖靈，不藉祂來成就救恩的生命、能力，難怪他們不能使

福音落實，就像猶太人不能持守純淨的律法。叛教的猶太人中，充滿邪情、

罪惡，同樣的情形亦曾在敗壞的基督教出現。因為在新約中，如果聖靈的降



臨沒有幫助我們勝過自我、罪和撒但，就會像舊約沒有彌賽亞降臨的預言一

樣，對天國是沒有益處的。神的靈在人的靈裏活着和工作。對人的得救絕對

必須，對於這個真理，還要多說麼？如果我們所持守的宗教不承認這真理，

便足以證明我們仍未進入福音叫我們與神連合的得贖光景中。 

 

 

第二篇 

福音—聖靈的工作 
聖靈的工作，使人能領悟並進入福音真理 

若不完全出於聖靈的工作，人就不能領悟福音的真理和完備。雖然耶穌

基督親自教導門徒，並使他們能奉祂的名行神蹟奇事，但他們仍未能認識及

講解神國的奧祕，因為還有更高的屬天安排，是他們永不能從訓示，甚至基

督的說話中明白過來的。只有當基督得着榮耀，充滿聖靈和能力，用天上的

榮光和生命，衝破他們心裏的死亡和黑暗，才可以讓他們親自體驗祂還在肉

身時所應許的一切。基督說：「然而我將真情告訴你們，我去是與你們有益

的。」（約十六7）祂教導門徒，他們需要進到一個更至高、更蒙福的境界

。祂又說：「我若不去，保惠師就不到你們這裏來。」所以基督徒必須超越

基督在肉身的同在和教導，才可以得着基督賜給他們的真正安慰和福氣。祂

的門徒必定覺得奇妙。 

領受聖靈的能力，才能為主作見證 

基督在釘十字架前，曾仔細地向門徒解釋，祂給他們的教訓和指引，要

成為祂的靈在他們靈裏的啟示和工作，這種改變是必須的。祂囑咐他們不可

立刻向世界作見證，就是從人的角度見證祂的降生、生平、教訓、死亡和復

活，而是在耶路撒冷等候，直至祂從天上賜能力給他們。祂說：「但聖靈降

臨在你們身上，你們就必得着能力，並要在耶路撒冷、猶太全地，和撒瑪利

亞，直到地極，作我的見證。」（徒一8）到那時候，門徒才能「承擔這新



約的執事，不是憑字句，乃是憑着精意，因為那字句是叫人死，精意是叫人

活」（林後三6） 

聖靈的洗和澆灌不只是理論，而是經歷 

基督說：「約翰是用水施洗，但不多幾日，你們要受聖靈的洗。」（徒

一5）較早時，祂曾說：「在那日，你們會知道我在你們裏面。」那時，他

們才成為神的見證，並福音的使者。在本質上，救恩是指基督降生在信徒裏

面，並且是內在的生命，因此只有「在基督裏，他就是新造的人」，才能為

救贖的真實作可靠的見證。所以無論那個人多麼熟悉聖經的教義或道理，只

能像拾人牙慧，講說一下福音的故事罷了。直至基督的生命藉着聖靈的大能

進入他的心靈裏，並且得以印證驗明，又讓他享受聖靈的內住，才真正體驗

救恩。人不可單憑理性地認同有關基督的傳說，算是認識了救恩的真諦。只

有在生命裏經歷過祂的十字架、死亡和復活，才可瞭解福音的拯救大能，因

為基督救贖工作的真實，並不在乎屬肉體的、有限的和外在的東西—這些東

西非筆墨能描述得清楚—而是關乎屬靈的生命和聖靈的工作；這些都如神的

創造能力一樣，全是屬乎神的。 

基督在信的人裏面活是屬靈的實際 

「若有人在基督裏，他就是新造的人。」（林後五17）「我們原是祂的

工作，在基督耶穌裏造成的。」（弗二10）經文引申說，除了那最初造人的

能力外，沒有別的可以救贖人。「現在活着的，不再是我，乃是基督在我裏

面活着。」只有如這節經文所說的，救恩才會結出果子來。我們每個思想、

言語、行為，都完全倚靠聖靈的幫助，由祂藉着基督的肢體，顯明基督的工

作和話語。有人斷言這種倚靠是不合理的，那麼他們所認同的那種嚴肅、正

統的基督徒，就是那些避免所謂過分偏執的人，他們認為：「並非基督在我

裏面活着，乃是以我自己有限的能力去釐定我生命的標準。」這樣的人，又

怎會相信基督的話：「離了我，你們就不能作甚麼？」 

由於我們將來的境況和所作的事，都要倚靠基督活在我們裏面的靈，每

個真基督徒就必須與保羅同說：「我靠着那加給我力量的，凡事都能作。」



（腓四13）基督曾應許：「我所作的事，信我的人也要作，並且要作比這更

大的事，因為我往父那裏去。」（約十四12） 

抗拒聖靈工作的基督徒團體必然墮落 

因此，若有人只單從知識的角度，藉教條式的見解來得着對救恩的希望

和信心，這就等於在石像上找尋救贖，兩者都算不上對聖經存有信心。凡抗

拒聖靈工作的基督徒團體，不管他們多麼熱心學習純正的聖經教義，只能製

造一個單靠人為力量的宗教。此外，人對神話語所下的定義和規條，其中所

存屬肉體、屬世、自居的狂傲，將慢慢地在他們身上增加，變成屬肉體的智

慧，做出自大而虛偽的事情。這種情形是必然出現的。 

單注重字句，不注重生命，後果可悲 

無論在那裏，那學習字句的熱心，不管是怎麼樣的，本質都是一樣的。

對於基督徒，這種熱心也只能產生類似從前帶給猶太人的影響。古時塑造了

文士、法利賽人、假冒為善的人和釘死基督的人，其後帶來了異端、黨派、

教皇、教皇諭旨、偶像、咒語。在現今的基督教會裏也造成同樣的後果，只

是名目不同而已。羅馬教廷是空洞、拜偶像的宗教，甚至輕看十字架和赦罪

的恩典。木頭和泥土做成的偶像，只能換來教條的偶像。恩典、行為、歸罪

、歸義及揀選，各有其倡議者。他們大發熱心，要維護本身對聖經教義所持

的高見，卻同時叫基督的身體肢離破碎。他們的做法只產生極大的愚昧，造

成弟兄之間多閒言閒語、誹謗、仇視、相爭。這一切竟是奉那位為我們的合

一而祈求的主之名所做的。 

必須有耶穌基督的生命，才可得救 

這種情況必然出現在基督教圈子，除非人與教會都堅守一個聖經真理：

必須有耶穌基督的生命在我們裏面，我們才可以得救。其他的言論都只是空

話，無論那些為聖經的話而爭論的人，屬於那個宗派或何等滿腔熱誠。另一

方面，如能完全掌握這真理中的真理，就能叫神與人和好，讓那些「瞧這個

！」「看那個！」的紛紜意見從此消失，叫人的整個信心回到基督那裏。因

為基督藉聖靈的大能降生在人心的深處，作人的救主。單單這樣的人，聖經

就給了他天天所需的教誨，基督和祂使徒的話如火般燒進他的靈魂。這些話

在他裏面產生了甚麼亮光？並非甚麼見解主張，並非耳朵發癢，也不是一種

不着邊際的慾望，要追求聖經的新教義，或講解經文的新穎解經家，而是擦



亮了神聖的愛，令人恆常的聽從順服那在他裏面的基督和祂的聖靈。只有這

樣，基督和他使徒所教導的話才能造就他。 

基督的靈內住，才能把登山寶訓行出來 

除了藉着基督的靈內住以外，還有甚麼方法，可使人在基督的教訓上與

祂有同樣的思想，或領悟基督信仰的真理？我們必須謹記救主神聖的登山寶

訓，並認同它們；但要把這些教訓行出來，卻需要等到聖靈使基督在我們心

裏成形才可以。「清心的人有福了，因為他們必得見神。」（太五8）這是

神聖的真理，但領受這真理時，心中若不認定「由聖靈重生的人有福了，因

為只有他們能見神」，在神聖的層面上就不會有甚麼益處。人和天使的存在

，除非有聖靈的生命力，否則他們就不能得着真理或生命的福氣了。即使人

能一字不漏地念誦所有聖經書卷，也永遠無法知道其中的真諦，直至他自己

也成為「基督的信，不是用墨寫的，乃是永生神的靈寫的。不是寫在石版上

，乃是寫在心版上。」（林後三3） 

神學家反對非理性的屬靈真理，會受到基督嚴正的定罪 

博學的神學家，對自己在教義上的知識，驕傲地滿懷信心，稱這樣對聖

靈的信心為過分的熱誠。他們反對任何超乎理性的屬靈真理，不願意知道基

督對文士、法利賽人和假冒為善的人所降的禍。正如今日一般人對宗教外貌

和表現的理解，並他們所行的，都會受到基督嚴正的定罪。因為人若不從神

的靈顯出各樣美善和德行，就必從別的源頭尋找另一些美善和德行。但無論

人所指望的是自己的宗教信仰，或是指望撒但，同樣都是神所厭棄的。 

法利賽人被基督嚴斥的原因：以自我為中心，離棄神 

我們神聖的主比喻那些法利賽人的信仰為「粉飾的墳墓，外面好看，裏

面卻裝滿了死人的骨頭」。這宗教既有嚴謹的規範，表面上的形式和運作都

做得很好，又為每個持守這宗教的人所尊崇，為甚麼竟被真理本身指為「裏

面裝滿了假善和不法的事」呢？這只能是出於一個原因：這是個自我的宗教

。每當這個自我有能力，要維護自己的利益，甚至是維護優良的聖經教義，

同樣的法利賽人就仍然在他們裏面活着；這些法利賽人是常被基督嚴詞定罪

的。基督這麼嚴厲責備他們，是因為自我是一切罪的根源和總和。凡說得出



的罪都是以自我為中心。自我是人脫離神的結果：讓撒但的權勢在我們裏面

活着和工作，使人離棄神，就如我們始祖墮落的光景。 

新時代的法利賽人：只講正統教義卻敵擋福音，袒護這舊亞當的本性 

因此，必須補充一點：一個揮着基督旗幟，但其實是自我的宗教，無論

所爭取的是聖經的道理，還是屬世的虛榮和昌盛，比猶太法利賽人都更醜惡

。那不法隱意最高、至終的作為，是叫人為自己、撒但、世界而活，但卻口

口聲聲說自己在捨己，與基督同釘十架，聽從祂的靈引導，與祂一同坐在天

上。這些話都是掩飾罪行。那些吹噓自己在基督裏有屬天的席位，其實卻為

着自己而活的人，雖然他們為爭取正統的教義大聲疾呼，但只是正面敵擋福

音。與基督建立「地位上」的關係，但這關係卻沒有改變人的生命，這樣做

就是否定基督所說的話：「我是（真）葡萄樹，你們是枝子，常在我裏面的

，我也常在他裏面，這人就多結果子。」（約十五5）那活在這棵真葡萄樹

裏的枝子，又怎可以不顯明基督的生命呢？不錯，衡量果子和信心確實有不

同的標準，但若以聖經來袒護這舊亞當的本性，同時宣稱靠福音的話有得救

的信心，說：「我已經與基督同釘十字架，現在活着的，不再是我，乃是基

督在我裏面活着。」有甚麼比這個更可恥、更褻瀆的呢？ 

基督教領袖注重崇拜的禮儀，卻走世人之路，為無神論所恥 

「人若沒有基督的靈，就不是屬基督的。」（羅八9）這話最清楚不過。

但基督教會對持守這話的標準放得很寬，認為這句話只適用於一生中某些時

候和活動。因此我們不難發現，宗教領袖雖然多對教義理解得清楚透徹，但

本身卻是冷漠、難相處的。他們可以採用聖經的話語，講論有關基督的愛，

隨後在他們的生活上卻任意妄為，沒有把在聖靈裏的愛顯露出來。基督徒多

謹守崇拜的時間、地點和禮儀，但當教會的崇拜完畢後，他們便跟不信的人

沒有分別。在生活習慣、使用時間和金錢、關心與憂慮、恐懼和喜樂、嗜好

和娛樂方面，往往無法把自稱基督徒的人從最不信的人中分別出來。他們以

詩歌表達他們對基督的愛和敬虔時，才能稍看出來。無怪乎無神論者會以這

些持守虛假標準的人為侮辱和嘲諷的對象，因為他們視這些人的信仰只如他

們唱詩和禱告時所用的字眼般膚淺。既然新約聖經每一頁都指斥這種生活方

式，如此的宗教又怎麼稱得上是基督教呢？ 



奉耶穌基督的名、藉聖靈的能力向神祈禱，是完全合符聖經真理的。基

督徒怎樣祈禱，也就怎樣過活，因為「你們或吃或喝，無論作甚麼，都要（

奉耶穌基督的名）為榮耀神而行。」（林前十31）因此，要是我們想為主而

活，就必須把整個生命交託給祂，我們行事為人，都應以榮耀神為唯一的目

的和準繩。因為如果基督信仰沒有改變人平凡的生命歷程和行事為人，就對

這人起不到生命的影響。聖經說：「若有人在基督裏，他便是新造的人，舊

事已過，都變成新的了。」（林後五17）這句話的意義何在呢？把智慧的、

莊嚴的、屬天的禱告和敬拜時間放在一個虛浮和愚昧的生命中，實在是最荒

謬不過了。這樣的人頂多只能在唱詩和祈禱時稱得上像一個基督徒，但在生

活上卻像一個無神論者。一個人如果沒有足夠的亮光，知道自我是一切罪惡

的根源和本質，又怎能從這樣一個宗教中看見真正救恩的盼望呢？ 

救主教導眾人的基本原則：與世界分別，走十字架窄路 

我們可稱頌的救主和祂的使徒都完全奉行與生活有關的真理，他們教我

們捨己，天天背起自己的十字架。並要在各種意念和生活方式上與世界分別

出來。要捨棄世物，不沾染罪惡；要拒絕屬世的歡樂，視之為毫無價值的東

西。我們須如客旅般走生命的窄路，恆常禁食、不住禱告、存聖潔敬畏之心

，敬虔度日，是不屬這個世界的人，乃是天國的子民。我們要追求哀禱的福

，有柔和謙卑的心，捨棄富貴和屬世的驕傲和虛榮，抗拒肉體的情慾、眼睛

的情慾和今生的驕傲，不接受別人或這世界給予的榮譽，也不為明天憂慮。

我們的生活完全順服神的旨意，在苦難中喜樂，忍受傷害和侮辱，饒恕和祝

福敵人，並如神愛世人一樣去愛人。我們完全放下自己，投向神和祂的國度

，獻上身體為活祭，作聖靈的殿。這些都是救主教導眾人的基本原則，要使

它成為基督徒的日常生活。因為如果我們要遵行這些準則，這些準則必定要

成為我們日常生活的一部分，不能在別的地方出現。 

倚靠聖靈的大能才能活出基督的生命 

可是，人怎可以靠自己的力量去過這種生活呢？這種生活是聖經裏對基

督徒的操守所定的標準，和神完全的旨意同樣至高，為要使我們在自己所做

的事上彰顯神的榮耀。這是基督活在地上的生命，是其他人無法活出來的。

就像祂是神的獨生子，為童女懷孕所生的。如果文字是說明意義的話，這是

聖經給予罪人的生命之道。惟有倚靠聖靈的大能，基督徒的生命才能活得豐



盛。這點已有充足的證據證明了。並非藉着甚麼教條，而是透過我們顯明耶

穌基督的生命。福音是聖靈的工作，在得蒙救贖的人身上顯明。有些人在言

語或行為上不完全順服基督，又不肯藉着聖靈的充滿並聖靈的大能，讓耶穌

基督的生命在裏面顯明出來。這些人是要建立另一個信仰根基，有別於保羅

所說的：「基督在你們心裏成了榮耀的盼望。」 

 

 

第三篇 

只敬拜字句就容易否定聖靈 
不要單單注意聖經文字，而忽略聖靈的教導 

聖經是神所默示的話語，因此我們必須完全相信、推崇，並嚴格遵守。

由於信心是從聽神的話而來的，而且「義人必因信得生」，所以我們必須謹

記，基督徒生命的根基，在於恆常默想和單純地接受聖經對我們說的每一句

話。但基督在肉身裏的救贖工作，是為後來藉聖靈在我們裏面內住而預備，

所以聖經的教義，只是基督的靈在我們裏面教導和作大能的工時所使用的工

具而已。我們必須慎防輕忽神的道，也不要單單注意文字，而不期望藉着內

住的聖靈來實實在在地活活經歷聖經對我們信仰的教導。若非藉着聖靈的大

能和默示，任何神聖的愛、生命和美善都不能在我們裏面居住或長出來。所

以那些以為可以靠研讀福音書和其他書信而得着這些特質的人，就如猶太人

般愚昧。基督說猶太人不能到祂那裏去，因為他們以為永生只能在舊約裏找

到，並且只有憑着舊約經文才能得着。 

福音不獨在乎言語，也在乎權能和聖靈，並充足的信心 

聖經應受尊崇，因它指示方向，領我們到神那裏去。但基督賜生命的大

能，並不是在希臘文和希伯來文中，而是在於聖靈叫人得生命的大能：因為

「福音……不獨在乎言語，也在乎權能和聖靈，並充足的信心。」（帖前一5

）聖經既然說明神聖靈的大能叫人活，我們卻硬說是出於聖經的字句，這真



是多麼的愚蠢阿！有人力言持守聖經無誤的默示，然而實際上聖經的教導卻

一直被他們曲解。因此，很多人一邊自稱對聖經話語中的教義理解透徹，一

邊卻拒絕聖靈在他們的內在和生活裏工作。事實上，他們極力學習和維護的

經文中，即使最顯淺的內容也針對他們這種不正確的做法。 

聖經學者和傳道人鼓吹錯謬理論：只注重字句，卻否定聖靈的啟示和運行 

一些偉大的聖經學者和傳道人都以既可憐又可笑的理論，鼓吹這種錯謬

。他們斷言神現在只透過聖經與人溝通，他們以一套完整的正典聖經為理由

，否定現在聖靈的啟示和相交仍能在人的魂和靈裏運行。把他們的教義放在

經文裏看，便知道是對是錯了。主說：「我去是與你們有益的，我若不去，

保惠師就不到你們這裏來。」他們意思是：「我不再以聽得見的話來教導你

們，是與你們有益的，好使你們在文字上看見這些教訓；因為倘若我離去，

我就會賜下文字，領你們進入教義的真理去。這些真理，如果只出於自我的

口，你們就不能從文字上看見。這是將來住在你們裏面的屬天保惠師，是你

們可從它得着最大的光照。」按照這些教師的意思，耶穌和我們的相交，並

不是指聖靈向我們的靈顯明基督，以及祂在我們生命中工作，而是以這些字

句為保惠師，在字句上下功夫就能奇妙地明白聖經字句。 

人對希臘文和希伯來文的知識，不能替代默示聖經的聖靈 

這種理性的看法，只給極端狡猾的學者機會，誇耀希臘文的知識和天生

過人的記憶力。對聖經的研究能帶來甚麼益處呢？無論是用歷史、理性或文

法的方法來學習聖經的話，就如對數學或文學的知識一樣，都不能除去人生

命裏屬肉體的本性及行為。現在聖經是完全的，但文字的完全足以叫我們得

着救恩麼？「除了神的靈，也沒有人知道神的事。」若沒有聖靈的啟示，人

對聖經的知識，都只會是自己腦子裏的意念而已。昔日聖靈教導使徒成為活

的典範，去活出他們被默示寫下的教訓；今日，我們也需要聖靈同樣的工作

，因為我們再沒有別的方法，可以知道原初信徒如何每日真實地經歷基督的

救贖。 

不過，我們常以為聖經學者都有屬天的知識，對聖經每一章每一節都瞭

如指掌，就如博學的哲學家可以隨時解答任何關於柏拉圖（Plato）或亞里士

多德（Aristole）作品裏的問題一樣。由於神職人員都接受過指定的神學教育



，所以人人都以為他們有足夠資格作神昔日從上頭授予使徒能力所能作的事

奉。這種富學術性的文字崇拜，大大抗衡聖靈的工作，同時使人看不見那活

潑的事實，就是福音叫凡相信的人所要接受的。在教會裏，信徒對希臘文和

希伯來文知識的尊崇和追求，會使他們相信，如果能夠背誦所有聖經書卷，

便具備保羅那樣的屬天生命。事實上，除了缺乏聖靈的福音字句外，這人還

擁有甚麼呢？即使他懂得字句的希臘原文，又能全面掌握古時文字的優美文

法和含意，這又有甚麼益處呢？雖然他在文字上有透徹的認識，但卻不能明

白福音的真意，除非他親身經歷聖靈同在的啟示和賜生命的大能。 

猶大認識耶穌，並曉得耶穌自開始傳道直至被釘十字架前的一切言行。

他知道與主同坐席是怎樣的；從祂手中接過酒和餅來分享，並得蒙祂的祝福

時，是怎樣一回事。但從真理的實質看，他可以說是一無所知，對基督的認

識不比彼拉多或巴拉巴多。我們對基督所有的認識，若不是從內住的聖靈給

予的屬天啟示，就必如猶大對基督的認識般貧乏和無用。 

彼得認耶穌是基督，神的兒子。他並非單憑對基督所說的話和所行的神

蹟認識祂，而是從我們這裏所持守的屬天啟示而來的。這豈不是基督所說：

「這不是屬血肉的指示你的，乃是我在天上的父指示的」（太十六17）麼？

保羅也說過類似的話：「血肉之體，不能承受神的國。」（林前十五50）血

肉之軀可以對基督說：「請拉比安！」與祂親嘴，然後出賣祂。然而，若不

是被聖靈感動的，沒有人能稱耶穌為主。 

在四處的教會裏，都有一些屬血氣的人，他們唱誦對耶穌的愛，又口稱

祂為主，但自己卻出賣了主耶穌，把祂所給的生命交給世界了！既是這樣，

屬神的啟示遠勝可憐無力之字句，就不容置疑了！不冷不熱的背道光景不能

在基督的旗幟下得着掩飾，除非我們對福音字句的崇拜否定了福音的能力。

現在人們多看重聖經教義的正確解釋，卻忽略在日常生活上見證福音。這種

情況，完全由於我們假定聖靈在默示使徒和先知寫下聖經後，就不再向今天

閱讀這些神聖真理的人，給予同樣必須的啟示和光照。 

稱耶穌為主，是不單在言語上的。因此，今天很多基督徒崇拜聖經的字

句，是何等抗拒聖靈哩！基督信仰只有空虛、無力的聖經教義知識，而不是

真理本身，使到黑暗、迷惑、死亡籠罩整個基督教；基督的福音信仰本來就



是聖靈的工作：它只有一個生命，就是神的生命，藉着神性的本質在信徒心

中長出來，並滿有生命力。它是唯一的光，就是神的羔羊。若不是屬乎這個

生命、從這個生命而出，並由聖靈在心中掌權的，無論冠以何等崇高的名稱

，只不過像世界歷史上的淵博知識一樣，與福音扯不上半點關係，也對人類

最終的結局起不到甚麼影響。 

 

 

只有基督的生命藉着聖靈的大能運行，才能使人進入真理的實際 

「願祢的國降臨，願祢的旨意行在地上，如同行在天上。」（太六10）

若天國不是指神在天上受造物面前展示祂的本體和作為，又是甚麼呢？若然

神的聖靈不是天國子民的生命、能力和動力，神的旨意又怎能成就呢？我們

每天都誦讀以上的禱文，但（想是為着純正教義的緣故吧）所傳講和所寫的

都與我們的禱文背道而馳。只有讓基督的生命藉着聖靈的大能在這必死的身

體上顯明出來，才能叫我們的禱告成就。神的國可在那裏掌權？只有在其他

勢力都滅絕時，否則，祂的旨意怎能成就？只有當聖靈在人裏面執行神的旨

意的時候，神的國才能在人心中真正的實現。 

過分注重字句，常使人為自己的純正教義而驕傲 

那麼，文學、語文和講道技巧上的豐富知識，能在這國裏有甚麼作用呢

？這些知識在天國所能作的，就如其對死人復活所能作的一樣。天國所要成

就的，是叫人從罪的死亡中復活，進入屬神的生命。所以耶穌使瞎子開眼、

潔淨患麻瘋的人、趕鬼和叫死人復活的能力，都是為這神國的福音而作的。

對於出自恩典的每件最小的工作，神都必親自成就，就如對待最偉大的神蹟

一樣，因為每件出自恩典的工作，都有勝過本性和罪的能力，就如叫死人復

活時的一樣。熱衷於研究聖經字句總不能使人與神的性情有分，只會驗明人

的墮落光景，他因字句學問而心高氣傲，使他看不見自己對聖靈同在一無所

知，也沒有經歷祂的真實。人會以為自己的純正教義而驕傲，但聖靈不能同

證他生命上的污點。 

高舉聖經字句的學問，如同吃分別善惡樹果子，使教會從福音中墮落 

自負的人會互相稱許對方精通語文和聖經歷史，或善於分析教義，以為

在天國必有大權和崇高的地位。如果那些目不識丁的漁夫憑信心，在短短幾



年間建立了教會，那麼他們的貢獻就比數百年的學問更大了。這樣，我們便

會明白，信靠人的智慧和有關聖經字句的學問，已使教會從起初的福音中墮

落，像亞當吃了分別善惡樹果子後墮落一樣。聖經教師和宗教領袖如果憑學

術成就和講道技巧賺得教會裏重要的位置，他們與地位低微之人的分別，就

如蛇與田中猛獸的分別一樣，只是他們會更加狡猾。那古蛇就是這樣狡猾地

提拔了他很多的跟隨者，在虛假自稱的教會裏，成為位高權重的人。 

在今日教會墮落的光景中，聖經學者四處用自己天生的智慧，作所假定

的事工。傳道人和教師都利用講道技巧講述福音的奧祕，好像神的國就是一

個在乎言語的國，而不是三一神在人的魂和靈裏的內在工作。保羅說，神的

福音並非單單在乎言語，也在乎聖靈的大能。但這些人自稱傳講保羅所傳的

福音，卻又背棄他們所知道的聖靈大能；於是他們口裏的福音只是賣弄詞藻

的玩意，他們只常學習新的講道方式。他們維持一種敬虔的外貌，卻背了敬

虔的實意。真理在他們手裏不再是真理之靈的利劍，而是乖巧的辯說。這樣

，在這些自稱是摯友之人手中，神活潑的道已名存實亡了。 

只在字句上兜圈子，是叫人死 

這些人解釋神的道時，往往不會表現明顯的欺騙或不信。他們常極小心

地「按着正意分解真理的道」，而且以第一時間指出其他對聖經不太敏銳的

人在教義上的錯誤。他們對教義字句所謂純正的觸覺，使他們看不見自己需

要聖靈在日常生活中真實而恆常地工作。對他們和他們的追隨者來說，神的

國已經不是生活的義、得勝的平安和在聖靈裏持續及滿溢的喜樂，而只是在

乎教義上的教訓和創新的詞句而已。這個重教條的國度只有憑字句的定義和

辯論來維持；因此使徒保羅的忠告是實在的：「那字句是叫人死，精意是叫

人活。」 

聖靈是叫人活 

耶穌說：「我對你們所說的話，就是靈、就是生命。」若有人從基督的

話中製造死的字句，他就不再懂得如何在基督的教訓中有活的經歷。當對聖

經產生一種渴求，需要以神的神聖性情，藉着聖靈去滿足和賜福時，字句就

不會叫人死亡，而是直接領人進到生命去。 



聖經的一切道理和教訓只有一個使命，就是呼召人來到基督面前。基督

說：「凡勞苦擔重擔的人，可以到我這裏來，我就使你們得安息。」這位升

天的基督，祂是本乎神，神又使祂成為我們的智慧、公義、聖潔、救贖；祂

的生命必要活在我們裏面，成為我們的一切，否則，祂的話只會是我們耳邊

的聲音、擦過腦海的意念，我們的心依然沒有祂的生命和大能。有一點是人

所皆知並傳揚的，就是聖經說：「人有了神的兒子就有生命，沒有神的兒子

就沒有生命。」（約壹五12）只有「神的震怒常在他（沒有神兒子的人）身

上。」（約三36）如果那活的道—基督—不在我們靈裏深處作主，祂說的話

只能叫我們在那將要來到日子被定罪。我們對教義的字句愈熟悉，我們的審

判就會愈重，因為我們常輕視這些話語的真實；我們口稱持守這些話語，但

我們的生活卻背棄了它們。 

經歷神的基督徒被惟理派指摘為「狂熱主義者」 

由於聖經的文字一直以來都被納入知識和理性的範疇，以致在惟名的教

會中，已經不再區分字句的見解與活潑的、屬神的知識了。要是有一個醒覺

的基督徒，指出每日經歷神，比學者所能認識的字句和意思更有用、更重要

，那麼，不管他是教士還是平信徒，便立刻有人起來指摘他為「狂熱主義者

」。對這樣指摘的人，使徒寫下的話：「那精意是叫人死，字句是叫人活」

，是最好的提醒。 

博學的神學家妄論聖靈工作已過時 

博學的神學家為了維護自己內心缺乏聖靈的火熱，就解釋原初使徒和基

督徒的教訓和德行為認識神的古老方法，今天已不合時宜了；原初的基督徒

確實顯示出他們被聖靈充滿，但這只是那個時候的事，到聖經正典寫成，便

有足夠的文字資料給學者研究和教導別人。 

惟理派的盲瞎和背道 

看哪！人類的理性何等愚昧！如果人們認為神的靈在昔日所行的大能和

光照沒有在今日施行的話，那麼，除了舊人屬肉體的工作和屬世的智慧外，

前人還留給我們甚麼呢？基督的教會豈不成了文士和法利賽人的國麼？ 



對於那些追求字句學問的人，基督說：「你們以為內中（聖經中）有永

生，給我作見證的就是這經；然而你們不肯到我這裏來得生命。」（約五39-

40）如果不是要藉着聖經字句，到達被釘死的救主那裏得着生命，那麼，研

讀經文、認識裏面的字句，都是無益的。基督重生了我們，把生命帶到我們

裏面，祂自己就是我們的救贖、稱義和榮耀的盼望。基督所指出的是：「人

若不重生，就不能見神的國。」「我來了，是要叫羊得生命，並且得的更豐

盛。」 

整本新約聖經都見證每個真基督徒，必須像原初的基督徒一樣，有聖靈

居住在他們裏面。而且新約裏沒有任何一段經文顯示基督有意讓聖靈的恩賜

、工作和大能在教會中消失。事實上，基督說過：「我實實在在的告訴你們

：我所作的事，信我的人也要作，並且要作比這更大的事……。」（約十四12

） 

基督從未吩咐門徒在耶路撒冷等候，直到他們得到教育或學問，這是很

清楚的事實。那麼，基督說：「父就另外賜給你們一位保惠師，叫祂永遠與

你們同在……祂要引導你們明白一切的真理」時，所指的保惠師也絕不是聖經

完整的文字。只有基督的降臨應驗了律法和先知書的預言；而聖靈的降臨，

也應驗基督的福音，在我們心裏和生活上大大作工。惟有這樣，才能讓我們

得着聖經，教導人去得着生命和一切。 

 

 

第四篇 

世上的智慧否定聖靈 
主耶穌讓我們走有信心的小孩子之路，不走智慧路 

耶穌說：「父阿！天地的主，我感謝祢，因為祢將這些事，向聰明通達

的人，就藏起來，向嬰孩，就顯出來。」（路十21）那精通教義的專家怎樣

看這句話呢？他們費盡力氣，鑽研一切學問，為要成為世上最有智慧的人，

但他們絕不願意成為有信心的小孩子，讓天父把福音的奧祕向他們啟示。因



此，他們把自己和其他人都摒諸天國的門外，從生命樹轉向那生出罪和死的

樹去，就是從前那棵在伊甸園中稱為分別善惡樹的。若有人以為智慧、語言

技巧或人類智慧，是獲得屬靈知識的正確方法，其實大錯特錯。有些人為了

名聲，出賣自己與重生俱來的權利，即屬靈的光照，使自己成為鳴的鑼、響

的鈸。 

保羅傳道不用智慧委婉的言語，乃靠聖靈和大能的明證 

保羅說：「我說的話、講的道，不是用智慧委婉的言語，乃是用聖靈和

大能的明證。」（林前二4）保羅說這話，是否要讓無知和黑暗去蓋過真理

的光，使教會失去所有據點，以致無力招架懷疑主義的攻擊？當然不是！只

因為這是他的見證，他才對信神的人說：「我……用福音生了你們。」（林前

四15）並說：「叫你們的信不在乎人的智慧，只在乎神的大能。」（林前二

5）他也說過：「你們學基督的，師傅雖有一萬，為父的卻是不多。」（林

前四15）許多人吹毛求疵，銳意解釋教義，斟酌經文字句含意，但極少人被

聖靈使用，帶領人到神的國得着新生命。 

保羅說：「我……傳福音，並不用智慧的言語，免得基督的十字架（在猶

太人為絆腳石，在外邦人為愚拙）落了空。」（林前一17-23）如果保羅那時

着手撰寫多冊暗晦不明的神學論文，只有博學的人才看得懂，那麼，還有誰

說：保羅只知道基督並祂釘十字架呢？又有誰說保羅傳講福音，只靠聖靈的

大能，不靠智慧的言語呢？保羅教訓人，他已經與基督同釘十字架，也為祂

丟棄萬事，看作糞土，好曉得祂復活的大能。若然上文所說的學術研究和神

學系統真能教人進入神的國，那豈不是公然推翻保羅的教訓麼？ 

學者迷路 

學者四出搜羅福音的精妙見解，真是愚不可及！只要他們肯回想或留意

一下，基督和祂的使徒曾提及聖靈並祂工作的說話，那怕只是一句，都不會

使他們陷於迷惑和徒勞之中。保羅說：「除了神的靈，也沒有人知道神的事

。」（林前二11）這豈不是關鍵所在麼？這豈不是證明，除了在人裏面居住

和工作的聖靈外，沒有任何人的學問或本質能使人認識重生的意義，就是「



一切都出於神，祂藉着基督使我們與祂和好」（林後五18）麼？人若能完全

放下自我，背起十字架跟隨基督，就曉得基督的旨意和心腸了。這人能勝過

世界、死亡和陰府權勢，正如基督已經勝過了它們一樣。對他來說：基督就

是復活，就是生命。他要和保羅一樣，知道當復活的基督進入人心，在他裏

面建立天國時，其他一切的知識都會被視為糞土，給丟棄淨盡。 

只追求希臘文文法和地上學府的最高才華和榮譽，是背離了生命之道 

雅各說：「各樣美善的恩賜，和各樣全備的賞賜，都是從上頭來的。」

（雅一17）但是，若有人尋求在希臘文文法和地上學府的最高才華和榮譽，

他豈不是在否定雅各的話麼？雅各又說：「你們中間若有缺少智慧的，應當

求……神。」（雅一5）雅各並不是說應當求這個或那個偉大神學家。很多人

渴望得着宗教學者的淵博智慧，以期獲得學歷資格作基督群羊的牧人。在現

今的宗教界，這些學者正享負盛名，但卻與博學的亞里士多德和超凡的西塞

羅（Cicero）一樣，無法在福音書裏佔一席位。而那些仰慕他們智慧的人，

卻期望他們做那十二使徒都做不到的事。 

保羅指摘人用智慧的言語傳福音 

如果有人發現，智慧的言語、天賦的才智和想像力是傳講福音所必須的

，但保羅卻又特別指摘這些東西，那麼，保羅的福音工作幹得很差勁麼？可

惜。這些東西本身是對立的，一方面要放下自我，另一方面卻要滿足自我。

人若認識福音救恩的真理，就知道必須放棄天賦的智慧，正如放下天生的愚

昧一樣。其實，智慧和愚昧是一樣的，只是名目不同而已。人類墮落之後，

其智慧便落到一個十分可悲的地步，故此人必須更加放下自我。凡相信這道

理的人，就不可忽略兩點：（一）我們的得救完全在於從自己或本性中給拯

救出來；（二）除了神奇妙不可言喻的屈尊，在肉身顯現，取了人的樣式，

成為降世的神人基督耶穌之外，我們就沒有救恩了。 

人人必須上的生命課，惟理派領人入岐途 

於是，這位救主便對墮落的人發出第一個不可更改的呼召：「你們無論

甚麼人，若不撇下一切所有的，就不能作我的門徒。」（路十四33）主又說

：「我心裏柔和謙卑，你們當……學我的樣式。」（太十一29）對於那些渴慕



和愛這亮光的人，這是何等大的亮光阿！墮落本性的惡全在於自我；放下自

我可使我們得救贖；我們的救主是謙卑的，只有在祂裏面才能找到謙卑和捨

己。因此，必須讓基督住在我們裏面，否則我們便不能得着，更不能認識這

個救恩。 

這是人人必須上的生命課，那學得好的，便是有真見識的了。可惜，多

少人窮一生精力研習聖經的話，卻從不曉得基督的謙卑—它生發基督的心，

使墮落的人回轉成為神的兒子！他們獲得由最有名的宗教學府頒發的學位，

但他們對基督的靈的認識卻少得可憐！那些自稱為羔羊教會的地方，充斥着

不少愛爭論的人，他們世世代代的聯起來支援、捍衛一套的見解、教義和慣

例。信徒十分樂意奉行這些東西，因為它們並不要求他們捨己，也不用他們

學習謙卑。這是何等矛盾的情形呢？ 

聖經學者在錯謬的神學系統下受教，是受虛榮的蒙蔽 

聖經學者多在錯謬的神學系統下受教育，但為甚麼他們還樂意為這些錯

謬爭辯呢？只因天賦的才華和人類智慧只能倚靠那古舊分別善惡樹上騙人的

果子來餵養。以為跑到希臘文和希伯來文學府讀書，就可以學會怎樣除去亞

當的罪性，並換上基督的樣式；這對於人的需要和基督的救恩，是何等的無

知之舉阿！我們尋求聖經字句上的學識，藉以遵守基督的吩咐，其實是極荒

謬的想法！從前為甚麼那些有學問、驕傲、虛榮的希臘人，不能謙卑的服在

十字架下呢？只因他們自幼培養的虛榮蒙蔽了他們，就像從前猶太文士和法

利賽人被字句知識所蒙蔽一樣。今日的教會情況也是如此。 

 

 

基督徒只渴慕聖靈啟示的真知識，教會就成了神的國之實際 

歷代以來，這種靈性上的瞎眼，使神對墮落的人所施的恩被誤解和攻擊

，其原因是甚麼呢？看看人起初所犯的罪，事情便一目了然。如果夏娃只渴

慕從神來的知識，伊甸樂園仍會是她和後裔的居所；同樣，如果基督徒只渴

慕從聖靈啟示的知識，今日教會就成了神的國和聖徒相交的地方。這樣，基

督徒便只認識基督一位主。只有向自己死，讓神的基督在我們心裏成形，使

亞當墮落的子孫得以成為神的兒女，救恩就在他們身上生效。 

今日教會滲入了世上的智慧，走亞當夏娃的老路 



可是今天的教會—基督的配偶，已經滲入了敗壞、罪惡、死亡和世上各

種的邪惡，正如昔日在伊甸園中進入亞當的配偶夏娃裏面一樣。方式一樣，

引因也一樣：渴慕神的靈啟示以外的知識。這是那蛇向人所發的聲音，正中

牠當日在園裏向夏娃所施的欺騙技倆。這聲音持續，展示和介紹那棵在人裏

面不斷發旺，長出人類智慧、堅持己見、自高自大的樹，就是夏娃在伊甸園

中看見那棵悅人眼目的樹。人們被他們對人類智慧和知識的愛慕所蒙蔽，以

致察覺不到自己其實正在吃那禁果，希望吃後得着知識，結果要繼續面對死

亡，繼續與神隔絕。所羅門說：「神造人原是正直，但他們尋出許多巧計。

」（傳七29） 

那些擅長於堆砌詞藻字句的巧匠、言論代理人、人類理性的崇拜者和所

有熱心建立宗教系統的人要知道，在神的事上渴求學識和智慧，及因此而生

的驕傲，都使他們對神的真理變得愚昧無知。人人都要留意這個警告：保羅

所丟棄「世上的智慧」，正是那引誘夏娃的古蛇在人心裏所發動的。世上的

智慧對教會所作的，就如從前人在神的樂園因渴求知識所作的一樣。「耶和

華阿！請說：僕人敬聽！」（撒上三9）這是人得着屬靈知識和美善所應持

的態度。若存着任何別的態度，就等於向已死之物求生命，或向只有石頭的

人求餅一樣。 

研究聖經原文的專家不回轉變成小孩子的樣式，斷不得進天國 

那熱衷宗教學派理論和見解的人，對上面所說的可能會感到奇怪，其實

這只是說明基督的話：「你們若不回轉，變成小孩子的樣式，斷不得進天國

。」（太十八3）有學問的講道家、聖經邏輯學家，和研究希伯來文、希臘

文及亞蘭文的專家，可否因這方面的成就，使他們降卑成為基督天國裏的小

孩子？如果可以的話，即是說有人為得着世上一切財富而努力工作、籌算和

爭取，然後為跟隨基督放棄一切，是不為「那必壞的食物勞力」（約六27）

了。那麼，請給我找一個學識淵博的人，其學問有如羅馬教廷的藏書般豐富

，為要得着福音的珍寶放棄一切，即使他像米達斯國王（Midas）那般富有

，也在所不惜。 

用世上求學問的方法，對待聖靈的事是愚昧而有害的 



讀者不要誤解，我不是在反對人類所有的文學、藝術和科學知識，也不

是希望世上沒有這些東西。我對文學、藝術和科學的態度，如對世務一樣。

我所針對的，是信徒用世上學者尋求學問和智慧的方法，去對待聖靈的事。

這是愚不可及和無益的。在這一點上，所有博學的基督教界人士，包括天主

教徒和更正教徒，都圈在其中。他們博學多才，思維敏銳，但互相指摘，說

對方落在敗壞和虛假的福音中。那些指摘天主教的邏輯和論據存着愚昧和錯

誤的人，有整個更正教支持他們；而那些以同樣理由指摘更正教的人，則有

更多的天主教學者肯定他們。但那存單純信心的孩子，不是盲目追求宗教的

無知者，因為他們避開天主教和更正教當中出自人的學問，看其為死亡和滅

亡的源頭。事實上，世上所有教會的學問都證明他們是對的。 

生命的路 

我們豈不應當尋找一個比人類學問更堅固的根基麼？首先要想想墮落的

人真正從罪中得釋放，必須（一）要有全然像小孩般的信心，相信基督為人

死而復活所成就的救恩；（二）完全順服，並單單倚靠聖靈在人裏面不竭的

工作。藉着聖靈，基督成為我們不滅的光、師傅、引領和永生的能力，使我

們活出各樣美善，就是基督在肉身時所行的美善。除此以外，不管人怎麼說

，都不過是枯死的枝幹而已，是舊人用盡方法去重新創造自己，都是徒然無

用的。然而福音所說的、所教的，就是人全然捨己（即背起十字架跟隨基督

），好使新造的人（即基督活在我們裏面），達到與神有生命聯合的純潔、

完全境地。 

離開了真正的救恩，基督教外面工作的輝煌，人心仍與永生神隔絕 

如果所有基督徒都忘記或離開了這真正的救恩，或不信基督的十字架和

基督的靈，那麼，即使到處都有教會、傳道人、禱告、聖禮，結果只會出現

一個充斥着異教歪行的基督徒王國，人們只口稱相信使徒信經和聖徒相交的

觀念。各處的基督教界都見證這個可悲的事實。其實誰都知道，在基督教的

圈子，包括天主教和更正教當中，人性的敗壞、驕傲、憤怒、嫉妒、惡念、

自私、偽善、虛假、咒詛、讒言、假見證和欺騙行為，以及各種荒宴、戲語

和俗世娛樂等慾望的放縱，都不比世上的為少。如果以簇新華麗的教堂、小

禮拜堂、聖所、宣教中心，人數加增等來衡量進步，而人的心仍然與永生神



隔絕，這真是虛空阿！好吧，即使整個世界的人都成為信徒，加入基督教；

即使人人都成為更正教或天主教的會友，每個主日誦讀信經，他們這樣做，

其實等於參加哲學學會或宗親團體，都不能把神的國帶到人中間。 

一位畢業神學生的經歷 

為說明我所闡明的道理，現在就讓你們看看一位朋友常浩鶴（

Academicus）的經歷： 

（1）眾說紛紜 

我取得大學學位後，便請教幾位大神學家如何讀好神學。他們提議我做

的事，多得半天也講不完。 

其中一人告訴我，希伯來文就是一切，如果能看懂用希伯來文寫的舊約

聖經，它便成為一本通達的書。他向我介紹了一大堆讀希伯來聖經用的詞典

、評注和注釋。另一位則嚴肅地指出，只有希臘文聖經才是最好，因為它糾

正了許多希伯來文聖經裏不善之處。他也向我介紹了很多維護這種講法的學

術書籍。 

幾位在教會裏德高望重並作領袖的朋友告訴我，教會歷史是最有用的。

他們說，我必須從最原初的教父開始，把歷世歷代的教父事蹟讀得滾瓜爛熟

，並要努力研讀和背誦羅馬國王的生平，因為在他們的日子裏，教會給注入

了亮光。然後，必須追溯過往所有宗教會議和各年代寫成的正典，使我得以

親眼看見天特總會的驚人醜行。 

另一位神學家對古時的事物沒有多大興趣，但卻熱衷於理性的基督教義

。他說只須回到宗教改革神學去，其他可以一概少理，他又認為加爾文（

Calvin）和克藍麥（Cranmer）都很偉大；祈寧窩（Chilling Worth）和洛克（

Locke）的著作應常常放在桌上；又應購買整套反對英王詹姆時期天主教教義

的學術著作；又要熟讀波義爾先生（Mr. Boyle）和梅雅女士（Lady Moyer）

的講章。這樣，他肯定我足以對抗今天最大的敵人。他提醒我，那大敵就是

天主教教士和現代的自然神論者。 

我的老師是個很重視崇拜禮儀的人。他希望我搜集古時崇拜禮儀的藏書

，並研讀所有研究這門學問之作家的著作。他指出，這些作家為數不少，而



且學問淵博。他花了多年時間研究這些禮儀，現在已掌握清楚崇拜禮儀在甚

麼時候加入若干細節，或廢掉另一些細節。他有一位朋友遠渡重洋搜集古時

禮儀的手稿。漸漸地，他懷着極度關注的態度：「我懷疑現在我們領的聖餐

是不完全的，因為聖杯裏的酒沒有混入一點兒……。」 

又另一位博學的朋友告訴我：《革利免憲法》（Clementine Constitution

）是書中之書，新約裏所有散亂的內容都重新按次序和格式整理妥當。雖然

他不會贊成克拉克博士（Dr. Clarke）和韋斯頓先生（Mr. Whiston）的主張，

但如果我能謹慎地翻閱亞流（Arian）和索西奴（Socinian）派作者的著作，

對我將會有幫助。 

最後我還請教了一個人。他建議我去瞭解所有關於異端興起和發展的資

料；異教徒的生活和特性。他說，這些歷史資料把事件濃縮了，把對與錯放

在一起來分析，但那短短幾頁紙的資料，可能需花上好幾年的工夫才能彙集

起來！他又要我設法通曉善辯的作家和主要的神學家的著作，因為他們常把

事情尋根究底，仔細剖析每一點的好與壞，並讓人知道二者其實是可以很接

近的。他說，到我在牧區當牧者時，這學問將大派用場。 

（2）捷徑—回到原初 

我盡力依照這些顧問的說話去做，每天大清早便亮着燈看書，直到深夜

才把它熄掉。就這樣，我埋頭苦讀了好幾年，直至我第一次遇見魯實仁（

Rusticus），他看見我的生活方式，便對我說：「即使你活在1700年前，你所

站的土地和我的仍是一樣吧。我不識字，故此，雖然這累萬盈千的教義爭論

書籍在這1700年間寫成並積聚，但對我卻毫無意義，就如從沒有出現的一樣

。如果你真的活在那個年代，你也會和我一樣逃過這些著作，因為即使你是

個好讀者，這些書在當年根本還未面世。你可以看自己是個原初教徒，活在

這些著作之前，像原初基督徒般愛主，你便不用這麼勞苦了。」 

想深一層，我難以形容率直的魯實仁這番簡單的教訓對我的益處有多大

。在這1700年裏，基督教圈子出現了各種各樣的見解、教義、爭論、異端邪

說、宗派和教會，要通曉這一切的知識，是何等艱巨的工作阿！要認識基督

大能的真實，如何把人從邪惡和屬肉體的血氣、死亡和陰府權勢中拯救出來



，成為傳講重生和屬天生命的人，又是何等偉大的工作阿！因為這是基督的

神聖工作，而魯實仁只是一位真正能幹的牧者，可以在自己的靈魂裏忠實地

見證基督神聖的工作。 

我要知道，這一大堆暗晦和棘手的見解、事實和意見紛紜的學術問題，

現在對我來說，並對我的救贖、我對基督的渴慕和神聖靈的同在，都不具意

義了，就像從未出現過一樣。可是，我仍舊盲目地學習，以致無暇思想這麼

簡單的一個道理。 

（3）感悟 

事實上，我並沒有看完所有神學書籍，但我只尊重那些人，他們啟發我

深深覺悟耶穌基督藉聖靈的內住和工作在我裏面作成的能力和救贖。即使從

這些書裏面，我也不會再求些甚麼，只在禱告裏祈求神：怎樣使自己憎惡並

抗拒本性中的惡；怎樣全面地活出在自己裏面藉超然的重生帶來的屬神生命

。因為除此以外，一切都是無用和愚昧的。在使徒時代的教會，信徒並不追

求文字上的智慧，也不尋求與世界為友，因為世界是與神為仇的。在這新生

的教會裏，那在伊甸園的生命樹再次生根長大，使人彰顯榮耀和美德。在今

日的教會裏，生命樹被視為極端分子幻想出來的食糧，為人所鄙視；相反地

，那死亡之樹，就是那棵分別善惡樹，為教士和人們所心悅誠服，人人認為

對信徒多有好處的。卻恰如從前對住在伊甸園的人所作的破壞一樣厲害。事

實上，屬世的智慧和方法，開啟了簡單的福音教義和聖經文字，因此現在人

人都認為這些智慧和方法是使人回轉歸向神的有效途徑；但在昔日，它們卻

都被證實是叫人離開神、轉向世界的黑暗力量。很可悲的是，這藉聖靈的工

作使人得生命的福音，已經變成一種文字學問，只會帶來死亡。 

 

 

第五篇 

聖靈不斷的啟示 
除了神的靈，沒有人知道神的事 



「除了神的靈，沒有人知道神的事。」今日若沒有聖靈的光照，儘管這

人可能是絕頂聰明或受過良好教育的，神的道對他來說，都只是死的文字。

神的事「惟有屬靈的人才能看透」，因此「屬血氣的人不領會神聖靈的事」

（林前二14）。「只有神藉着聖靈向我們顯明了」（林前二14），這清楚告

訴我們：當日聖靈必須啟示聖經的作者，如同今日需要向讀者顯明聖經的真

理。若沒有聖靈的啟示和大能，那些人就不會「被聖靈感動說出神的話來」

寫下聖經，而在任何一個世代裏，也不會有人經歷聖經應許的實在。所以如

果說因為聖經已經寫成了，我們不再需要聖靈像以前一樣在人裏面行奇妙的

作為，這就等於文士和法利賽人般瞎眼，也會犯他們所犯的錯，因為當我們

否定聖靈現在的啟示，便使聖經淪為看重文字的文士之知識範疇了。 

正確研讀聖經的路 

聖經記載人的歷史是神正確無誤的指南，把尋求神的靈帶領到救恩那裏

去，就是聖潔的神為罪人預備的。但聖經只能指引人進入與神的生命關係，

就是那只有聖靈才能賜予的，因為聖靈在人心裏的實際工作，跟這些工作的

記載是截然不同的。我們的主說得很明白：「只等真理的聖靈來了，祂要引

導你們明白一切的真理……因為祂要將受於我的，告訴你們……將一切的事指

教你們。」因此，我們必須以禱告的心研讀聖經，信靠聖靈在我們裏面的工

作，把聖經的真理變成我們心裏面活潑的道。 

我們若是靠聖靈得生，就當靠聖靈行事 

人類唯一的救主耶穌基督說：「我就是道路、真理、生命，若不藉着我

，沒有人能到父那裏去。」可是，若有人以為自己能夠單靠腦子對這話的認

識，或憑自己的喜好傳講動聽的道理，就可以有從神而來的生命，走在筆直

的窄路上，那麼他真是自欺欺人了。對於那些長出「道的種子」而重生的人

，沒有聖靈運行在他們生命裏，使之成長，到那日，基督會說：「我不認識

你們」。因為誕生只是生命的開始，我們藉神的道而生，祂的道就成了餵養

基督徒的必然食糧。既是如此，為了使基督徒得以成長，聖靈必須在那些從

聖靈而生的人裏面繼續工作，把神的道光照、應用在人的心內。 



基督對尼哥底母說的話，叫我們清楚知道，除了那從上頭而生的，沒有

人可得永生。這完全證明聖靈不斷的啟示是必須的，因我們是由聖靈而生的

，所以可靠聖靈生活和行事。保羅說：「我們若是靠聖靈得生，就當靠聖靈

行事。」又說：「凡被神的靈引導的，都是神的兒子。」這裏豈不是清清楚

楚的告訴我們，被聖靈引導和從聖靈而生是同樣重要的麼？因此，我們需要

聖靈不歇的啟示，與我們需要重生，道理是一樣的。聖靈的啟示是人屬靈生

命裏唯一的能力，並維持這屬靈生命的唯一方法。 

追求人類的智慧，逃避神的靈在他身上的工作是愚昧的 

若有人以所有出自人類智慧和學問的詭辯，去逃避神的靈在他身上所作

即時無間的工作和掌管，這人真是愚不可及！他沒想到，神不在的地方，便

有魔鬼；同樣，沒有聖靈掌管的地方，便會充滿屬肉體的行為，即使這人所

講論的盡是屬靈和與基督徒有關的事情。我說講論，是因為屬血氣的人最多

只懂得講論聖經字句和教義，及提出一些主張和見解。在這些事上，他可能

是偉大的學者、精明的老師、口若懸河的演說家、說話感人的講道家，他知

道一切關乎聖經的事，只是不認識聖靈的大能。 

基督教界充滿領錯路的老師 

真是令人惋惜，一方面基督教界充滿知識，另一面卻沒有得着屬天知識

的正確方法，只有充滿肉體、自私、驕傲、虛榮的屬世辦法。他們讀聖經與

讀文藝和科學的書籍一樣，好像能夠清楚理解教義便足夠了，根本不需要聖

靈即時的啟示。那裏可以找到一個神學生，嘗試不以研究非基督徒作家，如

詩人、演說家或劇作家的方法去研讀聖經—就是放棄自己的邏輯思維、修辭

工夫和批判技巧去分析和解釋聖經，反而以別的方法分受福音的真光？其實

，他自己甚至其他人很多時候都會以為，如果以這些邏輯思維等方法研讀聖

經，便擁有屬神信徒所應具備的足夠知識。故此，許多基督徒領袖精通有關

聖靈的教義，但卻從未經歷過聖靈在他們身上的帶領和能力。 

今日基督的教會陷在墮落和背道的誤區裏 

難怪人天生的虛誇寫作技巧，既能使人成為桂冠詩人，也能使人登上神

學的寶座。保羅說過，他定意不用人的學問、技巧或口才去傳道。但在基督



教圈子裏，特別那些想坐在教會領導地位上的人，天賦的智慧成了他們主要

追求的目標。保羅認定「聖靈的明證和大能」是他傳道的能力，但牧師和教

師們多沒有培養或認識這明證和大能的，不但如此，更可悲的是，有些人自

稱極力支持保羅所寫的真理，但對保羅當日經歷那種大能的明證，卻加以否

定和閹割。那麼，今日基督的教會陷在這般墮落和背道的地步，還用多解釋

麼？ 

有些教會領袖和牧者違背聖靈所顯的大能，敵擋福音 

保羅說：「我說的話、講的道，不是用智慧委婉的言語，乃是用聖靈和

大能的明證，叫你們的信不在乎人的智慧，只在乎神的大能。」（林前二4-5

）有些教會領袖和牧者，他們所寫的與所傳講的道都違背聖靈所顯的大能。

有誰比他們更敵擋福音呢？他們竟主張今日應當盡量逃避聖靈所彰顯的大能

；但當日保羅卻說聖靈的大能是十分要緊的。如果沒有聖靈不斷的啟示和大

能的工作，我們的信仰，便如保羅所說，只建立在靠人的智慧和熱心解經而

引起的分歧見解上。事實上，雖然新約聖經充分見證了基督信仰，但若不是

聖靈現在顯明基督信仰的真實，無論我們怎樣努力宣揚福音，都只不過是空

言而已。 

由於我們不懂得只注目於聖靈在我們裏面的光照，所以教會落在軟弱和

紛亂之中。許多人極力使用自己的邏輯和理性思維，辯證聖經真實地記載神

在聖徒時代所行的神蹟奇事，可是，他們也用同樣天賦的推理能力，力圖證

明神今日已沒有行使神蹟大能。「所以你們務要小心，免得先知書上所說的

臨到你們。主說：『你們這輕慢的人要觀看，要驚奇，要滅亡，因為在你們

的時候，我行一件事，雖有人告訴你們，你們總是不信。』」（徒十三40-41

）對使徒這番警告，教會是否應當聞之心悸呢？ 

聖靈所結的果子與聖靈工作不可分 

聖經常常提到聖靈所結的果子，這些果子與聖靈是沒有分別的，也不能

與聖靈分割。如果聖靈並不在我們裏面居住和工作，祂的果子也必和祂一樣

，不在我們裏面了。如果神沒有賜下「神聖的接觸」，並讓我們深知道聖靈

所結的果子和恩賜，是來自祂現時在我們心中的工作，我們又怎知道果子是

從聖靈而來的？因為聖靈的果子是活的，而且只能藉着聖靈在我們心裏彰顯



祂自己，才能活在我們裏面。同時，由於「聖靈顯在各人身上，是叫人得益

處」，誰可否定聖靈在教會的即時工作？除非他們連聖靈的存在也否定吧。 

聖靈內住及啟示的真實性 

「我們所以知道神住在我們裏面，是因祂所賜給我們的聖靈。」這是個

堅定的宣言，每個神的兒女都認同。神的靈現今就在我們心裏和生命中工作

，這完全證明復活的基督住在我們裏面。約翰並沒有受神默示寫着說：「故

此你們要知道，你們得救，是因為這裏如此說的。」雖然我們是憑着相信神

在聖經中的應許而得以進入福音的國度，約翰所得的啟示，是要讓每個信神

的人認識聖靈在心中見證的應許，是他從神那裏得的。我們可以清楚肯定，

約翰依照聖靈的感動，寫下聖靈所默示的話語。因此，我們是神的兒女，這

見證不單因為我們所相信的聖經真理，而且因為現時聖靈確實住在我們裏面

。故此可以說：「信神兒子的，就有這見證在他心裏。」 

很明顯，聖靈啟示和使人得生的大能曾在聖經的作者心裏動工，今天這

種能力也要在聖經的讀者心裏動工，使人得生；否則我們就不知道聖經所教

導關於神的事了。因為任何可以看見的、知道的、聽見的、嘗到的或感覺到

的東西，都只能由其本物證明，不能以別的東西代替。只有光能證明光的存

在，只有熱能使人知道熱的存在。然而要破壞這些物理定律，可能比讓神的

啟示帶領人認識神默示的聖經真理來得容易。 

惟理派對人可怕的誤導 

那麼，人自稱根據神默示的聖經教導人說，聖靈已在聖經正典完成後，

不再在人心中作即時和不斷的光照、工作，這種說法是最誤導人的。人若否

定今日在教會中存在先知式的恩賜，就等於否定聖經所說，基督今日向祂子

民顯明祂自己，是唯一證明基督福音真實的方法。這豈不是在否定基督徒信

心的精神和能力麼？基督應許過：「我要向你們顯現。」基督應驗了這個應

許，使祂同在的能力藉着聖靈帶進原初的教會。「使徒大有能力，見證主耶

穌復活……信而歸主的人越發增添，連男帶女很多」。基督確實在那被形容為

「攪亂天下的」原初教會肢體中顯出祂的生命。我們要憑信心，仰望基督的

應許在今日成就。 



 

 

第六篇 

教會—聖靈的居所 
教會合一的破壞 

整本聖經都是為人的救恩和重生進入屬神的生命而寫的。除了那賜生命

的聖靈外，聖經沒有啟示過任何別的，會有能力生出這屬神的生命。人多麼

愚蒙，竟看不見屬神生命是屬神的性情在人裏頭降生，賜生命給死在罪中的

人。由於人喪失、丟棄了這個真理，那虛假的學問和屬世的靈就霸佔了福音

，建立充滿爭競和分裂的國度。為何呢？噓，每個宗派都大聲疾呼，說教會

的合一不可喪掉！今日，許多口稱基督徒的，各自分門別類，互相對立。他

們都認為，按照聖經的意思，教會合一的唯一途徑是其他人要採納他們對聖

經的解釋。 

派別的產生 

這些派別在何根基上建立的呢？當然不是在生命、光和愛的根基上，因

為基督不是分裂的；那真正從基督出來的意念無論顯在誰身上，都必是和諧

合一的。可惜分門結黨的事，是在於人從聖經字句推敲教義和主張所引發出

來的。對聖經字句的推論是叫人死的，只有聖靈能給人生命！此理還需證明

麼？亞當和夏娃因吃了分別善惡樹的果子而滅亡，今日，他們的後代同樣因

吃了這騙人的果子而死呢。這可有疑問麼？ 

走分別善惡的路 

基督徒領袖四出尋求聖經字句的學術知識，以為這是進入屬神生命的確

實途徑。這只證明撒但已引誘最虔誠的信徒去吃那棵古老的分別善惡樹上的

果子。儘管聖經這個顯著事實已擺在眼前，人仍繼續為各項教義系統提出不

同的主張和見解。為甚麼呢？初期教會是從聖靈而生，並受聖靈的洗和充滿

。今日人們偏重詮釋教義，是期望以字句和形式取代聖靈的工作。他們以為



外表宣稱基督教已經足夠，又常在教義字句上妥協。他們忽視基督藉着內住

的聖靈在得贖的人裏面彰顯祂的生命，甚至警告說，這樣行是狂熱的表現。 

學術派如何見主？教皇如何見主？ 

試想想，當主再來時，祂怎樣評價那因事奉而受纏擾的馬大，也要怎樣

評價那些被學問纏擾的人。馬大忙於瑣事，於是失去了馬利亞所選的上好福

分。如果今天偉大的神學家和教師，都忙着帶同他們的希臘文辭典、學術銜

頭、歷史和科學並重的聖經經文合參去見主，要證明他們及其擁護者都選上

了馬利亞的上好福分，那情景實在難以想像呢！還有，那些擅於妥協的人也

帶同新近定立的宗派教條去見主呢。又或者，教皇在紅衣主教的簇擁下，浩

浩蕩蕩的從羅馬趕來，滿載教皇諭令和各種贖罪券，罪狀—仔細羅列，要證

明他確實從上頭而生，並全心全意的獻上，這情況又怎能想像呢？很少人注

意羅馬天主教教堂華麗壯觀的彌撒大場面，或更正教富於學術、神學訓練的

演說，詩班、樂器和禮服，怎能比擬基督所宣告的簡單應許：「無論在那裏

，有兩三個人奉我的名聚會，那裏就有我在他們中間！」（太十八20） 

魔鬼的詭計：巴別塔精神 

更正教信徒對文字和學問的崇拜，與羅馬天主教用以營造氣氛的偶像、

金飾和泥雕，那一種更逃避、喪失、破壞福音真理的精神、生命、純淨和神

聖呢？要爭辯兩者的優劣，真是枉費工夫了！基督教會豈不是基督透過祂身

體上的肢體—教會—活出祂復活的生命麼？教會豈不是從元首基督那裏得分

兒，就是按照祂的旨意，藉着神的靈來服侍每個肢體麼？基督是王，有天上

地下所有權柄。祂的國之真實和權能，與地上國度的組織和管治不同；但人

們卻從心底裏認定這國度的無上權威和真實。挪開天主教的盛大儀式、世上

的學問和更正教的屬肉體方法吧！這都只是詭計。如同巴別塔一樣，只為高

達天上而已！ 

建立神的國，還是建立分裂的國度？ 

基督和祂的使徒告訴猶太人首要的道理是「天國近了」（太三2）。這足

以證明，儘管律法、先知書和聖殿是由神的命令賜下，但都不是那個國。為

何它們被神所選定？因為它們包含屬世的東西和條例，並神將來國度的預表

、影像和影兒。論到這個真實的國，基督說：「我的國不屬這世界」（約十



八36），為證明這點，祂補充說：「我的國若屬這世界，我的臣僕必要爭戰

。」（約十八36）就是說，這個國度與世上的國分別極大，沒有任何屬世的

權勢足以助長或妨礙這個國度。那些口稱的基督徒所顯出的是甚麼呢？豈不

是說明他們仍未進入真正的天國，而是在建立他們那充滿競爭和分黨的國度

呢？ 

神的國現階段是祂在人心裏作王 

基督在世上建立這不屬世界的國是怎樣的呢？這個國就是祂在人心裏作

王，因為祂在復活、升天後，便藉着祂的靈與人同在，並住在人裏面。祂教

訓人說：「因為我活着，你們也要活着。到那日你們就知道我在父裏面，你

們在我裏面，我也在你們裏面。」（約十四19-20）這是神的國臨到他們。全

能的王對這國的兒女說：「人帶你們到……官府和有權柄的人面前，不要思慮

怎麼分析，說甚麼話，因為正在那時候，聖靈要指教你們當說的話。」（路

十二11-12）這是神的國臨到人中間的真理；也是天國子民新生的權利—從源

自亞當的本性、這世上的精神和智慧中釋放出來。而且在他們的一生中，言

語、行為、思想都符合他們父神的旨意，和在他們裏頭所作的工。 

專門追求教義和字句，排擠聖靈的工作，既可悲又可恥 

若然父神的靈不在今日的教會中工作、活動，而我們又專門只追求教義

和字句，但沒有能力的學問和演說口才，這國豈不捨棄我們，任由我們落在

不得安慰的光景中麼？要是沒有「耶穌的生在我們這必死的身上顯明出來」

（林後四11），我們將會何等可憐、悲慘呢！留在那只有預表和影像的年代

，按着神的要求獻牛羊為祭，這會更好麼？一方面自認相信聖靈和生命的信

仰，另一方面又竭力在死的字句上追求智慧和學問，並否認聖靈今天仍能如

在初期教會時一樣，運行祂的大能；這種態度何等可恥呢！ 

希臘人的智慧，法利賽人精神，在教會中抬頭 

看哪！希臘人的智慧和猶太人的肉體觀念，都在自稱是基督身體的教會

裏面再次抬頭。因為如果神的靈不是在人裏面成為屬神生命不歇並立時的動

力，教會本身便是屬肉體、屬世的了。只要看看那無數為宗派的教義、字句



和見解爭辯的人，就可完全證實上文的說法了。當人們或教會運用自己的邏

輯和學問解釋聖經，或只跟隨加爾文（John Calvin）、馬丁路德（Martin 

Luther）或其他有名之人的見解為對錯標準，但假裝所作的都是為了神的榮

耀這種態度只如昔日「門徒起了爭論，他們中間那一個可算為大」（路二十

二24）時一樣。無論他們怎樣吹噓自己為神的真理和榮耀大發熱心，他們彼

此所行的，足證明他們之間的大爭論：誰為最大的派別，誰有最多的追隨者

。這爭論與昔日屬肉體的法利賽人是同出一轍的。法利賽人為保他們在以色

列人中的高位，於是把基督釘了十字架。 

知識上的財主進天國難，更正教與天主教敬拜與生活脫節 

人要從自義中給拯救出來，也要從自己的智慧中給拯救出來，因為兩者

都產生一樣的敗壞。除了那使人從自己的智慧中釋放出來的之外，就沒有別

的可以把人從自義中拯救出來。那極力反對福音又得不着福音的猶太人，只

相信那建立在宗教制度和學問上的自義。這樣的人是富足的，但不是在貨財

上，而是在教義和知識上；他們要進天國，比駱駝穿過針眼更困難。那些口

稱基督徒的，只相信字句上的聖經知識，但否定聖靈不竭的顯明和默示。他

們從福音知識得來的，只如法利賽人從律法中得着的，他們比稅吏和妓女更

遠離神的國。天主教徒重復呼喊「萬福馬利亞」，妄以為這個可使他們的罪

得赦，卻從沒有認識馬利亞的謙卑和純潔；同樣，更正教徒常引「願祢的國

降臨，願祢的旨意行在地上，如同行在天上」的經文，但卻不是發自對神的

順服。若然敬拜的人不是全面仗賴這與生活脫節、充滿字句和禮儀的宗教，

他們也永不會被自己的偽善蒙蔽了。 

教會已經進入曠野？要歸向一位要住在人內心深處，賜生命、光和能力的神 

為何聖靈形容傳福音的教會已經進入曠野？因為人自己的見解、人自誇

的義、狡猾的機靈、愛自己、感官、精神和屬世野心，已奪去了那來自天上

救恩的奧祕，去建立一個充滿嫉妒、競爭的國度。每個人都在爭取學問的榮

耀、屬靈的商品和屬世的權位。這是那已經並將要管轄基督徒和教會的大紅

龍、大淫婦及其所騎的獸。他們受到管轄，直至所有出於自我的都死去，他

們才轉回賜生命的聖靈。他們不是轉向一位從聖經字句中聽見的神。這樣只

是口稱相信的，而是歸向一位要住在人內心深處，賜生命、光和能力的神。



神是我們的神，因為祂的性情在我們生命裏降生。除了那從神生，並那有屬

神性情在生命裏的人。沒有別的能尋求神的國，或渴求祂的義，也沒有可能

呼叫「阿爸父」，或祈求「願祢的國降臨，願祢的旨意行在地上，如同行在

天上」；更沒有能稱基督為「我的主、我的神！」（約二十28）只有神在人

裏面，人才能活出敬虔的生活。 

真教會的光景怎樣呢？ 

現在真教會的光景怎樣呢？人想成為真教會裏有生命的肢體，可以到那

裏去呢？其實，他不用到那裏去，因為無論他在甚麼地方，那將要拯救他的

主，和他要脫離的光景，都是常在的。自我是一切惡之根；神是一切的美善

之源，但自我和神都是常在的。捨棄自我是進入永生神教會唯一的途徑。惟

有神能藉着基督十字架在人裏面的作為，靠聖靈在心靈裏賜給我們力量，棄

絕自我。這是得贖的人該有的信心。雖然只有聖經見證的聖靈和生命，但這

世界的智慧稱信心為瘋狂，並被著名神學家貶之為導人狂熱的東西。試想一

下，有青年的猶太拉比譏笑保羅所說：「真割禮也是心裏的？」（羅二29）

同樣，你也會看見今日正統的基督教派系觀念仍然存在，持這種觀念的人指

摘基督在人靈裏工作的說法是神祕、瘋狂的。 

真教會的肢體的本質 

真教會的肢體，是那些能說：「基督在你們心裏成了有榮耀的盼望」（

西一27）的人。羅馬書第八章九節寫着：「人若沒有基督的靈，就不是屬基

督的。」只有這節經文所形容的人是在教會以外的。這清楚的指明，有人是

屬基督的，也有人不是屬基督的，兩者的分別明明可見。約翰曾說：「人有

了神的兒子就有生命，沒有神的兒子就沒有生命。」（約壹五13） 

接受主耶穌基督全備救恩真教會為「神藉着聖靈居住的所在」 

試默想神子道成肉身，受苦、釘死、復活、升天的奇妙事情，你必驚歎

祂為救贖我們所付的代價，要為我們得潔淨和從祂接受的生命而歡呼。這一

切是無價的，是極其榮耀、偉大無匹的。惟有這位完成救贖大工的神人所行

超然奧祕的作為，能從亞當的死中造出新造的人，成為聖靈居住永生的殿。 



基督在世所行的、所受的苦，祂肉身的死和升天，只有一個目的，就是

為跟隨祂的人買贖重生和新生命；並藉着神的靈和在祂裏頭得着新的亮光。

因此，論到十字架和復活的得勝時，祂說：「我就常與你們同在，直到世界

的末了。」（太二十八20）那些按這話而行，奉祂名聚會的人，祂就在他們

中間。當他們遵守祂的命令，祂的愛就在他們裏面，他們也蒙天父所愛，被

建造成為「神藉着聖靈居住的所在」（弗二22）—教會，直到永遠。 

 

 

第七篇 

聖靈所賜真正的合一 
教會的墮落，是由於世上屬血氣的人掌權 

聖經指出屬血氣的人，看神的事為愚拙。雖然一個存屬世思想的人不明

白神的事，但他能把聖經宣稱神的事，說出動聽的讚美話，又能把所宣稱的

，悅目怡人地展示在有屬世智慧的人面前。這屬血氣的人加入教會後，取得

教會的權力，把神的事變成屬世的事。除非這人被拒諸教會門外，教會的純

潔就不可能保存到今天。教會的墮落，是由於落入這世上屬血氣的人手中。 

教會歷史出現過多次改革，但事實上，大部分都只是巴比倫的孽子。稱

一樁事為宗教改革，而其本身卻沒有完全離開這世上的智慧；又或者稱另一

樁事為救恩，但裏面並沒有神的性情、聖靈和基督的工作。那麼，不管是天

主教徒或更正教徒，有改革還是沒有，其意義就等於撒都該人變成法利賽人

，或法利賽人變成稅吏，根本就沒有分別。基督若在人裏面活着、運行、工

作，這人便是活在祂的教會裏；因為基督如何，屬祂的人也必如何。除此之

外，不管這是甚麼教會或宗派，都不關宏旨。基督對所有在新造以外的人說

：「你們這些作惡的人，離開我去吧。」（太七23）論到屬世智慧的德行，

基督說：「撒但！退我後邊去吧，你是絆我腳的。」（太十六23） 

除了「神藉着聖靈居住的所在」，就不是真教會 



信經、正典、信條、莊嚴的教堂、博學教士的詩歌和講道，並最刻意造

作的祈禱，都不能把已死的罪人變成有生命的聖徒。正如即使有美麗的燈光

和顏色，也不能叫一個瞎子能看見。教會到處都出現分裂，是因為人們都極

相信那於救恩沒有任何作用的屬世智慧。使徒保羅說：「受割禮算不得甚麼

，不受割禮也算不得甚麼。」（林前七19）必須說：天主教算不得甚麼，更

正教也算不得甚麼，因為兩者都不能把罪人變成在基督耶穌裏的新人。所以

除了基督藉聖靈的大能在你裏面居住外，不要稱別的東西為你的救恩。同樣

，除了「神藉着聖靈居住的所在」（弗二22）以外，不要稱別的地方為祂的

教會。只有這樣，才不致被不同的教會、改革、宗派的呼籲所蒙蔽。 

瑪門正坐在人心中作王 

基督說：「你們不能又事奉神，又事奉瑪門。」（路十六13）若這話是

說：「你們不能又事奉神，又事奉巴力。」那麼，巴力的門徒可否因加入了

某個基督教宗派而減少對巴力的膜拜？崇拜世上智慧與財富的人，也不能因

為改了一個基督徒常用的名字，就成為敬拜神的人。如果基督對祂的門徒說

：「為財富而努力工作，放縱自己，效法這世界，及時行樂，追求榮譽。」

那麼，多個世紀以來天主教和更正教所作的一切，都說明他們已對這樣的一

位主效忠了。人們四處建立輝煌的教堂，彼此又築起隔膜的圍牆，掛着跟隨

羔羊腳蹤的牌匾，卻竭力爭取屬肉體的榮譽和殊榮。看哪！瑪門正坐在人心

中作王呢！ 

有內涵的教會 

惟有基督的靈在基督徒的心思意念中活着、內住和工作，才產生有內涵

的教會。所以只有把基督昔日在人面前的言行，在今天日常生活中行出來，

才顯出我們是祂在世上建立之教會肢體。按內在的心意看，我們從基督察驗

到的，只有神的旨意，所以要恆久仰望神的榮耀及渴望祂賜給人的救恩。聖

靈若在我們裏面，我們的內裏便與基督合而為一，並藉着基督與神連合。這

時真的可以說：「我們乃是與父並祂兒子耶穌基督相交的。」（約壹一3）

只有在這個時候，內住的聖靈才可以向我們全面見證基督所說這話的真實：



「到那日你們就知道我在父裏面，你們在我裏面，我也在你們裏面。」（約

十四20）把這內在的真實表現出來，就是要在每日的生活中全面見證基督在

祂的身體—教會—裏了。 

活在教會合一的最高境界中 

從外在看，基督所行的，只有祂對人的靈魂和身體的愛、慈悲和憐憫。

在祂外在的生命中，我們只看見祂的柔和、謙卑。祂甘心不顧世上的財寶、

權力、安逸、歡樂，一直活在溫柔、恩慈、忍耐和順服中。祂不單順服神的

旨意，還不屈從世上的權貴，以及所有惡人壞人的乖行、矛盾和惡毒；並能

勝過生活中各種難處和麻煩。基督從沒有改變這種性情，祂「昨日，今日，

一直到永遠是一樣的。」（來十三8）約翰寫着說：「人若說他住在主裏面

，就該自己照主所行的去行。」（約壹二6）因此，基督這種外在行為，是

與這世界的靈、智慧和方式大相逕庭，格格不入的。今天祂這些德行，仍然

藉着祂教會裏所有真信徒顯明出來。無論基督的靈在誰裏面，只要他常行出

這些德行，就天天活在教會合一的最高境界中；無論從內在或外在看，也是

基督的身體，或是教會在這世上的真肢體了。 

基督就是使神和人相會的一位中保，祂的目的是要完全恢復神與人之間

失去了的聯合。因此真正的教會合一只有一個意思，就是這人或那人藉着基

督救贖的寶血和復活的大能，與神連合起來了。只有祂在十字架上所流的血

，才能使人與神和好，人與人融洽相處。惟有藉着在基督裏與神連合，人與

人才能真正的相融無間。在基督裏「新造的人」才能在神的國裏創造出來。

因此，那人順服內住的聖靈並與祂聯合，在行為上效法基督在世的生活和德

行，才是基督教會的真肢體。這是真理的全貌了，儘管羊群分散各處，在不

同地方吃草，這人是在同一個欄裏歸一個牧人的羊。在這教會裏沒有定罪，

但在這教會以外，也沒有救恩。 

活在禮儀的宗教中，不能像基督那樣的活着，實在破壞了教會的合一 

讓人與人協議、改革，各行其道，天天在一個地方聚集，一起向神念同

樣的信經、禱文和讚美詩吧。可是，這些話若不是由基督的靈默示，就都是

空話而已，遲早變成人的發明設計。人若不能像基督那樣的活着，像基督那



樣去愛，人就實在破壞了教會的合一。我們要與基督合而為一，祂作我們的

元首，信徒聯合，作祂身體上的肢體。 

教會真正的合一，在於我們全然跟隨基督的腳蹤行 

教會真正的合一，在於我們全然跟隨基督的腳蹤行，正如主自己已明明

的說：「你們不屬世界，乃是我從世界中揀選了你們。」（約十五19）因此

，我們有基督的靈，就是那不屬世界的，才能保證我們是屬祂的。是祂的子

民，又與祂合而為一。主又說：「你們要常在我裏面，我也常在你們裏面……

因為離了我，你們就不能作甚麼。人若不常在我裏面，就像枝子丟在外面枯

乾……你們若常在我裏面……凡你們願意的，祈求就給你們成就。」（約十五

4-7）那唯一確實的證明，顯示我們是基督在地上教會裏有生命的信徒，就是

我們裏面是屬聖靈的，外表上有基督在世時的行為表現。 

活出主的愛，遵守主的命令才可實現教會的合一 

基督徒顯露一切的愛，在外表的言行上，對基督為他而死的每一個人都

存溫柔、恩慈和謙恭，又愛人如己。凡厭惡這一切的，只證明他們抗拒基督

的靈所賜的合一。「我賜給你們一條新命令，乃是叫你們彼此相愛，我怎樣

愛你們，你們也要怎樣相愛。你們若有彼此相愛的心，眾人因此就認出你們

是我的門徒了。」（約十三34-35）故此，教會肢體的真表徵，是充分地讓別

人看見，在日常生活中見證基督的愛。依保羅看來，基督十字架的標記，並

非以宗教形式展示十架苦像，而是把「耶穌的生，在我們這必死的身上顯明

出來。」（林後四11）只有基督及祂使徒所說的話（這些話雖然常為支持普

世教會合一的人士所忽視），才可實現教會的合一。 

「若不是被聖靈感動的，也沒有人能說耶穌是主的。」（林前十二3）因

此，若然不是聖靈親自創始成終，有基督作主的教會所作的一切還不能算是

屬靈的事奉。既然若不是聖靈的感動，沒有人能認基督為主，那麼，同樣地

，若不是憑着聖靈的大能，沒有人能藉着主基督去事奉、敬拜神。故此，使

徒有話說：「如果神的靈住在你們心裏，你們就不屬肉體，乃屬聖靈了。人

若沒有基督的靈，就不是屬基督的。」（羅八9）若不是出於聖靈，人是不

能事奉神的。若沒有基督藉着聖靈在我們心裏內住的大能和同在，我們的一



切敬拜就仍舊是屬肉體的，不會成為屬靈的。若沒有聖靈住在我們裏面，我

們就不能實實在在地喊叫「阿爸父」。 

真基督教的屬靈特質之一是傳福音 

真基督教的屬靈特質，是由基督和祂門徒以神國的名傳揚給世人。在聖

靈臨到的時代裏，沒有幔子、影像或那將來美事的影兒；神親自在人中間顯

現。祂不在山上大發雷霆，或從基路伯中間說話，也不在地上人手所做的聖

所中。祂現正住在我們裏面，掌管我們的生命，作我們生命的光，是內住我

們心中大能的道和賜生命的靈；藉着重生，使我們走過基督給我們開拓的那

條又新又活的路，從那裂開的幔子經過，獻上靈祭。 

靠基督的大能向神而活，這是「聖靈所賜的合一」的唯一根基 

真基督徒的敬拜是一種內心敬畏神的態度，存心聽取神常存的道，察看

聖靈在我們裏面成就成聖工夫的作為，並在禱告、信、望、愛和對祂旨意的

順服中等候並期待。那唯一勝過死亡的生命大能，和勝過罪的公義權能，現

在已因基督耶穌的救贖加給我們了。這救贖在人裏面叫人的靈甦醒，使人重

得神所喜悅的兒子的形像和樣式。基督信仰的意義，就是有基督住在我們裏

面，我們是靠基督的大能向神而活。這是「聖靈所賜的合一」的唯一根基，

使信徒「用和平彼此聯絡」（弗四3），成為一體。因為當我們一心渴慕把

基督在天上的殿裏常行的完美旨意，全面地在我們的心坎裏行出來時，我們

便能與人彼此融洽相處。 

先有與神聯合，才能與肢體合一 

以上所說的，是要全面證明教會的合一並不在乎人的協議或組織。教會

合一的完全與否，視乎我們的生活是否與內住的聖靈和基督外在的行為典範

相符。只有藉着基督與神連合，才是我們的救恩標記；只有在我們裏面和外

在行為上作工的聖靈能使我們與基督並與眾肢體聯合，正如昔日聖靈在基督

裏所作的一樣。這是良心所要關注唯一的教會合一。當我們在這合一之中，

無論人用盡任何方法分隔我們，我們都是與基督聯合，並跟凡與祂聯合的人

相連。 

追求屬世智慧的心是邪惡的根源，是合一的障礙 



現今萬物都在墮落的光景中，把教會區分只能反映屬世思想之人屬血氣

的智慧，一直用屬世宗教系統去建立神的國，於是宗派分裂紛紛出現，表面

上都打着事奉基督的旗幟，實際上他們是自私、偏頗，只顧自己的意願，並

爭取個人榮耀。每個教會或基督徒群體必須除去追求屬世智慧的心，才能成

為「彰顯神的智慧能力」的真教會。這追求屬世智慧的心是邪惡的根源，應

用利斧砍下、革除。除了讓所有得贖的心靈轉向愛慕和倚靠內住聖靈的超然

能力，就不要奢望可勝過這種追求態度了。 

打破藩籬，與屬基督的人相交 

在這亮光下，並按大體的區別說，我並不代表天主教徒，或更正教徒。

我不認為自己是屬於某個基督徒群體，因為這種界別與一切屬世的不公平現

象一樣，都使我傷心。然而，在教會中看見不同情況的敗壞和不完全，不單

不會妨礙我與他們的相交，也不能阻止我與其他宗派教會中屬基督、聖潔和

良善的信徒有完全的合一和親切的相交。 

參加教會聚會，盼望復興 

聖經勸告我們：「你們不可停止聚會，好像那些停止慣了的人。」（來

十25）因此，我參加教會聚會，不是因為那裏可找到聖潔和完全，而是因為

聚會本身的目的。這些教會聚會已不再是當初那麼屬靈，但我仍尊重它們，

因為它們是昔日那滿有榮耀復興的教會延續下來的，我盼望靠着聖靈的工作

而不是死的字句教會能再次復興。 

不斷為教會合一禱告 

我知道神與基督並聖天使，喜站在眾人和眾教會的美善之前，儘管裏面

良莠不齊，就如稗子和麥子一同長出來一樣。因此，我並不害怕，只用謙卑

和渴望的心，無論活着或死去，都憑愛心對待每個人，不管他是屬於那一個

宗派的。由於心裏存着這種對教會的愛和好意，我心裏火熱，不斷為教會禱

告，就如基督所祈求的：「叫他們合而為一。」（約十七11） 

 

 

第八篇 



基督藉聖靈住在我們裏面 
基督藉聖靈住在我們裏面，博學的神學家不信 

聖潔的主耶穌說：「我就常與你們同在，直到世界的末了。」（太二十

八20）祂怎樣與我們同在？當然不是一般肉眼能看見外表的同在。博學的神

學家認為，基督不是確實在人裏面，他們說這是神話。有的福音派基督徒說

：「對了！應當是靈性上的。」他們一方面堅持這個想法，視為正統的教義

；另一方面卻又告誡人，在生活上不要過於熱切地應用基督住在我們裏面的

道理，恐怕會陷入宗教狂熱和極端之中。屬世的人設法尋找基督住在信徒裏

面的實在證據，但卻徒勞無功，於是便說：「這是不切實際的理想主義。」 

基督徒可以經歷基督的同在 

一個普通的基督徒，怎樣憑所有的信心在基督的應許中尋得安慰和真實

呢？答案是：必須全心全意甘心遵從祂的命令。然後必經歷基督在他裏面並

與他同在的奇妙經歷，就像葡萄樹上生枝子，又與枝子同在一樣。基督說：

「人若愛我，就必遵守我的道，我父也必愛他。並且我們要到他那裏去，與

他同住……到那日你們就知道我……在你們裏面……並且要向他顯現。」（約十

四23、20-21）既然這些話是實在的，那單純的信心就能從應許中找到一個新

的屬天生命。雖然我們活在這世上，我們卻不屬這世界。 

基督叩人心門願與人同住 

再者，基督在天上得榮耀後說：「看哪！我站在門外叩門。」（啟三20

）祂不是說：「看哪！你們可在聖經裏找到我。」這是法利賽人的誤解。基

督曾斥責他們。無論信條、原則多麼好，基督不要我們只刻板地跟着，祂卻

親自降臨，滿有榮耀地來到我們中間！基督在天上坐在神的右邊，祂所叩的

是甚麼門？這門當然是人的心，基督常常在叩我們的心門。基督說：「若有

聽見我聲音就開門的（即給我開他的心門），我要進到他那裏去，我與他，

他與我一同坐席。」（啟三20）在心裏一同坐席所指的意思，當然超過那連

猶大也可以參與的物質筵席。這是信徒要吃的筵席，榮耀的聖子應許我們，

祂要以創造的靈進入我們裏面，並在我們裏面甦醒、提升祂的屬天性情和生



命。看哪！救贖主最後要完成的工作，是進入向祂敞開的心，在神原先創造

之生命的靈魂裏彰顯因亞當的墮落而失去的喜樂、福分和完美。 

基督不斷在叩我們的心門，但我們的心必須敞開；而且雖然祂常在門外

，但只有那些留心傾聽，懂得倚靠和謙卑等候的人才感到、發覺這叩門聲。

請告訴我：人若不懂得常憑信心倚靠在他裏面基督的靈隨時和恆常的默示，

他怎能相信基督的聲音，又怎能聽見或遵從這聲音的指示？ 

有的聖經學者否認聖靈內住，使人偏離真道 

那享譽盛名的聖經學者告誡人不要存着單純的信心，期望今天仍有原初

門徒所認識和經歷聖靈彰顯的真實和大能。他的見解實比世俗的異教徒更褻

瀆基督的真理，更容易使人偏離真道。同時，他也叫基督的話落了空。他雖

然口稱信從真道，但卻在生活上否認這位住在人裏面的救主。 

這是盲目崇拜神外在的管治安排：他們只按事情的外貌定斷。法利賽人

全心全意信奉律法，以致拒絕律法教人歸向的救主。純正的福音派信徒以為

，只要能夠掌握福音的字句，便能認識其中的真理和實意。因此，當他自稱

忠於保羅的教義時，對使徒保羅所說：「我靠着那加給我力量的，凡事都能

作」（腓四13）的屬靈神學經歷幾乎一無所知。各種聖經釋經法的神學討論

，其實是極其虛浮無益的，因為不能改變人的生命。基督從未說過：「憑着

他們的教義，就可以認出他們來」，而是說：「憑着他們的果子，就可以認

出他們來。」（太七20）這裏我並不是卑視純正的教義，因為聖經勸戒我們

持守純正的道理；我只是說雅各曾說的：「沒有行為的信心是死的。」（雅

二20）但人怎會一方面堅信純正的教義，但在生活上卻絕少見證教義的實在

呢？因為他們以為神的能力不再在聖靈裏面，而是在字句上面。這些人對保

羅所認識聖靈大能的彰顯是否存在，並不關心，因為他們只關注自己正在引

用保羅的話。昔日博學的猶太人怎樣鑽研律法的字句，今日有學識的基督徒

也同樣地鑽研福音的字句。 

猶太教按照理性的神學拒絕基督 

猶太教人為何這麼固執和激烈地敵擋基督，喊叫說：「除掉祂，釘祂在

十字架？」（約十九15）因為他們學習字句的耳朵、屬世的靈、屬肉體的思



想和對聖殿的正統想法，都使他們不肯聽從那要住在人裏面的救主，不相信

人可從祂的聖靈重生，並祂住在人裏面，人也住在祂裏面。他們的典章律法

和壯麗的聖殿由一位救主成全，這對他們來說，實在是過分狂熱和感性的事

，於是他們按照嚴肅和理性的神學稱呼基督為別西卜，並認為祂的教訓為褻

瀆的道理。他們這樣做，只為了堅持摩西和拉比式的正統教義。基督教神學

只接受字句和教義，拒絕內住的基督，否定聖靈充滿並給予能力的真實經歷

；但是基督的生命和作為是在教會肢體裏所結的果子和運行的恩賜中顯明出

來的。神學能否叫福音裏的基督少被褻瀆，或減輕祂釘十字架的痛苦呢？ 

那拒絕聖靈充滿之真實生命經歷的人，認為這是極端的想法。這豈不是

猶太人的智慧在基督教神學裏湧現出來？當基督教訓人這些事情時，他們就

評論說：「祂……瘋了，為甚麼聽祂呢？」（約十20） 

基督教學者避談聖靈的大能，像猶太人一樣不願基督在人心中作王 

我們可稱頌的主在比喻中指出猶太人議論祂說：「我們不願意這個人作

我們的王。」（路十九14）在對極端之事的恐懼上，那思想嚴謹的基督教學

者並不像猶太人般愚蒙，他們只是說：「我們不願意祂在我們裏面作王」。

他們盡力避談聖靈的大能，但同時常常自認忠於保羅所說的話：「現在活着

的，不再是我，乃是基督在我裏面活着。」（加二20）於是保羅的警戒真的

應驗在這些人身上了。他們指摘猶太拉比棄絕道成肉身的基督，其實，他們

同樣是在指摘自己，因為他們也棄絕基督；祂要藉着聖靈住在他們的心裏，

在他們裏面彰顯祂復活的生命。 

基督將被新一代的法利賽人釘在十字架上 

如果把所有正統福音派指為感性和狂熱的成分除去；又如果基督並非那

位以聖靈和火施洗的主，祂不是我們生命中之生命，在我們裏面並藉着我們

彰顯祂的善工和話語，又藉着聖靈從基督徒的腹中流出活水的江河—那麼，

你必如同猶太拉比一樣，棄絕基督和祂的救贖。假設在每日的經歷中，聖靈

的安慰和能力不再是真實的，正如我們的教堂不能在第三重天上一樣；又假

設我們認真持守純正的聖經教義和正統的信經，在各國基督教教會裏奠基立

石—那麼，你所求的，只是屬肉體的猶太人所夢想將要降臨的彌賽亞和國度



。為這緣故，屬靈的基督就被釘在十字架上，而且現在仍要被新一代的法利

賽人釘在十字架上。 

凡積攢那不是來自聖靈之宗教學問的人，必沒有永生 

每個人都要留心這裏所說的話。時間和萬物都有終結的一天。那不信靠

聖靈和神的大能在他心裏工作的人，終必不得進入永世的永生。我們必須讓

神的靈在此為我們生成新生命，否則在永世裏我們不能成為祂的子民。我們

若在今生拒絕祂在我們心裏作王，又怎能欺騙自己，說將來可以進入祂的天

國！時間是為永遠效力的，那腦子裏塞滿純正教義的人，與那滿載世上財富

的人一樣，結果必然是永遠的貧乏！要是我們存愚昧的意念，認為不理會聖

靈的教導，也可以得着神的真理，或以為把一堆堆的聖經字句和宗教理論塞

進腦袋，就能叫我們對神有豐富的知識；那麼，我們必如福音書中那個蓋倉

房的財主一樣，大大的欺騙了自己。神對他說：「無知的人那！今夜必要你

的靈魂，你所預備的，要歸誰呢？」（路十二20）凡積攢那不是來自聖靈之

宗教學問的人，情況也是一樣吧。 

 

 

聖靈工作是基督信仰的核心，但要嚴防假冒聖靈的人和事 

許多人相信，聖靈能夠充滿祂身體上的肢體，而且能在他們裏面並藉着

他們彰顯祂自己，但到處都有人假裝被聖靈呼召和帶領，行出極其狂野的事

。我不是要干涉他們的對錯，也絕對沒有因此受到絲毫的影響。當別人告訴

我所有國家和教會都藉故犯上這不信世界的一切罪時，我對宣揚福音的基督

教存在的必要、它的真理和完全，仍是篤信不疑。故此，我沒有放棄全然仰

望住在我裏面的聖靈和基督，因為這是必須和真實的。神的靈和基督是我唯

一的默示者和在我裏面行各樣善工的那一位，因為屬靈的驕傲、肉體的情慾

，甚至撒但本身，已把人們領進自譽和自私的高峰，還假裝這一切是聖靈的

感動和充滿的表現。 

內住的基督，讓人經歷完全的救恩，脫離墮落的罪性 

救恩是基督在人心裏的生命，儘管人們嘗試用似是而非的論據證明聖經

反對這個真理，我們仍要好好把握。若不是聖靈把基督充滿你的心，甦醒你



的生命，賜給你能力和良善，其他一切都枉然無用。有這位內在的基督住在

你裏面，你就擁有真正的救恩了。若不是嚴格、正確地遵着基督的靈和生命

而活，其他一切均不能看為傳揚福音的基督徒所獻上的事奉。那麼即使每天

都獻上燔祭，其實與那些口裏靠近神但心卻遠離神的宗教人士沒有甚麼分別

。因為基督的靈若不活在人的心中作王，人的心始終都會遠離神。只有那在

言行上活出基督所行的道的人，才擁有基督永生的靈，因為「人若說他住在

主裏面，就該自己照主所行的去行。」（約壹二6）我們若拒絕這個真理，

就等於一方面宣稱有基督住在心裏，另一方面卻否認聖靈有能力和權柄在我

們裏面顯露祂的生命！ 

因此，尋求常活在聖靈的默示和引導之下，並只依從祂的旨意和能力行

事，不能說為一種感性的熱心。這是一種嚴肅、謙卑的想法，正如想把魔鬼

和世界棄絕一樣，於我們是合宜的。在神的靈住在我們裏面的真理以外尋找

救恩，就如那些屬肉體的猶太人，只全心全意繼續等待一位在肉身顯現的彌

賽亞。他們尋求一個能消滅所有敵人的王，卻不察覺自我才是真正的敵人，

是神和一切屬乎良善者的至大敵人，就是亞當墮落後在人心中居住的。人所

需的真正救恩，必須是那能成就最偉大的作為的。起初神把生氣吹進人的靈

與魂，惟有神的生命在人裏面，人才能蒙福。因此，只有神的靈才能把神的

生命傳入墮落的死人的生命裏。在這點上，我立場堅定，全然仰望神的靈藉

着內住的基督，賜給我內在的救贖和完全的救恩，救我脫離墮落本性中種種

潛藏的罪惡。 

 

 

第九篇 

天生理性反對聖靈 
基督關於天生理性的教導 

有些人責怪我，說我所寫的文章反對人運用天生理性。這樣他們也一定

會責怪我們的主，因為主說：「若有人要跟從我，就當捨己，背起他的十字



架來跟從我。」人不捨棄自己的理性，又怎能捨己呢？除非說理性並不是人

的一部分吧。那些視捨己為好道理的人，反而因要他捨棄理性而推託躊躇，

大聲埋怨，視捨去理性為極差勁的事。這是何等愚昧呢！試問人若不捨棄自

我的生命、心思、力量，他又怎能捨己呢？那東西若非人的理性，又會是甚

麼呢？因為倘若人不是有理性的受造物，聖經就不會叫人捨己了。 

墮落的「理性」使人與神為仇 

到底是甚麼使人成為罪人呢？就是人離開神，要獨立、要憑己意而行。

若說人的意志不是遵從自己天生理性去選擇，那麼是遵從甚麼呢？撒但引誘

夏娃吃禁果時，豈不是激動夏娃的理性麼？故此，我們若不捨棄天生理性，

就必定遵從在我們裏面那發動一切罪惡，並讓它生生不息。若不是因為人的

才智，使人生出種種邪惡之情慾，人就不比野獸更有責任去捨惡從善，也不

比野獸更被神判定好歹了。理性就是人才智的生命和能力。「原來體貼肉體

的，就是與神為仇，因為不服神的律法，也是不能服。」（羅八7）人屬肉

體的思想若不是人的天生理性，那是甚麼？ 

必須先捨棄「理性」，人才能成為神的僕人 

我們可稱頌的主說：「不要照我的意思，只要照祢的意思」。這句話若

真的不是主一生的寫照，祂又怎能過一個無罪的人生呢？這樣的捨棄我們自

己的意思，叫神的旨意在我們身上成就，實在是我們蒙召的高峰；神的靈保

守我們離開己意有多遠，我們就離罪惡也有多遠。但誰能將己意與天生理性

分開呢？因為叫人的意志有方向、能力的，就是人的理性。人的意志若不被

叫人敗壞的天生理性所引誘，人的意志就拿不出理由叫人去作其他事情，只

有降服神的旨意了。叫人的自我自以為是，就是我們的理性。必須先捨棄理

性，人才能成為神的僕人。沒有完全捨棄天生理性．就不會有真正的信心。

我們若不捨棄理性，也就無法經歷、認識神永遠國度的真實，因為神的事情

在本質上是無限的，但我們的推理能力卻有限。 

天生理性降服神是唯一的路 

這點在未重生的人看來是難以接受的，但卻是聖經所確立的真理。全然

捨棄天生意志（包括天生理性）是唯一可行的途徑，能得着屬神的知識、光

照和美善，並且在我們裏面有地位、有能力生長。也許眾人認為經過天生理



性門戶進到我們裏面的一切宗教知識是多麼美妙絕倫，其實一切不過是空洞

、虛空、掩耳盜鈴罷了。殊不知墮落天性一切的惡毒與敗壞全在其中。我們

意志的生命喚起來了，為天生理性所支配，密謀違抗神的旨意，並力圖辯護

。這個屬肉體的心思（或者叫天生理性，二者同是一樣東西）運行在我們裏

面，違抗基督的呼召：「你們若不回轉，變成小孩子的樣式，斷不得進天國

。」 

與神關係斷絕的自我，在教義之爭上都出自墮落的天性 

無論與神關係斷絕的自我，所據理力爭的：是支援聖經的字句和教義，

或是反對聖經的字句和教義，二者都叫墮落天性的惡毒、與神隔離和死亡的

景況、屬肉體血氣的敗壞慾望，一起加增，並且變本加厲。那機靈的教義論

說家，一則修正教會言論，一則對付異端。當他作這些事時，卻忘了一點，

就是憑學識、熱心所作的一切，都是屬肉體的自我和天生理性的所作所為；

並且這自我和天生理性在人裏面積極活動，正如那些惟理論者或詭詐的世人

一樣。辯論聖餐化質說時，人所提出理虧的邏輯，或有學識的反論，均對於

把撒但逐出人心並無多大作用。因此，羅馬天主教徒與更正教徒為他們不同

的卓絕見解，大發熱心，互相仇視、毆鬧、殘殺；同時，在肉體的情慾、眼

目的情慾並今生的驕傲上，他們都靈裏相通，臭味相投。此外，基督教界在

談及信心、恩典、行為、異端及逐出教會的事情時。滿口漂亮話，判定事情

思路細密，卻充斥着昔日異教時代（人們還未認識這些宗教見解的時代）中

到處可見的邪惡性情。 

知識叫人自高自大，捨己跟從基督是生命之路 

我在這裏所說的一切，與保羅所宣告的，意思一樣；他宣告說：「屬血

氣的人不領會神聖靈的事，反倒以為愚拙，並且不能知道……。」「但凡被神

的靈引導的，都是神的兒子。」人若捨己並其天生理性，好叫他尊基督為主

，得着基督之靈的充滿；人若拒絕捨己並其天生理性，就證明他是與神割絕

的人，為己而活了！因為這自我或屬血氣的宗教學識愈深博，就愈自恃。宗

教知識多往往不知不覺的，就會陷入不降服神旨意的泥潭。但我們在那裏看

見有人完全捨己、背起十字架跟從基督，就在那裏找不到甚麼可稱為異端、

分門結黨、邪惡的事；只見到人不夠盡心愛神，不夠盡心愛人如己。此外，



也找不到空講甚麼「真理、生命、救恩」的人；只見到那些真正敬虔的人，

讓聖靈和基督的大能在這必死的肉身活着，並彰顯基督自己。 

神是要人正當地運用理性 

神說：「來！我們彼此理論」，難道祂不是叫人用天生理性麼？不錯！

祂是要人正當地運用理性。為了完滿地解答對我的控告，請看下文的節錄，

就是24年前我用淺明文字所說的原則。自此，我在所寫的文章上，一直持守

原則。 

你該看見，一切屬乎理性的，都從理性出發。不錯，我承認，正如理性

有助於身體，理性也有助於魂與靈；我也承認，正如理性在自然界顯其能力

與長處，在屬靈界也是如此；我同樣承認，正如理性在自然界傳達信息，理

性在屬靈界也傳達信息；並且正如理性在自然界有其用途和重要地位，在屬

靈界情況也是一樣。你還要我承認更多麼？ 

很明顯，在物質範疇裏，唯一叫人能從物質世界得着他現有的或可能得

着的，是人的官能，而不是理性。一件東西，單憑理性去考究，並不能叫人

實際地享用、擁有它，只是夢想得着它而已。理性考究只是在文字上形容五

官能聞、嘗、見、摸、聽一件東西。因為由理性到實際，這已是最近的距離

了—心思想出一些念頭，用文字表達出來。 

在屬靈範疇裏，理性是用途是有限的 

在屬靈範疇裏，理性是無補於事的。不能叫人看見、親嘗、觸摸、嗅聞

、聽見神聖靈的事。屬靈事情的真實，必須有靈裏的感受力才能經歷到。若

認為認識神，就是憑聖經的話用理性去推敲，那麼，這與認為用理性去思想

食物就等於吃食物，同樣是不合理的。 

理性也許能引導我們除去眼前的遮蔽物，或如我們需要光時，能引導我

們打開護窗板，但理性永不能看見事物。在屬靈的事上也是如此，理性能引

導我們悔改，離開阻隔我們與神關係的事，但理性不能把我們對神的思想代

替我們對神愛的經歷。這愛的經歷只能藉着人的魂與靈才可認識。既然用理

性考究一頓大餐不能叫人滿腹食物，或滿腦子想着太陽是不能叫人感受太陽

的光線和熱能，因此，人也不能因運用理性考究宗教而變得虔誠，或靠認真

地默想耶穌的話語和藉着花時間思想耶穌在地上的一生，或祂現在坐在神右



邊，而變得像基督。理性可以看見物質和屬靈範疇所成就的事，但不能叫人

的身體或靈魂經歷這些事物的真實性。 

飢餓的人，你不給他食物，反而教他如何畫餅充饑，或講清楚食物的本

質，食物製造的種種方法，這人便會因缺乏食物而死去。所以信奉理性宗教

只叫人滅亡，因得不到他一直用理性去推究的那個上好分兒。若然人用理性

時，真可以大大幫助他獲食物的益處（雖然理性本身沒有食物的益處），那

麼人也可用理性大大幫助他鞏固基督信仰的好處了（雖然理性本身沒有屬靈

真實的好處），若因一個人宣稱理性不是食物，也不能代替食物，而控告這

人敵視理性對考究食物的真實用處，這樣的控告是十分愚昧，歪曲事實的。

同樣，一個人稱理性推論並不是光、生命，也不是愛，不能代替這些東西在

人靈魂裏的地位。若因他這樣宣稱而控告他，說他敵視屬靈範疇裏理性推論

的真實用處，這樣的控告也是十分愚昧，歪曲事實的。 

與神有正確的關係，生命才能長進，理論不能給人生命 

我們唯一的屬靈需要是讓神的性情在我們裏面成形。倘若這能真正落實

的話，那麼全在乎我們是否與神有一個正確的生命關係，好叫我們能按所需

的在神的性情上有分。還有，研究生命並不能把生命傳給別人；而宗教就是

那用聖經邏輯推論出合乎理性的見解、學說，這也不能把福音真實地帶到我

們生命裏。難道我們沒有見過各樣的罪人，並受敗壞和私慾權勢所支配的人

，也同樣為這種宗教發熱心麼？既然如此，基督徒領袖怎麼會花那麼多時間

用理性研究聖經教義，但自己仍然瞎眼，看不見一個明顯事實：就算滿腦袋

對基督有正確觀念，也永不能把基督的靈和生命的真實帶進心靈裏呢？因為

合邏輯的聖經字句和教義推論，像合邏輯的幾何學推論，二者都不能除掉人

的驕傲、假冒為善、嫉妒、惡毒。二者同樣叫人虛空，得不着神的生命。 

可是，教會充滿了自稱的基督徒，他們的信心只限於確認聖經字句，從

來沒有更進一步。他們相信聖經所記載的基督，但沒有親自認識祂。他們在

心思上知道聖靈內住的純正教義，可是不見得他們的生命有聖靈能力的顯露

，使他們勝過裏面罪的權勢，或帶領其他人歸向基督。雖然多人熱心傳揚福

音，但他們沒有把人帶到基督面前，反而嘗試用理性說服人，叫人信任他們

對聖經教義的淵博見識。保羅所傳的福音與他們所謂的福音適成對比；他們



所傳的福音只在乎言語，沒有聖靈和大能。他們也不覺得需要聖靈，叫他們

充滿基督，從而通過他們湧流活水的江河，流到別人身上。因為理性叫他們

以為，在教義字句上，他們是純正無匹的。 

走生命的路才能蒙拯救，專一走知識的路是變相的拜偶像 

神必須是一切，又在一切之內。我們的生活、行動、存留全在乎祂。再

者祂救拔我們脫離墮落的天性，惟有祂把自己賜給我們，我們才蒙拯救。我

們這樣說難道不真實麼？我們確實知道，若把信仰交託我們對教義和聖經字

句的推論，並我們對別人的說服力，那麼我們就與那些把信仰交託太陽、先

賢、雕刻偶像的人一樣，都是拜偶像，並且我們比他們更愚昧呢。但事情的

真相是：那道成肉身的主就是那位使神與人聯合的中保和恢復者。所以明顯

看見，在我們的救恩上，基督作中保是重要的，因為我們靠祂作中保的身分

得着生命。這是已歸到我們生命裏的。惟有那降世為人的基督耶穌，是父神

所喜悅的，才能救我們脫離自我和天生理性。 

誤用天生理性之害 

倘若誤用天生理性，攔阻了自稱的基督徒經歷福音的真實，何況那不信

者，更因運用理性，叫自己的生命向神並天國死去了。這可怕的死亡在亞當

墮落時，就進入世界了。惟獨信心，就是那願意超越人類理性推論極限的，

才能賜能力給墮落的人，使他成為神的兒子。因為憑信心而活就是活在神的

國裏；另一方面，人只相信理性所能證實的東西，就像世人一樣，活在黑暗

國度權勢之下。驕傲的人會以為他們有高人一等的推理能力，不能那麼天真

，同那些打魚出身的門徒分受這簡單的信心。可是，聖經卻宣告說：「他們

心地昏昧，與神所賜的生命隔絕了，都因自己無知……。」因為「不信之人被

這世界的神弄瞎了心眼。」 

這是相信神與用理性推論神之間的分別，而這區別是千秋不易的，二者

的位置也不能遷移。二者如何面對並看待第一個人，照樣它們也如何面對並

看待最後的一個人。理性地明白真理與叫人得着真理之信心是有區別的；但

人看不出二者來，就把世界的黑暗、死亡帶進教會裏，直到今日。自從亞當

得着第一個簡單的命令以後，無論神的啟示和訓詞增加了多少，意義並不重



大，因為整本聖經要人用推理能力去思考的，只不過是神起初吩咐亞當的那

條命令。我們一旦拿人的理性作為尺度，測量神聖的命令，看聖經的命令是

否有效用、是否有需要，於是聖經就對我們無益了，正如第一條命令因用上

人的理性作尺度變得無益一樣。人若滿足於運用理性推究永生，而他的生活

經歷並不彰顯真有神兒子住在他裏面，並有神兒子內住的生命力，那麼這人

就要永遠受心靈貧乏之苦了。 

「神豈是真說，不許你們吃園中所有樹上的果子麼？」這是運用理性推

論神事情的開始。理性推論以往怎樣，將來也必怎樣；理性推論以往作甚麼

，將來也必作甚麼。就是走到天涯海角，其性質、所結的果子，永不會轉好

，也永不會改變。雖然在這末後日子，人的天生理性已登峰造極，經過種種

遣詞狡辯的訓練，技藝巧奪天工，論證精確無誤；但談到神的事情，人的天

生理性還是老樣子，像起初蛇用似是而非的邏輯引誘夏娃時的一樣。夏娃接

受蛇的引誘，知道更多事情，但付出了與創造主關係斷絕的代價。人的天生

理性第一個對屬神事情所作的結論認為，那棵樹不可能帶來死亡，而果子正

「好作食物，也悅人的眼目，且是可喜愛的，能使人有智慧。」人的天生理

性起初對屬靈事情的認識、智慧、判斷，只不過是如此。就是到了今天還是

一點進步也沒有。 

有合理的信心都是神的兒女；單憑理性的人是蛇的後裔 

神不是要一個不合情理的信心，但祂卻要一個超越人理性極限的信心。

於是，我們來到一個分水嶺：信心和理性把人類分作兩類，界限鮮明。每個

時代有信心的人都是神的兒女，藉耶穌基督成為神救贖的後嗣。那些單憑理

性的人是蛇的後裔，要承受臨到那些建造巴別塔之人身上的混亂。憑信心而

活就是真正並完全地與神立約；拒絕理性所不能印證，就是與自我、虛榮、

瞎眼並撒但（就是牠起首使人類陷入這個可悲的光景）立約。 

憑信而活過屬天聖潔的生活；運用推理抗拒神的將成為古蛇的獵物 

憑信而活就是活在謙卑、忍耐、順服、交託、絕對信靠並倚靠神裏，所

有俗世短暫、屬地的東西都踏在腳底下。運用理性推理抗拒福音，就會成為

那古蛇的獵物，與牠一同吃土，在屬地情慾的泥坑裏打滾；又會被驕傲所吞

噬，因嫉妒懊惱而難過痛苦，為屬肉體的自我所指使愚弄；此外又被虛妄的

希望所勞役，被虛無的恐懼所困，成為今世一切美好及邪惡事物的奴隸。同



樣，那運用理性去知道福音，以為藉此獲得永生的人，也同樣是抗拒聖靈。

他界定字句和觀念，剖析教義和見解，用雄辯口才支撐一切正統論點，煉淨

教會信條；又運用理性推敲一個他從來沒有經歷過的生命、一位他不真正認

識的救主，一直到死亡來臨，於是他所編織的理想，並理想中美好的一切，

都要流逝無蹤了。 

 

 

第十篇 

干犯聖靈—不能赦免的罪 
褻瀆聖靈的罪是最終拒絕神的救贖 

凡關心自己靈魂的人都要小心，免得犯上褻瀆聖靈的罪。基督說：「今

世來世總不得赦免。」（太十二32）為甚麼祂說干犯父或子的罪可以赦免，

但干犯聖靈的罪總不得赦免？很明顯，這並不是說聖靈在本體上比父和子高

，而是因為聖靈的工作在人心裏，是神聖三一神在墮落之人裏，並給墮落之

人所顯最後、至高的作為。世人對於干犯聖靈的罪已有不少猜測和公開言論

，但得出的總結是：這是一項罪，或說是叛逆，干犯神為人預備那最終的完

全救贖。 

那拒絕聖靈工作的心，也拒絕三一神的一切工作，就是那要恢復、復興

在人靈魂裏神所賜起初的生命。這樣的拒絕是犯了不可赦免的罪，因為再沒

有救贖了。有罪的人不能赦免別人的罪。惟有靠那位有赦罪權柄的才能夠；

而除了隱藏的罪，或轉離最終、至高的拯救的恩典外，沒有罪是不能赦免的

。故此，拒絕聖靈是罪中之罪，阻礙救贖工作，遠遠的離開與神合一的關係

。如果我們不常常等候、信靠、專心遵從神的旨意、作為，並祂在我們裏面

所顯明的，又怎逃避拒絕聖靈的罪？ 

使法利賽人犯褻瀆聖靈的罪是不信神的惡心 

甚麼使法利賽人干犯這罪，說基督藉着別西卜趕鬼呢？只因為神的兒子

展示祂的大能和生命，而他們只稱相信聖經的字句。是否這個忌恨的心使他



們嫉妒那超越他們正統見解的經歷，也使那些有學識的追隨者同樣貶低聖靈

同在的真正明證，並說其為宗教狂熱呢？他們力倡教義正確論，否認保羅當

日看為重要的聖靈「大能的明證」可在今日彰顯，所以曲解凡說聖靈的都只

是情緒發表者；更差者，說其為引誘人的靈。今日的宗教領袖豈不也陷在危

機中，以致褻瀆聖靈，正如基督嚴厲指責法利賽人一樣麼？ 

若要棄絕聖靈在我們靈魂裏的內在救贖工作，並否認祂在教會事奉的外

在大能明證，就是棄絕一切屬神的真知識了。人要承認，在受造的宇宙裏，

有眾多可推論的證據，證明神的本體和存在，此外，人也可以記誦聖經中的

見證。然而，只有聖靈藉着復活的大能在人的靈魂裏顯明復活的基督，人才

能尋見祂是生命、光、愛、恩惠，在生命裏感受這一切的真實，並且尊崇祂

。這個知識就是永生。基督論這個知識時說：「除了子和子所願意指示的，

沒有人知道父。……認識你獨一的真神，並且認識祢所差來的耶穌基督，這是

永生。」（太十一27；約十七3）所以凡有基督活在他生命裏的，那人就有

這知識，因為基督是神本體的真像，要親自顯明父在人的心裏。 

否認聖靈在人心裏的工作，是褻瀆聖靈 

惟獨那些被神的靈引導的人才是屬乎神的—凡沒有基督的靈住在心裏的

，都是墮落的罪人—福音的要素是聖靈在被贖的人身上不歇地親自引導、膏

抹、訓示！除了否認聖靈恆常在人裏面完成一切聖潔、美善的工外，還有更

褻瀆聖靈、更使人離棄神轉向撒但的麼？人們要小心，不可另立標準，低於

基督所立的，並由於否認聖靈在心裏的完備救贖工作，限制祂今日在人生命

裏的大能，以致不能顯出完全的權柄和勝利。「不要成就我的意思，只要成

就祢的意思。」（路二十二42）這句話不但是對基督主權的順服，而且相信

祂要在我們身上完成祂的美意。這是勝過世界的信心了。 

這裏所說的是聖經指示我們的整個目標。大多聖經學問只是空洞的知識

，不足以達成聖經的唯一目的，就是帶領我們認識與神的聯合，即聖經敦促

我們去認識的。我們若拒絕聖靈在我們裏面作這工夫，就是犯上一個不能赦

免的罪，儘管我們對聖經的教義有多麼豐富知識。因為倘若我們的靈魂裏沒

有神的生命，由聖靈所管治，教我們效法基督的形像，那麼我們向神是死的

，仍在撒但權勢之下。撒但是今世之神，全世界都因牠陷在罪惡之中。 



拒絕聖靈引導的人不能進入真理 

我們的主說：「只等真理的聖靈來了，祂要引導你們明白（原文作『進

入』）一切的真理。」（約十六13）那拒絕聖靈引導的人能進入真理麼？聖

經說不能，人的理性辯論只會使福音妥協。保羅說：將身體當作活祭獻給神

，是理所當然的事奉。但是基督徒領袖暗示這種聖潔標準是不合理的，因為

它要求獻上一切。就像彼得發自人的愛，勸耶穌不要去受苦；然而我們的主

拒絕他說：「撒但！退我後邊去吧」。這句看來嚴厲，但祂解釋說：「因為

你不體貼神的意思，只體貼人的意思。」（可八33）凡事不屬乎我們裏面的

聖靈，或不是從祂來的，無論表面看來是何等美好，也只清楚的證明，這是

撒但權勢下的作為，行牠自古以來一直敵對神旨意的事。 

拒絕救恩今生和來生得不到赦免 

基督「藉着永遠的靈，將自己無瑕無疵獻給神。」所以聖靈也要在凡屬

基督的人身上作工，叫他們甘心背起十字架來跟從祂。保羅說：「我已經與

基督同釘十字架」。倘若他沒有順服、信靠聖靈使人成聖的工作，就實在不

能說：「現在活着的，不再是我，乃是基督在我裏面活着。」（加二20）但

若沒有這個經歷，人就不能知道救恩，而凡不願順服神藉着永遠的靈在他心

裏工作的人，也不能知道這真理。這樣的人拒絕了神所賜下的救恩，這罪在

今生和來生也得不到赦免。 

擅長於教義辯論的人，走與使徒相反的路 

使徒說自己是：「我今日成了何等人，是蒙神的恩才成的。」（林前十

五10）於是，那擅長於教義辯論的人和那自稱為基督徒的人，都不願在凡事

上專心仰望神的靈，又自認說：「我今日成了何等人，是因我轉向、信任其

他東西，不靠神的恩典和祂的啟示。」在這罪上，人是不可能有救恩的。甚

麼叫人不能得着保羅所認識：「我靠着那加給我力量的，凡事都能作」？只

因人拒絕基督的靈藉祂活着，揀選屬肉體的目標，而不願為基督成為愚拙的

，或棄絕一切祂所棄絕的，且不肯不尋求屬地的榮譽和讚賞，只求祂的喜悅

。基督說：「凡不背着自己十字架跟從我的，也不能作我的門徒。」（路十



四27）惟有我們跟基督一樣說：「我的神阿！我樂意照祢的旨意行……我憑着

自己不能作甚麼……我對你們所說的話，不是憑着自己說的，乃是住在我裏面

的父作祂自己的事」，才能認識這條路，並且行在其上。 

教會的大罪是走大巴比倫的路 

惟有此途使基督徒得着全面的、必然的能力，可勝過自我、魔鬼和世界

。基督徒若尋找、轉向其他東西，而不是這位獨一之神並基督之靈的引領和

啟迪，就只會出現一個在神眼中稱為屬靈的巴比倫、埃及、所多瑪、大淫婦

、毀滅的獸、大紅龍。這些名稱是屬乎人的，不分貴賤，也是屬乎教會的；

但凡有神的靈，均不應在當中有分。這是教會的大罪，在使徒時代已犯上了

，使聖靈擔憂，導致陷入離道反教、敗壞不堪的光景。保羅在殉道前已預告

這樣的事，其後背道的事也大大支配了教會。 

人的改革只是表面的；只有救贖大能可使教會發生根本的改變 

所以一切人寫的改革，只要基於宗教的學識和教義的決策，都不會產生

甚麼影響力，甚至一無所獲，直至人願意向自我、己意、人的智慧死去，只

尋求從神的靈而來的救贖大能，如初期教會一樣，改變外邦人、稅吏、妓女

、猶太人，成為聖潔的使徒教會。惟有這樣，今日的教會才能驗證神的智慧

和大能，重新使墮落的人歸向祂，並在他們的生命裏作成祂的旨意，把榮耀

歸給祂。 

輕慢祂真正的工作，拒絕和褻瀆聖靈，犯不得赦免的罪 

保羅向當時的教會領袖說：「你們務要小心，免得先知書上所說的臨到

你們。主說：『你們這輕慢的人要觀看，要驚奇，要滅亡。因為在你們的時

候，我行一件事，雖有人告訴你們，你們總是不信。』」（徒十三40-41）神

今天要作成大工，行神蹟中的神蹟，正如在使徒的日子時一樣，藉着聖靈在

墮落的人的生命裏顯明基督的話語和工作，更新他們，使他們成為神的兒女

。我們要小心，免得我們的心思受限制，以為這個才是神今天要作的工，或

那個才是神今天能作的，以致我們輕慢祂真正的工作，拒絕和褻瀆聖靈，犯

上不得赦免的罪。 

拒絕聖靈使人與神連合的工作，這罪不能赦免 



有人講道時，差不多把基督的話說成：「憑着他們的教義，就可以認出

他們來」。另一些人寫作時，又差不多把基督的話寫成：「憑着他們的恩賜

，就可以認出他們來。」但那忠心的門徒記載我們主的話：「憑着他們的果

子，就可以認出他們來。」（太七20）要緊隨這個真理，這是救主給我們的

神聖引導！要知道聖靈的果子在這必死的身體彰顯仁愛、喜樂、和平、謙卑

、忍耐、恩慈、良善—都是屬乎基督的，在那裏聖靈就在蒙恩得救的罪人身

上作成了得勝的工夫。倘若拒絕聖靈這使人與神連合的工作，不讓基督坐在

我們心裏作王，並藉我們顯明祂的生命和作為，就是拒絕福音的整個計劃。

這罪不能赦免，再沒有救贖了。 

（編註：關於「褻瀆聖靈」，按公認的講解，只有主耶穌在地上的時候

有此情況，以後不會再有。根據：除了福音書裏有記載，新約的其他處再未

提到過。使徒行傳提到亞拿尼亞夫婦欺騙聖靈；書信中提到叫聖靈擔憂、歎

息；提到聖靈催促、禁止……。本文對「褻瀆聖靈」所講，似乎涵蓋的面較寬

。這是個人的看法。關於「褻瀆聖靈」的定義，我們還應以聖經為準。） 

第十一篇 

聖靈的浸 
聖靈與火的浸之必要性 

倘若亞當沒有從創造主領受真實和豐盛的生命，那麼，墮落和救贖就變

得沒有意思了。如果字句本身是有能力的，那人從甚麼墮落呢？又被贖歸回

甚麼呢？若然除了聖經字句外，人就不需也不能接受更美的生命和光，為何

那燃燒、明亮的光，那比先知還大的一位，要用水施行悔改的洗呢？又為何

神的兒子、萬有的創造主，要用聖靈與火施洗呢？ 

亞當從神聖的受造中墮落，陷在罪、撒但、陰府的權勢下，消滅了那屬

天的火和聖靈的光照，就是他起初與神連合時所有的。只有這火和靈再次從

天賜下，才能叫墮落的人重拾神的形像。神的兒子親自取了罪身的形狀，好

讓祂聖潔的性情住在我們裏面；但我們竟然要坐在偉大的演講家、文字泰斗

、希臘文學者面前，聽他們講論福音的字句，而他們卻沒有親自經歷聖靈的



大能。這是何等可笑呢！惟有藉着聖靈的大能，神的性情才能在人身上彰顯

出來。 

傳道人否認聖靈的浸和從上頭來的火，是錯誤的 

傳道人哪！小心自己的光景，人可能在基督的壇上守候，但否認聖靈的

浸和從上頭來的火，你的祭司職分和祭壇，不可與猶太人昔日從神那裏降下

來神聖之火的相提並論。那火從天降下來，使祭司和祭牲同蒙神悅納，但那

只是內在屬天之火的預表和保證。基督要燃起永不熄滅的火焰，把它永遠立

在新約聖靈重生之兒女的永存殿裏。不要再控告無神論者、懷疑論者及其他

福音的公敵，因為當你把聖靈的浸指為狂熱主義，並否定今日仍可以存信心

，讓這屬天的火在我們的生命裏燃起來，正如原初基督徒一樣。這是在教會

裏潛在的懷疑論，而懷疑論者只將懷疑表現出來而已。你因往日的經歷而生

懼怕，以為屬地的理智會受不了，正如神取去以諾時，他所受的一樣，於是

只好承認，除了字句和教義所指示的，就沒有重生，而基督在靈魂裏的降生

也不真實了。 

神的國就在你們心裏 

我們的主曾說：「神的國就在你們心裏」。就是說，這屬天的火和靈是

神和祂的國度顯現的有效能力。這火和靈必須有真實的果子，並在靈魂裏掌

王權。事實上，這能力在那裏呢？歷代以來，地上的民對於王只虛有其表地

效忠、誠信，掩飾其叛逆的心。我們的主會喜悅對祂的國虛空的口頭稱信麼

？其實，除了那些在基督耶穌裏新造的人，有新心新生命外，其他一切都不

能算是新造的。願每位福音的僕人都知道這個從神來的真理：這屬天的火和

靈一日未在你裏面顯出完備的新生和能力，無論你學問多高、熱心多大，你

仍是無法超越肉身的限制，只不過如同口才出眾、思考力強的演講家和理論

家一樣。 

純正教義的字句是死的，聖靈的工作是活的 

基督又說過：「我也……向他顯現……到那日你們就知道我……在你們裏面

……我所作的事，信我的人也要作，並且要作比這更大的事。」（約十四12、

20-21）假設不能直看這些應許是真的，而認為基督只能藉純正教義的字句彰

顯祂自己；或把聖靈屬天的大能、基督的應許在信的人腹中流出活水江河來



，說成是字句的工整排列、聰明的講詞、準確的理論所生的動力而已，這樣

，你的信眾就不是基督的好門徒了。他們向天國是死的，正如在地上死了一

樣，只是棺槨上刻滿學術榮譽和生平事蹟而已。 

人若傳講作基督肢體的道理，而又以純正教義為名，否定在我們裏面這

生命大能的真實及活潑流露，這樣，實在是背棄了信心，成為前後矛盾了。

保羅說：「你們死在過犯罪惡之中，祂叫你們活過來」（弗二1）他又教訓

信徒，這生命要在這必死的身體上彰顯出來。這位偉大的使徒又說：「……神

，既然樂意將祂兒子啟示在我心裏。」（加一16）誰能否定他每日生活都充

分地彰顯這生命？他又對加拉太的信徒說：「我小子阿！我為你們再受生產

之苦，直等到基督成形在你們心裏。」（加四19）有人相信保羅不期望他們

的生命和他一樣的像基督，或不能多方彰顯聖靈的大能，像神曾大大使用他

麼？不是的，他曾這樣說：「你們該效法我，像我效法基督一樣。……你們在

我身上所學習的、所領受的、所聽見的、所看見的，這些事你們都要去行，

賜平安的神就必與你們同在。」（林前十一1；腓四9）這證明他們是祂的門

徒，表明他們實在相信基督，並且接受了這位他所認識、住在他生命裏的聖

靈，就是他向他們傳講的。 

基督的生命在人裏面降生、成長是真實的；反對聖靈的洗是錯謬的 

很明顯，基督在人的靈魂裏降生，帶來內在的更新；在這個生命裏，「

舊事已過，都變成新的了。」正如藉果子辨別樹種一樣，真基督徒被人辨認

出來，是因耶穌的生命在他裏面彰顯，又藉他向四周的世人顯明。神兒女的

新生命是像基督的，正如舊的生命像屬土的亞當一樣。然而，四處都有推理

、學問、評論的話，立在高位上，要從聖經的真理宣告並證明信徒期望在生

命裏經歷聖靈的洗和基督的火，是一種極端的想法，只會導致瘋狂和錯謬。

難怪亞當舊生命屬肉體的情慾、驕傲、詭詐、虛偽、好說讒言、仇恨、分黨

、爭競，都不斷在自稱為基督徒之人的行為上顯露出來。 

基督教活動不能改變人；聖靈在人心中運行是唯一救法 

誠實的人會不會否認聖餐聚會、教會祈禱會和動聽的講章。然而這些都

不能令會眾中有識之士和目不識丁的人改變，他們依然故我，按己意而行，



自憐自縱，正如人們縱容孩子的愚昧，使他們變本加厲一樣。無論給亞當之

下舊造的、屬地的、本性血氣的人冠以甚麼宗教名稱，或者欣賞人熱心辯論

更正教的純正教義、羅馬天主教的教條或猶太人的節日，這與參加各個政治

黨派，情況也沒有分別。在這些名目下，那未重生、屬血氣的人只有一種本

性，只是時間、地點、教育、外貌、虛偽、屬世智慧等各有不同而已。對於

這樣的人，無論是天主教或更正教會友，福音只是一本封存的書，裏面的一

切記載只會定他們的罪，正如法利賽人熱心保存律法和先知的書，卻被它們

定罪了。基督藉着聖靈住在被贖的人心裏，是神給予人圓滿的答案和唯一救

法。 

基督的先鋒預言基督用聖靈與火施洗 

那從神來的使者基督的先鋒，是為主預備道路的。凡輕忽他的見證的人

有禍了！他說：「我是用水給你們施洗，但有一位能力比我更大的要來，我

就是給祂解鞋帶也不配。祂要用聖靈與火給你們施洗。」（路三16）假設施

洗約翰所講論基督的並不是我們所信的，並且我們為要堅守神的道，不接受

他的話，於是，我們便會自認是教義專家，既嚴肅又肯定地拒絕真理，正如

那些瞎眼的拉比，不接受約翰的見證一樣。 

基督自己預言聖靈的浸 

當約翰宣告神的國近了時，也傳給世人這個消息：從上頭來聖靈與火的

洗。基督四十天向門徒顯現，談及神國的事，應許聖靈的洗。祂申明這是重

要的，若沒有這洗，他們就不會有能力作祂的見證。倘若這從上頭來的聖靈

與火沒有把我們領進神的生命，使我們重生，就證明我們沒有得着約翰和基

督所同證神的國和福分了。更糟的是，我們若受盲目崇拜教義字句之累，成

為反對這內在聖靈與火的作家和傳道人，我們就是與我們主所指摘的人同伍

了。祂說：「你們這假冒為善的文士和法利賽人有禍了。因為你們正當人前

，把天國的門關了，自己不進去，正要進去的人，你們也不容他們進去。」

（太二十三13） 

靈洗之人的印記：結出聖靈的果子 

聖靈果子的香氣吐出屬神的愛，是凡進入了靈洗之人所有的印記。這屬

天的愛在我們心中把我們的主高舉，讓祂坐在當得的位上，無與倫比。這愛



又如聖潔的火，清除、潔淨一切自我的慾望。凡美善、聖潔的，都從中生出

，成為一切德行及敬虔習慣的恆常源頭。再者，這愛流到神的受造物面前，

因為一切都是屬祂的，都是祂美善的創造物。當我們盡心、盡性、盡力愛神

的時候，也必愛祂的受造物—永遠之愛的對象。倘若我厭棄或藐視世上一個

人，就是厭棄神所不能厭棄的，藐視祂所愛的。當我厭棄那按神形像造，並

那只靠恆久之愛存活的人時，我能以為神屬天的愛火正在我心裏燃燒麼？ 

使徒約翰已明明斷言這是不可能的了。他說：「人若說，我愛神，卻恨

他的弟兄，就是說謊話的。」（約壹四20）因為世人的罪，神的兒子為人類

成為受苦的中保。惟有那活在基督之靈裏的人，才會對罪人存慈憐的心腸。

當你發覺自己對那些軟弱、滿身罪污的人，尤其是那些反對你、虐待你的人

存憐憫和愛心，這是你在靈洗中最顯著的表現。「住在愛裏的，就是住在神

裏面，神也住在他裏面。」此外，當你發覺自己憤怒、被人弄得不快時，正

是需要悔改呢！人會以為自己對德行有過人的愛慕，所以不能忍受那些缺德

的人。他憎恨一個人，藐視另一個人，又不能與第三者相交，但同時以為自

己對德行、對神的愛、對罪的恨惡，有敏銳的判斷力。然而，有人認為，要

治好這種心態，就得深入思想這句話：倘若這是神兒子的精神，或祂對罪的

恨惡就是這樣的話，罪人就不會有救贖了。 

雖然神恨惡罪，但是祂愛罪人。因此，我們必須與罪為敵，正如對付疾

病一樣；但是向那些受罪壓害的人要顯出愛心、溫柔和同情。我們可以立個

原則，只要耶穌的生命和屬神性情愈顯露在我們身上，我們對公義和德行的

判斷力就愈高。對受罪的瞎眼、疾病、死亡苦害的人存更大的憐愛。看見這

些在苦況中的人，我們不應生發驕傲、藐視的心，或生出比他們聖潔的憤慨

，反而我們理當充滿溫柔和同情，就如看見別人受頑疾之苦時所存的態度。

這神聖之愛的聖潔火焰要在那些獻上自己給神、確實被聖靈充滿的人身上燃

燒出來。 

藉聖靈才能認識屬靈的奧祕，才能顯出基督的愛 

你想認識那看得見和看不見之事物的關係、萬物的來由並所靠的永遠能

力麼？你想知道恩典和救恩的奧祕、人的心靈與創造主並救贖主親密、屬天

的相交關係麼？那麼，你必須藉聖靈的大能去認識。基督神聖的愛超過一切

世上的知識；這愛成就一切真理，直到永遠。你會為福音真理作忠心、有力



的見證人麼？等候吧，直至這愛的火焰在你裏面成就完美的工作。若然你靈

裏的深處沒有這愛，無論你多麼有學識，多麼有禮貌。你的心仍然是屬於墮

落的亞當，你對永遠真理的知識與殺人的該隱沒有兩樣。殺人總不是出於愛

的。 

從聖靈受洗之人脫離律法死硬的字句，在真理聖靈的大能裏事奉神 

從古至今，善惡大戰，撒但的謊話對抗在耶穌裏的真理。那些真正從聖

靈受洗之人的心懷意念，已被真理繫緊握着，他們的言語行為「只將真理表

明出來，在神面前把自己薦與各人的良心。」因為基督曾說：「只等真理的

聖靈來了，祂要引導你們明白一切的真理。……真理必叫你們得以自由。」（

約十六13，八32）那些被神兒子釋放的人實在是從罪的捆綁中釋放出來了，

脫離律法死硬的字句，在聖靈的大能裏歡喜快樂地事奉神。這樣的人已經進

入耶穌的真理裏。 

活在真理中，就要脫離天生理性的盲目和謬見 

要活在真理中，正如真理常在基督耶穌裏，就要脫離天生理性的盲目和

謬見，以及別人加於你的形式、教義和見解。真理使人脫離屬世的見解。在

屬靈上，基督啟示人的靈；在本質上，祂在人心裏成形。所以我們在神這末

世所要思想、交託、尋求的，是神藉着聖靈在人心裏直接、恆常的工作。基

督曾道成肉身，現在藉祂的靈，在人靈魂裏復甦那失去的、神起初所賜的生

命，並在我們身上顯露這生命。 

五旬節聖靈按所應許的降臨，把祂福音傳播到全世界 

基督復活後，對門徒說：「約翰是用水施洗，但不多幾日，你們要受聖

靈的洗。」（徒一5）雖然門徒已受了水的洗，且一直熱心跟隨基督，也曾

聽取祂的教訓，並奉祂的名行過神蹟；但他們只站在神的國附近，傳講神的

國近了。所以基督吩咐他們等候，不可在祂剛得榮耀時作祂的用人，直等到

他們領受從上頭來的能力。聖靈降臨時，有舌頭如火焰分開落在他們頭上，

他們接受這能力，充滿神一切豐盛的恩惠，讓基督進入他們心裏作王。於是

，他們成了啟蒙的器皿，把祂福音的光和祂的國傳播到全世界。 



教會沒有聖靈作生命，就如沒有靈魂的軀體 

從那天起，基督信仰的福音開始傳揚出死入生之道；這是前所未見的，

因為聖靈作工，把基督的生命、光、愛帶進人的靈裏。傳福音的不單憑話語

，而且帶着能力，呼召世人認識聖靈的恩賜和恩典，教他們專心尋求屬靈的

福氣，一心信靠、盼望、祈求復活的基督的生命在他們裏面發揮作用，並且

掌權。基督的生命就是這剛打開神國的活潑能力。惟有向肉體的智慧死去，

人才能進入這些恩福，分受其中的分兒，從聖靈受洗，靠聖靈而活；並且信

從耶穌基督，因祂曾召他們進入祂的國和榮耀裏。基督信仰的真理和實意是

基督的靈活在信徒裏面，並在其生命中工作。倘若教會沒有聖靈作生命，只

有外表的空殼，那麼，就像一個沒有靈魂的軀體了。 

基督賜人屬天復活的生命，使人脫離罪的權勢 

末後的亞當—耶穌—得了榮耀，在天父右邊作主作基督的時候，祂就賜

下屬天復活的生命，有聖靈的安慰、大能、同在，給凡留在地上跟從祂的人

。聖靈在五旬節降臨揭開了救恩的新一頁，這大能的工是作在人的靈裏，與

過往不同。擁有救恩和渴慕救恩是兩件南轅北轍的事。因此，使徒是新造的

人，蒙新光啟迪，燃起新愛，天天經歷那從天而降的新國度。他們傳講的並

非無中生有或遙遠的事，乃傳揚耶穌基督是神的智慧和大能，活在他們心裏

，並且在他們心裏作王，藉這必死的身體彰顯祂的話語和作為；又因着那賜

生命的聖靈，隨時傳授那從上頭來的新生命給悔改、相信祂的人。這新生命

和內住的聖靈在他們身上所顯的神蹟，能帶領他們立刻、確實地脫離罪的權

勢；從此，他們接受屬天生命的恩賜和恩典所管治。人們蒙召，就是為此。 

活在聖靈的愛和喜樂中，見證神的智慧和大能 

「你們所看見所聽見的，都是給你們和你們的兒女，就是主我們神所召

來的。」（徒二39）這句話能領人認識真基督信仰。傳道人為此作見證，不

是因他們所聽到所讀到、心意領會的東西，而是因救恩的大能、生命的更新

、屬天的新生、神之愛並聖靈使人成聖的作為。這些都是信徒曾領受，而且

不斷經歷的。但所有罪人都感到自己罪惡天性的壓力，他們正需接受這佳音

。主把得救的人數天天加給教會，不久就有一大群信徒聚在一起，活在聖靈

的愛和喜樂中，向天上的使者見證神的智慧和大能。 



不傳講聖靈受洗的道理；屬天的火在教會裏熄滅 

後來從聖靈受洗的道理不再被人傳講，那屬天的火在教會裏熄滅，基督

教就失去起初的榮耀，屬神的生命也不再顯露在人們面前了。人們不再倚靠

聖靈的大能和明證，也不活在基督的恩賜和恩典裏，而是倚重屬世的學問、

今世的勢力和肉體的爭競，用以追求屬地的名譽。於是成為一臺只受水禮而

離道的宗教人士。惟有當人蒙召，重到復活的基督面前，就是初期門徒「所

看見所聽見」的，才能恢復那起首的生命、光和愛。從此，很多人從聖靈受

洗，順服基督作他們的主，並讓祂在心中作王。祂神聖的愛要如屬天的火焰

，燒盡一切渣滓，煉淨一切動機，且燃起活祭，在黑暗、罪惡的世上，為完

全的救恩作見證的光。 

 

 

第十二篇 

倚靠聖靈—真智慧和知識 
真智慧在基督裏 

永生神的聖潔教會—真理的柱石和根基—初建立時，使徒誇口說，世上

的智慧、學識都算不得甚麼。他說道：「智慧人在那裏？文士在那裏？這世

上的辯士在那裏？神豈不是叫這世上的智慧變成愚拙麼？」（林前一20）但

在今天，眾教會的目標是要包羅世上的智慧人、文士、辯士、學者，又要憑

着人的智慧分析、教訓聖經的字句。初期教會燃點着屬天的愛，但今天基督

教界追求學術，四處出現分裂、苦毒、嫉妒、驕傲、紛爭、仇恨、迫害的事

，有如在撒但所立拜偶像的宗教中所盛行的。只要信任不是從神的靈來的智

慧和知識，這樣的事是免不了的。 

基督的教會不應有學問、學識麼？ 

但今天博學的文士會問：基督的教會不應有學問、學識麼？除了救恩外

，福音就沒有別的事要關心麼？就沒有別的成就麼？除了基督及祂使徒所教

導的救恩真理外，傳福音的就一無所知，也沒有別的可以教訓麼？只須傳講



完全捨己、虛心、溫柔、謙卑、長久忍耐、不止息的愛、絕對否定世上的虛

榮、全心全意倚靠天父麼？除了在聖靈裏就沒有喜樂，除了神所賜的就沒有

智慧，除了基督的腳蹤就沒有可走的路麼？文士又說，人若是趨近極端，只

單靠聖靈，這樣教會就毫無防備，不能抵禦有學問的懷疑論者及無神論者的

攻擊。 

應以順服基督倚靠聖靈的真理為主課，屬靈的知識為副課 

對於這種論調，我只能這樣回答：那些單純學習福音的人，並那些一生

為自己和別人求神教導的人，真是可喜可賀。飢渴慕義的人有福了，他們只

屬一位主，就是基督，只有一位老師，就是聖靈。他們並不加入競逐世上智

慧之人的行列，也不與「花錢買那不足為食物」的人為伍。能認識完全順服

基督並倚靠聖靈之生命的真理，是可喜的，這是蒙光照的理智所當作的唯一

選擇。其實，這是信心生命的尊榮。只有那些不顧自己至終結局的人才會忽

略，他們未能按神、理智、永遠和本身的益處衡量他們的行為。 

在聖靈的引導之外尋求智慧，就是把自己奉給黑暗的權勢 

在聖靈的引導之外尋求智慧，就是把自己奉給黑暗的權勢。這真理不單

適用於那些蒙召事奉神、作牧者、教士、教師的。人說自己沒有神的呼召傳

揚此真理，於是他個人的益處也可以忽略麼？是否除了醫生要照顧公眾健康

外，其他人就不用關心自己的健康麼？所以任何人以自己不是監督不是使徒

為名，故意忽略我們主的呼召，要愛人，像祂愛人一樣，並照祂所行的去行

，這豈非不合情理麼？ 

追求神的愛，融入生命中是真智慧 

凡不是聖靈的默示而藏在人裏面的，只是無知、愚昧罷了。能通曉律法

、先知、福音的人，均是接受優良教育的人，世上的學術精英。但誰有這從

上頭而來的真智慧呢？誰知道一切？在誰身上成就律法、先知、福音呢？真

理告訴我們，惟有那個能「盡心、盡性、盡意、盡力愛神，又愛人如己」的

人。 

這人有一切的智慧、一切的亮光，已進入聖經中的一切奧祕。那裏缺乏

神的愛，那裏就有極惡的自我在人裏面，縱使他是個大有智慧的人，是個辭

鋒凌厲的評論家、桂冠詩人、科學家或有名的哲學家。 



新命令：你們彼此相愛；「愛」是主門徒的特徵 

基督說：「我賜給你們一條新命令，乃是叫你們彼此相愛。」（約十三

34）這個命令新穎之處不在人接受吩咐去彼此相愛，因按摩西的律法和本性

而言，這是舊的命令而已。但命令是新的，因它要求效法一個新的、從未聽

過之愛的榜樣，就是基督怎樣愛我們，我們也要怎樣相愛。我們的主又說：

「你們若有彼此相愛的心，眾人因此就認出你們是我的門徒了。」（約十三

35）若人們透過我們彼此相愛的榜樣，就認出我們是基督的門徒，那麼，我

們若缺乏這份愛，就明明叫人知道，我們並不是祂的門徒，沒有祂的智慧並

祂的心，也不是受祂所教的了。 

我們以基督的心為心，活出最大的愛 

倘若我們有基督的心，倘若祂是我們的智慧，我們就應當常思考愛的責

任和根由。我們要愛鄰舍，就是凡活在世上的人，不是因為他們是智慧、聖

潔、道德的；世人過去不是這樣，將來也不會這樣。所以我們肯定有責任去

愛世人，但並不是根據他們的德行。再者，我們也肯定，我們並非按人的功

德而愛人。因為主囑咐我們，要對那最卑劣的仇敵顯出最大的愛來。我們要

去愛、祝福那極力傷害我們的人，並為他們禱告。神愛我們，不是因為我們

是智慧、良善、聖潔的，而是因為祂憐憫我們，因為我們需要這份恩福。祂

愛我們，要叫我們成為良善的，所以我們的愛也必須如此，不是尋求或要求

我們的弟兄有何善行，乃是憐憫他們的失敗，盼望他們得着所需和所能接受

的一切美福。倘若我們嚴重地缺乏這屬天的愛，就如保羅說的，我們最偉大

的德行也只是鳴的鑼、響的鈸一樣。實在要時時醒覺，我們的生命必須充滿

聖靈的愛。 

愛是一切教訓的精華，只着重解經的學術是鳴的鑼 

我們對神所能存的意念，莫過於祂永遠的愛和良善。祂用無窮的智慧和

能力，為受造物預備可共用的美善和福分。我們對人所能存的意念，莫過於

人是按神的形像造的，十分似神。人類用自己有限的本能為別的受造物預備

可共用的美善，渴望一起享受神為創造人而預備的福分。但那活在神面前、

有真智慧的人，能認識神的愛及旨意，對祂和人類均有價值。除此以外，任

何知識都不足加以美譽；只有那些愛求學問的人才沽名釣譽。那只着重解經



的學術，缺乏這屬神的愛。何等空洞無用呢！我們的主說，這愛是一切教訓

的精華，都藏在律法和先知書裏。 

只注重聖經字句，而忽略愛就不是真智慧 

有一個想作基督門徒的人說：「主阿！容我先回去埋葬我的父親。」（

太八21）我們的主回答他說：「任憑死人埋葬他們的死人，你跟從我吧。」

（太八22）又有一個人對主說：「容我先去辭別我家裏的人。」（路九61）

耶穌回答說：「手扶着犁向後看的，不配進神的國。」（路九62）假設有第

三個人來說：「主阿！我把希臘文文法書和一些推理精確、詞藻典雅的釋經

書留在家裏，容我先回去取來，免得我失去裏頭的啟示，於是錯解你屬天真

理的奧祕，或不能向別人有力地證明、傳揚這些真理。」這請求豈不是愚昧

、荒謬麼？基督教界對基督福音的一般想法，還有比這個更好的麼？若忽略

愛神、愛鄰舍，那在聖經字句上的學問，也能稱得上是真智慧真知識麼？聖

經明明教導我們，愛比一切都重要。 

靠聖靈活出基督的愛 

誰不曉得自己極需要聖靈作唯一管道，讓神的愛在他生命裏流露出來，

就是基督要求祂門徒所行的呢？因為當祂說「我怎樣愛你們，你們也要怎樣

相愛」的時候，已表明祂的愛是判定我們行為的準繩和法則。人憑一己之力

去愛，是無望的；而靠研習聖經描寫這愛所得的學問，就更微不足道了。很

明顯，我們作祂的門徒，必須有這愛在心裏，才能與名分相稱。 

若非活在愛的生命裏，就無法脫離墮落的天性 

倘若愛不是你的生命氣息或精神，管治你的一切言行，那麼，你就從神

創造之大能中被剪除了，活着的時候也是死的。你的本性和行為也沒有別的

氣息，只有驕傲、憤怒、忌恨、假冒為善、憎恨、報復、自高自大，落在撒

但的權勢和牠國的黑暗之下。若非神的愛（就是神自己、祂的光和祂的靈在

你裏面）降在你生命裏，你就沒辦法一生脫離墮落天性的惡慾。「愛就完全

了律法」。凡不是出於愛的，都與律法相違，是最大的罪，若有人仍拒絕神



在我們主耶穌基督裏的救恩，活在敗壞的光景中，這樣的人可真算有智慧麼

？ 

聖靈住在裏面才能愛神、才能用心靈和誠實敬拜神 

由於神的愛是從我們裏面有神的性情而產生出來，所以約翰說道：「我

們愛，因為神先愛我們」。正如祂必須先賜給我們聖靈，或說聖靈在我們裏

面降生了，我們才能用心靈和誠實敬拜神；同樣祂也必須先賜給我們愛，或

說聖靈在我們裏面誕生了，我們裏面才有神的愛，用祂的愛去愛祂。這句話

的真理要絕對確立：「愛是從神來的，凡有愛心的都是由神而生。」（約壹

四7） 

神學學派忽略愛的必修課，只追求知識，收分別善惡樹的果子 

學術界請恕我不代表智慧學派或知識學派。我只有一課要學的，就是神

的愛，只有一位老師，就是神的靈。「我若有先知講道之能，也能明白各樣

奧祕、各樣的知識，……卻沒有愛，我就算不得甚麼。」（林前十三2）我們

若尋求保羅所謂可憐、空洞的東西，豈非無益呢？我們若要進入神的國，卻

忽略那當竭力得着之神的愛，豈不是虛妄之舉？然而，那個神學學派率先引

導其門生轉到這屬天的愛去呢？沒有一個吧。他們沒有把學術納歸在這愛的

重要原則之下，反而收取古時分別善惡樹的果子。夏娃看這樹「能使人有智

慧」。難怪，那些在這制度下受教育的人證明自己都是夏娃的兒女，仍落在

撒但欺騙之下。 

所得的知識和學問，沒有愛，則是虛幻的智慧 

大學者阿！請相信我的話！你所得的知識和學問，沒有叫你的生命顯出

愛神和愛人的能力，只讓你在死的時候得不着安慰，正如惡夢一樣，夜夜在

睡夢裏出現。直至人全面的醒覺，如同知曉夢的虛構，他才全然曉得自己不

在真理的光中，仍未受過神的教誨，也沒有基督的心腸。保羅為以弗所信徒

禱告，願他們藉着神的靈，叫他們心裏的力量剛強起來，使基督因他們的信

住在他們心裏，叫他們屬神的愛有根有基。所以我們肯定，惟有神的聖靈（

神就是愛）能把神的愛充滿我們，這愛是祂要求凡祂兒女都要有的。這愛既

然超乎一切知識，就不用靠獲取學術知識來認識了，而是藉着永生神內住我



們心裏聖靈所顯的大能。故此，基督為門徒在父神面前禱告說：「使祢所愛

我的愛在他們裏面，我也在他們裏面。」（約十七26） 

真智慧是專一盡心愛神，並愛人如己 

誰心中的渴望和禱告，是專一盡心愛神，並愛人如己的，這人必是認識

基督，並且是被基督所認識的。這是世上最好、最智慧的人，屬天的智慧和

良善都顯在他生命中。一切從那古蛇來的，都踏在他腳下。 

自我、驕傲、憤怒、忌恨、貪婪、屬世智慧，都不在他裏面；因為這愛

成就了律法和先知書，藉着基督降臨，這愛在他裏面重生。他的思想、言語

、行為的源頭和動力，就是這愛。倘若他不陷在愚昧的錯失之中，就不會被

異教之風搖動，飄來飄去了。因為凡受這愛管治的，也常受神的教誨。 

 

 

第十三篇 

自我和驕傲—敵擋聖靈 
驕傲是敵擋基督的靈 

當將自我崇拜的天性置諸死地。這樣，基督那超然的謙卑就在他裏面生

發出來了。 

人類是從墮落的亞當裏而生的，有眾多的敵人。但那最大敵人名叫敵基

督，就是自我高舉的那位。有很多推測，說敵基督從何而來，他要作甚麼，

或他有何印記可以叫人辨認出來。敵基督所沒有的屬性，只要看基督這段對

自己的簡述就可以曉得：「我沒有一件事是憑着自己作的。……我來不是要照

自己的旨意行……我不求自己的榮耀……我心裏柔和謙卑。」既然這是基督的

屬性，那麼，自我高舉就是最大最滲透的敵人了。那敵基督的靈藉此敵擋、

阻礙基督的靈和性情。雖然那個顯露這靈的人可能仍未在世上，但是人們只

要看看自己的心，就必察覺約翰當日所說那「已經在世上」的敵基督了。所



以人人為甚麼懼怕去否定、厭棄內在自我高舉的意念，及其所生出來的外在

行為？ 

人要看見甚麼是自我的行為，才曉得驕傲正在得勢，阻礙着那位謙卑的

耶穌在他靈魂裏的誕生！他不是要宣稱世上的榮華為最足以自豪的麼？他注

視財富和榮譽，就可以看出驕傲藏着最大的敵基督的特性，不是麼？這些是

虛妄的人心裏可恥的標記。但相對地，這些只是人驕傲的皮毛，是人的墮落

所生出來的，並在人裏頭結出果實。若要揭發驕傲和自我高舉的根源，就必

須進入人靈魂的深層；只有神的靈能進到那裏，賜人柔和、謙卑和順服。亞

當犯罪，拒絕了聖靈，於是死亡就臨到眾人，因為世人都犯了罪。撒但自我

高舉的靈成為了那勇士看守自己的住宅，直至有一個比牠更壯的來，奪回所

失的物。 

「自我」管治着驕傲的王國 

「自我」已經在人生命的深處誕生，又立了座位，管治一個稱為驕傲的

王國。但一切外在虛榮只是兒戲而已，只是短暫的玩意兒。基督說：「從外

面進去的，不能污穢人，惟有從裏面出來的，乃能污穢人。」（可七15）那

個內在的驕傲勇士，即惡毒的「自我」，在人裏面有其更大的工作。它住在

人心裏的要塞，靈魂的能力和機能不歇地供獻給它。記憶力為「自我」藏起

一切美好的回憶，都不會失去，也不會忘記。常在「自我」之前。人的智慧

可包羅全世界的知識，但知識只為「自我」效力，常力求新貌，擴大「自我

」的支配權。幻想力是「自我」最忠實的支持者，無形的世界全在它腳下，

為「自我」進行隱祕的報復，又以假想的榮譽為「自我」加冠。這是屬撒但

、屬血氣的「自我」，若不捨棄、釘死它，就不能成為基督的門徒。這清楚

地表明耶穌的話說：「凡不捨己，背着自己十字架跟從我的，不能作我的門

徒。」 

驕傲弄瞎人的心眼 

驕傲弄瞎人的心，叫無知的人因神所賜的能力感到自豪，又誇耀本性的

一切，如同真屬乎他的。生命的每一刻都是神藉着給人的，若然沒有這生命

，人就不能作甚麼。人本身無能力呼吸或揮動手掌，正如無能力停止地球轉

動，或熄滅太陽光一樣。這是人依賴、無助、可憐的光景，也是人應該謙卑



的主因。神「將生命、氣息、萬物賜給萬人」，我們若要把榮耀歸給自己，

就是犯偷竊和說謊的罪。驕傲把那些只屬於神的東西據為己有。為了否認自

己無助、要依賴神的事實，我們竟佯稱那不屬於我們的東西。 

這叫我們看不見自己真正光景的驕傲，會帶來甚麼結果呢？我們對奧祕

的事都尋根究底，使自己的生命成為慾望的工具。求取幻想的福分，為自己

造出千萬個反常的需要，以虛假的希望和不滿足的慾望討悅己心，仇恨別人

，於是帶給自己種種的痛苦。人要回顧自己的生命，看看有甚麼野心、妄念

、慾望，曾佔據他大部分的人生。要想想自己的言語、行為是何等的愚昧，

曾多少次隨從情慾和私慾，很少能叫自己滿意，但多次與人不和；又要想想

，何等多次三心兩意，恨惡從前所愛慕的，又愛慕從前所恨惡的。多少次為

小事動怒，對同一件事好惡不分，又常轉換喜好，去遷就別的！當人誠懇地

鑑察自己的生命，他就知道自高自大、驕傲，正合乎人的本相。也許，世上

很多人寧願死，也不願把自己所有隱祕的思想、慾念、愚昧、錯判、虛榮、

虛妄的動機、良心不安、憎恨、嫉妒、敗壞，告知世人。一個知道自己可憐

光景及行為的心，還會接待驕傲麼？ 

驕傲普遍的滲透在人的思想行為中 

驕傲滋長，不單是由佔有慾和成就感所引起，就算是奉獻的心、愛心、

對謙卑和良善的尋求，都會令人暴露在自高自大的試探之下。善意和善行都

易受虛榮和自滿的侵擾。那些在虔誠上有長進的人會更多機會面對驕傲。驕

傲在罪惡之上增長，也同樣在德行上增長；在讚美神時，也會產生讚美自己

的心來。 

驕傲使人自我崇拜，阻礙舊人的死 

是甚麼在人的靈魂裏阻礙這舊人的死呢？是甚麼加強、高舉自我的生命

，使自我在人心裏作主作王呢？自我意志的天才、學識的榮譽和天生理性的

自負，都是人心裏驕傲的主腦。它們像忠誠的祭司一樣天天敬拜，但它們只

是敬拜自我而已。人該是永生神的殿，可是，「自我」佔坐屬血氣之人的位

置，為自以為有的能力而醉生夢死，並十分注意個人的利益。 

驕傲使人離開了神的生命 



要清楚曉得，屬血氣之人的一切顯著敗壞，源自那可憐的墮落，人的靈

魂離開了神的生命。只要人仍活在父、子、聖靈所創造的形像裏，那愛自己

、自高自大、憑己意行及其他天生理性，就不能在人裏頭有位置，就如瞎眼

、無知、疾病一樣。一切住在人裏面的，或從人出來的，只顯明神的一切，

人沒有分兒；無論是內在或外在，都只彰顯三一創造主的屬天大能。人類察

看四周的動物、樹木，就能知覺到創造自己之神的美善，如同從察覺自己和

星體等受造時神的大能一樣。 

若然這是人未曾墮落前的完美狀況，那麼，試想想，當天上榮耀、尊貴

的眾子獨以榮耀神為己任時，那些可憐、滿身罪污的受造物怎會喜歡自己幻

想出來的偉大呢？驕傲是墮落世界的秩序，但它在其他受造物中沒有地位。

驕傲只能在無知和縱慾、虛謊和假冒、情慾和污穢作王時存在。倘若人真有

可誇之處，就必須誇自己的可憐和罪惡，因為人只有這種特性，也只會這樣

行。當人自滿的時候，讓他凝視我們可稱頌的主被擊打並且被掛在木頭上；

然後想想，事情會是何等荒謬，一個充滿驕傲、自負的心竟要求靠着柔和謙

卑之主為之受苦和死，向神禱告。 

人墮落後，滋生出「自我」和驕傲來 

那可怕的墮落使人的靈魂離開了神，滋生出「自我」和驕傲來。「自我

」和驕傲就是人與神的大敵，因為它們抗拒神的靈。惟有靠祂在人心裏的恩

典作為，人才能承受永生（編註：指進天國）。當肉體的情慾走到盡頭，今

生的驕傲只剩下一個死亡的軀體時，人存留的靈魂最後才知道沒有一樣東西

是屬於自己的。不能說：「我作這個，那個是我的」。人所有的並所作的一

切，若非神的榮耀顯在他裏面，便是陰府的權勢完全佔據他。人玩弄字句和

知識，在人中間爭取地位，或用世上愚昧的玩意兒自娛，根本就與這世上受

造物的吃、喝行為沒有分別，都不會長久。時候將到，人要放棄地上的財富

和榮譽，那時天才、學問和想像力的輝煌成就所擺在眼前的，並其他的一切

，都要一同見證所羅門的話：「虛空的虛空，凡事都是虛空。」 

人走十字架的道路，釘死了可惡的「自我」，才能活出羔羊柔和謙卑的生命 

人們多藐視謙卑，因它與這世上的靈相違。但人們始終會知道，謙卑是

勝過世界、肉體和魔鬼的信心之根。人要在神面前得蒙悅納，就當敢於在這



邪惡的世上，被看為是可憐、可藐視的。他要拒絕一切人的榮譽，抗拒私慾

的呼喊，謙和地忍受一切傷害和冤屈，等候那看不見之神給各人位分的賞賜

。在那日，他會被顯露是個有真智慧的人。他是基督的精兵，為真道打了那

美好的仗。然而，這並不是他的力量和智慧。他接受了基督的「同死」的客

觀真理。並在經歷（主觀）上釘死了可惡的「自我」；同時藉着聖靈的大能

，認識神羔羊柔和謙卑的生命。這羔羊柔和謙卑的生命正在他的靈魂裏逐漸

的成長。 

 

 

第十四篇 

由聖靈更新和復興 
與教會歷史有關的多次戰爭、分裂 

（1）十字軍東征 

一起帶領十字軍東征。那作客旅的、苦修士和不同階層的罪人，一起整

裝進發，要從巴勒斯坦地和舊耶路撒冷城把土耳其人驅逐。這幾次血腥征伐

被稱為聖戰，因為是為聖地而戰；又被稱為十字軍征戰，因為在殺人的兵器

上刻有十字架和耶穌釘十字架的像。於是，在十字架旗幟下，這支名為教會

實是豺狼的軍隊，毀滅了神的羔羊死在十字架上要拯救的許多性命。 

（2）宗教戰爭 

宗教改革照耀出光芒，使人恨惡這些所謂天主教英雄的殘暴行為和迷信

。但隨着這個改革後，是甚麼呢？是戰爭，比從前更慘烈的戰爭。基督教國

家互相傾軋、流血、破壞、吞噬、焚燒，為更正教運動對抗羅馬天主教而戰

。有誰看不見撒但這幽暗的掌權者在這些征戰中，向基督教界的誇勝，遠超

過前面的十字軍東征？在征戰中，那些勇敢的戰士所作的，大多沒有違反福

音的光，因為大部分戰士都不認識福音。但今日天主教徒和更正教徒手上都

有聖經，他們竟要來破壞一切基督的神聖美德。基督徒之間的爭戰只會對福

音造成致命打擊，並不會彰顯福音的美善。 

（3）以基督教之名的戰爭 



異教世界偉大的亞歷山大是人類的恥辱。但有亞歷山大本色的人竟成了

教會的英雄，帶領掛着基督教之名的軍兵進攻各國，四處荼毒破壞。魔鬼會

比眾多異教的亞歷山大更加稱謝這樣的人。試想想，今天的鬥士向神禁食、

認罪，因為明天就要去打自己的弟兄。這個縮影告訴我們，原來基督教界的

敬虔，竟是以戰爭開始，也是以戰爭結束的。驕傲的競士不願受辱，於是在

家中、在門上藏起槍劍，以便制敵。他們與兩國軍隊在戰場上互相殘殺，有

何分別呢？分別只是殺一個人和殺十萬人吧。 

你會對基督的登山寶訓十分嚮往，於是把祂的像刻在殘酷的兵器上，又

或者幻想祂從十字架上下來，報復那些嘲笑祂、釘祂在十字架上的人。但這

實在是荒謬、褻瀆的想法，隨之出現的，是那加入戰爭的基督徒，要全面與

福音並基督的靈為敵。這樣的人不能被聖靈帶領，也不能與祂合一，只能像

出賣祂的猶大所領來的人，帶着刀棒去捉拿祂。國與國打不潔的仗，己國的

教士、監督起來指摘敵方的軍隊，並假意求神幫助，打敗敵軍。 

（4）宗教的教義之爭 

使人類自相殘殺的，是那吼叫的仇敵，牠遍地遊行，尋找可吞吃的人。

誘使跟隨神柔和謙卑之羔羊的人加入殘殺的戰爭中，是撒但和牠黑暗國度的

勝利，且帶給牠說不盡的快樂。使基督徒為聖經教義的緣故互相仇恨、爭競

，是仇敵最大的勝利，打倒基督為那些用祂血買回來之人所立的最高標準。

我們的主說：「我賜給你們一條新命令，乃是叫你們彼此相愛。我怎樣愛你

們，你們也要怎樣相愛。你們若有彼此相愛的心，眾人因此就認出你們是我

的門徒了。」（約十三34-35）這份基督徒的愛和合一，要證明基督福音的大

能和真理，世人仍等着看它顯明出來。在歷史上，縱然有外表的宗教改革，

但事實叫人俯首承認，信徒多沒有尋求聖靈的愛在教會中如火從天降下來，

反而加添新爭端和教義爭執，使基督教界陷入更深的黑暗裏。 

雖然他們抑制，不至向別人動刀劍，但那些心裏恨弟兄而自稱是基督徒

的人，當他們來到教堂聚會，敬拜聖潔的耶穌時，他們是令神感到討厭的。

他們的禱告、讚美詩，只是極大的褻瀆，正如該隱為殺了他兄弟向神獻上感

謝祭一樣。「凡恨他弟兄的，就是殺人的。你們曉得凡殺人的，沒有永生存

在他裏面。」（約壹三15）那麼，對於今天有學識的基督教界多為言語爭論

，多為教義爭執，起無恥的仇恨，有何德行可以抑制他們動刀呢？這樣的爭



鬧可看為神的羔羊對世人柔和的見證麼？或是祂愛的生命活在他們裏頭的明

證呢？而不是一場動武流血的戰爭麼？仇恨、批評、流言蜚語、不善的意念

和說話，或彼此對立的邏輯教義，都不能表明「用和平彼此聯絡，竭力保守

聖靈所賜合而為一的心」之義。 

（5）歷史對沒有聖靈大能的教會的責備 

就讓教會歷史及其多次戰爭、分裂及分黨、對敵及猜忌，以及今天仍在

稱為跟隨基督之人中間的是非，見證我對只有字句學問，但沒有聖靈大能的

教會所提出的責備，是否太苛刻。一次又一次證實使徒所教導的嚴肅真理：

「字句是叫人死，精意是叫人活。」（林後三6）你會看見一個人對着耶穌

釘十字架的像淚眼盈眶，並且親吻了那像，但隨後指摘別人為可惡的異端，

因為別人天天捨己歸入基督的死，藉以稱頌十字架。這是熱衷於見解的瞎眼

和敗壞了。 

世界的靈侵入，使教會陷在一種死的狀況中 

你會看見人只有敬虔的外貌，卻背了敬虔的實意，又只有外表的聖潔、

狡猾的虔誠、傲慢的尊嚴、偏袒的心、嫉妒及富爭論的正統主義。這一切只

是死文字的宗教所生的後果和形式。世上的靈藉此門進入教會，帶來今天離

道反教和墮落的光景。這世上的靈不單帶來罪中之罪，而且使我們的靈魂對

神的國和生命，陷在一種死的狀況中。「不要愛世界和世界上的事。人若愛

世界，愛父的心就不在他裏面了。……這世界和其上的情慾都要過去，惟獨遵

行神旨意的，是永遠常存。」（約壹二15、17） 

世界的靈披着宗教外衣，以神聖的儀式麻醉人，是異端中的異端 

所以要持守一個真理：異端中的異端就是世上的靈。它使我們的本性陷

在極大的盲瞎和黑暗中，又使我們對神和永生全然無知。除了感受、親嘗、

喜歡屬地的感覺和慾望之外，這靈就一無所知了。於是，世上肉體的情慾、

眼目的情慾和今生的驕傲在教會裏興旺起來。人們很少承認這樣的事，因為

它們穿上了宗教外衣，去執行神聖的儀式。 

這世上的靈是那個大魚網，魔鬼是那漁夫要得着人。每個在世上的人，

無論外表何等虔誠，都落在這網裏，直到基督的靈把他釋放。若不痛恨一切

世上之靈的事，便要直到死時仍對屬神屬天的事完全陌生。然而不要仰望、



信靠任何宗教規條或禮儀，或者人的道德努力，好救你脫離這世上的靈。若

是的話，你只會藉着靠近一種屬世或情慾的方式，去尅制另一種而已。 

教會真復興是基督的靈勝過世界的靈 

除了基督的靈，其他一切都不能勝過這世上的靈。這是教會復興、改革

的唯一希望，全然捨己、否定人的智慧、全心全意仰望聖靈再次彰顯基督的

生命和作為，藉着祂在地上的活潑肢體把祂表明出來。 

不要尋求規條、教條的改革，或外在宗教形式的復興。除了由心而發，

並從心而生的敬虔、謙卑、愛及其他德行之外，那聆聽的耳朵和明察的眼睛

就不能察看出甚麼美善的東西來。而除非驕傲、憤怒、妒忌及其他罪惡的權

勢從心裏剷除，否則都不能算是真正的否定。這是外表改革及表面復興的虛

假和迷惑，都不是由聖靈在人的靈裏深處作工而生的。凡缺少一個新心和新

靈，並基督內住的大能，就表明這人是自欺，並且走在自滅的路上。所以一

切敬虔訓誨的主要目的是使人回轉，內在與神和好，外在與福音同證，好叫

福音進入人心的深處。外在的訓誨只帶領人全然信靠神的靈在他們裏面不歇

的大能和工作。 

不注重聖靈的工作是基督教界嚴重離道反教的根由 

由於只有那些從聖靈重生的人才是基督徒，所以除了聖靈的工作之外，

就沒有可教導基督徒的了；又除了聖靈的大能以外，其他都不必尋求了。在

那聆聽的和教導人的，都沒有分別。因為若缺乏對這真理的認識。無論是在

講臺上的傳道人，或是坐着聆聽的會眾，都不能多得益處。牧者和傳道人多

有倚仗本身資歷的，多少都自以為是，相信自己的能力，依照他們在科學、

文學、語言和修辭的造詣而行。一個傳道人的資歷以學歷和學位作衡量，然

而，那從上頭來的能力，使漁夫變為使徒的，就鮮為人知，也常被人曲解了

。這是基督教界嚴重離道反教的根由。我再說，這世上的靈進來佔據了基督

教會，也藉此在現今掌權。 

不注重聖靈的工作，只講究講道技巧的後果 

很可惜，傳道人在表現邏輯、優雅和煽情的講道上下苦工；而會眾也看

重這些成就，以為可以幫助他們成為在基督耶穌裏新造的人，正如在法庭內



聽取公平的雄辯一樣。傳道人和會眾都信任本身的能力：這個在臺上有說服

力，那個有能力按所聽的而行。於是，這個屬血氣的人繼續傳講，那個屬血

氣的人又繼續聽取神的事情，所能成就的。只有間歇性的情感激動，或屬肉

體的決心而已。 

傳道人必須先接受聖靈更新，才能教導人，才能帶來教會的復興 

那些作教導和傳道的人必須先藉着聖靈，在完美的福音上有分。一切事

情要先在這人身上生效，然後他才可教導別人祝福這樣的事情。復興既是聖

靈的工作，祂必在一人心裏顯明其真實和能力，然後才傳給別人。你所看見

所聽見的，是給你預備的。這是今天的信息，要求人們把活潑的明證全然顯

在神面前。讓神得着幾個靠聖靈而行，並顯出完全救恩的人，復興就可以出

現了。你在信靠、順服聖靈在你日常生活上顯明基督的生命之前，就苦求別

人生命的復興，是沒有意思的。只要仰望聖靈，不要信靠肉體，首先憑信心

服在祂拯救恩典和大能的活潑明證下。這是教會裏真正基督教復興的唯一堅

固根基。 

那多結果子的傳道者，是個完全信靠神的靈的人。他個人沒有奏效的能

力，但他的生命證明十字架勝過了他的「自我」和罪。他知道自己的罪，也

知道除了聖靈的激勵和大能之外，他是無法活出真正的基督信仰的。並且他

曉得，當他向神所預備的人講道時，若沒有聖靈明顯的同在，使人信服真理

，那些字句語言是全然虛空無用的。他既求得那從上頭來的能力，就呼籲別

人不靠自己的力量或理性本能，只完全盼望、信靠神供應一切所需。因為當

神成為墮落靈魂一切所需，就惟有神的靈能授予人的靈魂一個復興的狀況，

或屬神生命的復甦。 

不重生不能進入神的國 

亞當的靈魂失去了神的光和神的靈，他就被奪去首個榮耀的冠冕，使他

如動物赤身露體，落在魔鬼的爪牙和永死的權勢之下。因此在人的救贖上，

其他一切都沒有能力參與，惟有神的光和神的靈來了，並在人裏面造成重生

，正如在起初人受造時一樣。復興及真正的更新只在神的光和神的靈居住並

管治的地方出現。我們的主所傳的國是屬天的，因為那國沒有屬世之物的本

質，不是為了完成屬世的目標，不用屬世之權勢和智慧的幫助，更不從人接

受甚麼，只徹底的捨己。這個天國藉着重生進入人的靈魂，不靠任何有限或



短暫之物的支持。天國只靠神的大能存在，這大能創造、托住天地。這是神

的國在人心裏，各人藉着聖靈內住恆常的激勵和大能一同與神相連。 

這個國度就是基督耶穌所說，除了重生，人是不能進去的。而且除了被

聖靈引導的人，沒有能恆常活在這國裏的。只有從聖靈果子而來的思想、意

念、行為，才可存在這國。當神國的福音再次在聖靈的大能下傳揚，並受基

督群羊的領袖尊敬，教會才像初期許配給基督的童女。保羅說：「你們中間

若有人，在這世界自以為有智慧，倒不如變作愚拙。」（林前三18）這個並

沒有例外，是放之四海皆準、是不變的格言。如同說：「若有人要跟從基督

，就當捨己」。當人捨己背起十字架時，就不會用屬地的智慧，及依賴肉體

的方法和外表虔誠的心。福音再次傳揚，不是靠智慧的言語，而是聖靈的大

能和明證。當人全心全意倚靠聖靈在他的靈裏動工時，神愛的火焰便再次燒

盡那向神全然獻上的活祭。於是各人「凡物公用」，因為他們「在基督耶穌

裏都成為一了」。 

聖靈的大能，從死裏把生命帶出來，才能真正出現復興 

人們若以為聖靈的工作只是協助復興，或是滿足一時之需，這只說明人

們不認識真理，就如說基督只幫助我們的身體復活一樣。我們裏頭並沒有半

點屬神的德行，除了從那位大能之主所帶來的，祂藉這大能叫我們死亡的身

體從墳墓的塵土和黑暗中出來。基督及整本聖經的教訓都清楚證明，人「死

在罪惡過犯之中」，並且「死人要聽見神兒子的聲音，聽見的人就要活了」

。我們的救恩問題是生與死的重要問題，而復活也是這樣重要的。所以一方

面要完全倚靠神的大能，而另一方面要超越所有傳道人和聽道者的無能。保

羅希望我們認識的，是聖靈的大能在我們的心裏工作。他這樣禱告說：「知

道祂向我們這信的人所顯的能力，是何等浩大，就是照祂在基督身上，所運

行的大能大力，使祂從死裏復活。」（弗一19-20）這是聖潔的靈的大能，從

死裏把生命帶出來。只有這樣，才能真正出現復興和更新。 

 

 

第十五篇 



聖靈的大能—勝過罪惡 

向罪死去在義上活的人，才能說是在教會裏 

有學識的人給我們許多徵狀，去辨別真正的教會。雖然如此，無論有學

識與否，除向罪死去，而在義上活的人，他才能說是在教會裏。主的話最清

楚不過，祂告訴我們說：「所有犯罪的，就是罪的奴僕。」（約八34）可是

，罪的奴僕不能同時是基督的僕人，正如主說：「一個人不能事奉兩個主。

」（太六24）他也不能是新造的人，住在基督裏面，或基督在他裏面。因為

約翰說：「凡從神生的，必不犯罪。」（約壹三9）假如有一個人重生得救

，但仍活在罪中，這就十分荒謬了。這就假設說一個真基督徒不單有基督的

性情在他裏面，而魔鬼的權勢也在他裏面控制他。如果「聖徒」這詞在聖經

裏是指基督徒，其意思不是說一個人逃避一切邪惡，並且言行聖潔，那麼是

聖徒與否沒有多大分別，都是屬肉體的人了。 

破壞性的言論：基督徒在有生之年，總不能停止犯罪 

基督說：「天父的兒子若叫你們自由，你們就真自由了。」（約八36）

意思是，人有基督住在裏面，就得着自由，不再是罪的奴僕了。有內住的基

督在這人心裏作他的主，舊日勞役他的罪不再在他身上作王了。若基督的忠

心信徒不能着實地經歷這自由，那麼，一定是在他裏面的聖靈所產生的力量

的工作很薄弱，不能勝過魔鬼的意志和工作。但這是褻瀆且荒謬的，否定、

貶低基督得勝罪惡和死亡的大能。然而那些宣稱純正教義的書籍和講壇，正

教訓人說，基督徒在有生之年，總不能停止犯罪。還有更大的鼓吹，叫基督

教界仍睡在罪的權勢下麼？這些破壞性的言論能叫基督徒存盼望或渴慕，讓

神的旨意行在地上如同行在天上麼？其實，只有純正的教義，對遵行主的命

令—那召我們的是聖潔的，我們也要聖潔；並照主所行的去行—是沒有實質

意義，也不能有作用的！ 

活在舊生命中必然犯罪 



那為其學說辯護的人說，除基督以外，世上沒有一個人一生不犯罪。這

點我也贊成。使徒也說：「我們若說自己沒有犯過罪，便是以神為說謊的。

」（約壹一10）但同樣，如果我們否認一生能從罪中得自由，也是以祂為說

謊的了。神的話也補充說：「我們若認自己的罪，神是信實的，是公義的，

必要赦免我們的罪，洗淨我們一切的不義。」（約壹一9）然而，人若在必

然犯罪的光景下，只要他活着，也不能說全然潔除一切的不義。就如一個麻

瘋病人，直至死的那天，他的麻瘋病才會了結。約翰特別強調說：「我將這

些話寫給你們，是要叫你們不犯罪。」（約壹二1）如果我們仍要犯罪，約

翰所寫的有何意思呢？事實上，一個死人不能在這世上犯罪。凡教訓人一定

會犯罪的，就是否定基督在十字架上的工作，因為祂的工作是要「我們既然

在罪上死，就得以在義上活。」（彼前二24） 

聯於基督必不犯罪 

基督說：「我是真葡萄樹……你們是枝子。」（約十五1、5）葡萄樹的生

命和靈就是枝子的生命和靈。為此，約翰宣告說，凡宣稱住在基督裏的人，

「應當照主所行的去行。」（約壹二6）枝子折斷了，就失去葡萄樹的生命

和豐盛，這枯乾的枝子就要扔在火裏燒了。但枝子若常在葡萄樹上，就如基

督所說：「凡你們所願意的，祈求就給你們成就。」（約十五7）若說新生

命是人與基督的聯合和相交的開始，基督在他裏面，他也在基督裏面。好像

葡萄樹和枝子是連在一起，同時又說，人在世之年必是罪的奴僕，這就十分

荒謬了，如同說基督與我們的敗壞有分。 

純正的福音派人士的誤區 

純正的福音派人士十分憎惡自以為完全的驕傲心態，為了表示謙虛，他

評論自己和各人說：「我們是貧窮、瞎眼、不完全的人，我們的天性是墮落

、敗壞、有缺點的。因此，在我們裏面不會有完全，而我們也不能做到。」

這是十分真實的！使徒所說，也誠然真實：「屬血氣的人不領會神聖靈的事

，反倒以為愚拙。」（林前二14）這是人類的本質。但聖經如何要求人的完

全，或者要求人在肉身上自我更新呢？不精明的傳道人一定以為這個舊的、



屬血氣的人，與在基督裏新造的人沒有兩樣，於是反對基督徒要完全的道理

，因為舊人永不能達至完全！人要以墮落本性為理由，為軟弱和敗壞作辯，

說這是被贖脫離軟弱和敗壞時必然有的。還有比這個更大的瞎眼麼？或者說

罪和敗壞必存在基督所到之地，因為罪在地上時，祂仍未來到。這話是否有

智慧呢？又或者說基督降世為要拯救罪人，所以祂所救的人能繼續犯罪，又

是否有智慧呢？ 

信心一定要把握一個更美的應許，才能得勝 

如果「義人因信得生」，但有聖賢對他說，他仍會不停地犯罪，那麼他

怎能活出義的生命？除非他蒙召要不停地犯罪，否則他怎能對「行事為人就

當與蒙召的恩相稱」的教訓存有信心呢？若有人抗辯說，他不是常犯罪的，

只有在某時某地才犯罪。但究竟聖經在那裏描述基督徒可以沉醉在舊天性的

罪中呢？撒但是說謊之父。雖然牠的勢力在十字架之下破碎了，但牠仍欺騙

世人，否認牠的失敗和基督的勝利。撒但能否想出更狡黠的謊話，使本可在

基督裏得勝、得自由的人，受其奴役，又四處傳播說，基督徒不真是向罪死

了或從罪裏得釋放，在有生之年還要作罪的奴僕呢？信心一定要把握一個更

美的應許才能得勝，否則就無法戰勝世界了！ 

凡從神生的必不犯罪 

我們的主曾說出一個絕對真理，就是我們必須從上頭重生，否則不能進

神的國。這個重生在我們裏面顯明甚麼，並使我們得着甚麼，祂的使徒已明

確地告訴我們：「凡從神生的必不犯罪」（約壹五18），就等於說：「從魔

鬼生的只會罪上加罪」，這也是真實的。這樣的人只會受撒但擺佈。撒但又

常教在基督裏新造的人仍行在罪中，要叫恩典顯多云云。但我們要與保羅同

說：「斷乎不可」。 

我們禱告說：「這天我沒有落在罪中」，若我們不會有這樣的一日，禱

告又有何意思呢？若可以有一小時或一天阻止罪在我們裏面，就只有明天同

樣的行，才能同樣地阻止罪。如果世界一直住滿不順服神旨意的人，我們禱

告神說，「願祢的旨意行在地上，如同行在天上」，究竟有何益處？若我們



相信基督徒在世上活着時會跟隨，或被肉體的情慾、眼目的情慾和今生的驕

傲所吸引，那麼，教會為受浸的人禱告說：「願他有力量勝過世界、肉體、

魔鬼。」這又是何等虛偽的呢？ 

人抵擋聖靈工作，活在舊生命中，必然不能勝過罪 

這麼荒誕的道理怎能叫各方面滿意呢？因為教會不再是「神藉着聖靈居

住的所在」，其原意和所要尋求的是屬靈的能力和生命。聖靈的洗不再求證

、相信了。聖靈的明證為人所怕，也不再被傳述了，說以免在渴慕尋求時，

惹來引誘的靈。在福音事工上，教會倚靠屬世的權勢、肉體的學識和天生的

聰明，結果，舊人的缺點如世俗化、閒話、自私、憎恨、驕傲、憤怒、嫉妒

、爭鬧、批評和紛爭，都紛紛出現，跟世上的團體一樣。故此，教會的會友

就以教義為藉口，掩飾自己缺乏愛人如己、凡事服從基督的主權、祝福和能

力。而且，更缺乏真教會所曾表彰的一切美德。牧者和會友不能忍受戰勝罪

惡的聖經教訓，因為這樣會叫他們作自我的譴責。無論代價多大，他們定意

要保障舊人的生命。至於聖靈充滿、不歇的啟迪和能力，他們一概斷言拒絕

，指其為極端的想法。 

虛假的教義誤人；頭腦的知識不能進入真理的實際 

假借基督教福音的外表，進一步為自我和舊亞當的生命辯護，是虛假的

教義，必不蒙赦罪。依這教義，聖經並不真實，只是杜撰而已。那些持歸罪

之說的學者稱這為「屬靈真理」。意思說生活經歷和教義不必有關係，所以

他們說這是「地位」真理，跟生活經歷沒有關係。我們的必然「地位」是在

天上，與我們在地上犯罪的「光景」截然兩件事。一個人能在家中滿有愛心

和基督的樣式，但並不反映他對愛的講章有深切的學習，因為純正的教義只

在頭腦上知道救恩，並不期望在日常生活上活出救恩的生命來。這樣的教訓

是離開基督所教導有關葡萄樹與枝子的合一關係。 

聖經說：「在亞當裏眾人都死了」；「在基督裏眾人也都要復活」 

聖經說：「在亞當裏眾人都死了」。這是否也說明眾人都由亞當所生，

所以都有墮落的本性呢？人若不能贊同，說問題該是這樣：「『在亞當裏眾

人都死了』，但為何呢？怎會呢？當然，不是因為眾人有從亞當而來敗壞、



墮落的罪性，但只是神把罪歸在他們身上而已。」亞當的罪性歸到他子孫身

上，而不是人天生有罪之說，可算是褻瀆了，使基督的十字架成為笑柄。倘

若神因愛賜下祂的兒子，目的是要助人脫離犯罪的境況，就是那本不在人生

命裏，只歸到他身上的罪，那麼救恩就是一個空洞的名詞了，神的恩典也只

是小說裏的故事而已！ 

請再看經文下半部：「在基督裏眾人也都要復活」。人說，信徒不是從

在亞當裏的死重生復活，他們裏面並沒有新生命，只有基督的生命歸在他們

身上，算他們復活而已。這種說法豈非也把真理當作笑柄麼？若然拉撒路因

那歸在他身上的生命而算為復活，但其實他的身體仍在墓裏朽壞，那麼，約

翰能否見證死了的拉撒路已經復活呢？我們的主潔淨了麻瘋病人後．對他說

：「只要去把身體給祭司看」（可一44）。倘若主只叫他去見祭司，沒有潔

淨他，只把別人的潔淨算在他賬上，那麼，他豈非仍在舊日大麻瘋的一切毒

害之下麼？若然如此，基督的義只是表面上歸給我們，卻沒有在我們的生命

裏誕生呢。但這是一個騙人的講法，跟我們的主並祂使徒所說的救恩真義，

背道而馳。 

藉聖靈重生、新生命活在人裏面，人才在神的性情上有分 

我們需要基督的義，因為我們裏面天生的本性充滿罪惡；因此基督曾說

：「人若不重生，就不能見神的國。」（約三3）豈不是說，重生帶來一切

麼？但重生與外在的歸予義是不一樣的。基督又說：「我是葡萄樹，你們是

枝子」，這句話明確地肯定從上頭重生的必要；正如葡萄樹的生命真的在枝

子裏，那重生的生命真在我們裏，也是我們一部分。這個教訓小心嚴謹地推

翻那把義歸給我們的觀念。若是只把義歸到我們身上，這就與我們的生活經

歷無關了。無論是罪或義，若不是在我們裏面誕生，只歸在我們身上的話，

就等於認那不屬乎我們的，為我們所有。 

保羅說：「不再是我，乃是基督在我裏面活着。」（加二20）他並非說

基督在外表上歸到他身上，相反，是基督在他裏面活着。若然基督聖潔的性

情沒有誕生在我們裏面，只在屬靈的意義上歸到我們身上，那麼，聖潔生命



的德性和能力在我們裏面，就沒多實際意義，如在魔鬼身上一樣了。只在外

表上歸給我們，並不歸給別人；只呼召我們，並不呼召別人。因此，你們「

要成為聖潔，因為我是聖潔……你們要完全，像你們天父完全一樣。……你要

盡心愛主你的神。」這個和其他命令一樣，都是空洞的規勸了，也是我們力

不能及的，前後不一致。這些德行的本質就是基督的義。除非基督確實在我

們裏面重生了。否則我們就沒有任何基督徒的德性，只有外表空洞的聲音而

已。因為無論人或天使，都從沒有盡心愛神，或能這樣盡心愛神的；又或者

曾活得聖潔，像神一樣聖潔。惟有聖靈重生、活在人裏面，他才在神的性情

上有分。無論在聖經或邏輯上，把外表的義歸給仍在罪權勢下的人。是沒有

一點好處的。正如把牛頓爵士的物理系統歸到一隻動物身上，就稱呼這動物

為牛頓哲學家一樣吧。 

有學識的傳道人喊着說：「噢！神揀選的奇功！」可能魔鬼也會說：「

噢！神美妙的斥責！」牠能相信神給牠多國、多方、多族中億兆的人，只留

下少數給祂自己，直到世界的末了。這是「歸予」之道理的善果吧！這也是

人否定基督真正的勝過罪，而說只是把祂的義歸予那些仍為自我而活的人。

這個說法大大的打敗福音，並把神的恩典變作放縱情慾的機會。 

對福音教訓的順服 

我很強調對福音教訓的順服，而人若不以基督為萬有之主順服祂，就不

能稱為真基督徒了。雖然如此，這樣的見識斷不足以叫人勝過罪。那些人意

志堅定，能立定志向，生出像真德行的外表行為，但他們全然缺乏聖靈的大

能和工作，生命裏欠缺那最重要的愛。所有外表的善行只像人外表的美言—

人是不好的，只是常多言多語而已。除非是基督的生命藉着人說話，否則這

些話不能帶給他益處，對他也沒有價值。惟有是聖靈之愛的工作和果實才是

真正的德行；保羅說，沒有愛，我們就算不得甚麼。神的靈是人之善行的唯

一能力來源。 

跟從主，不追隨這個那個宗教領袖 

每個在人心裏向善的激動，都是基督的聲音，藉着聖靈呼召人說：「跟

從我！」當人心感到這呼召時，一般會做甚麼呢？他會轉離基督的靈在他心



裏的聲音，用自己的判斷去行，追隨這個那個宗教領袖，學效其外表行為，

憑一己之力跟上去。他被新的見解牽着鼻子走，以為找尋真理是靠這個那個

方法、教義，或基督教團體就可以。能否找到一個人不要所屬團體的利益和

個人見解，捨己並不從人的教訓，只歸向神；不是從前在書本上讀過的，或

是這個那個團體所傳揚的，乃是神在他心裏活着並動工。既蒙引領進到神面

前，他可稱為屬神的人了。若他能背誦並行出百條信條，若這些信條原來是

叫基督藉聖靈住在他的內心深處，要作生命和光，那麼沒有這些信條，還不

好百倍嗎！人的瞎眼和悲哀就在這裏。他失去神活在他裏面所賜予他的知識

，跌進屬地獸性般的權勢下，以為神只活在天外之境。於是就憑見解、教義

和神學，為那不能看見之神立偶像，而不敬拜那生命和大能的神。其實，人

的生活、動作、存留，全在乎祂。基督和使徒教導我們向罪死和捨己，並且

要藉着新造的神蹟，「不是從血氣生的，不是從情慾生的，也不是從人意生

的，乃是從神生的」，顯出神的德行。這因信基督而有的新生命，是真實的

，是神的創造，正如我們在亞當裏的誕生一樣。 

一個真正跟從基督的人，就必須支取基督復活的大能，走順從神旨意的道路 

你要作一個真正跟從基督的人，就必須堅定地說：「不要從我的意思，

只要從祢的意思。」同樣，你要堅定地放棄自己的力量，讓聖靈成就祂在你

身上的旨意。有人認為教會制度、教條、教令、信條和見解，能為今日的人

作事，正如基督的靈在初期基督徒身上所作的一樣。但這是離棄了真道，建

立行為的宗教，是不能使人有真敬虔，正如人不能憑己力起死回生一樣。問

題的根是罪的死權在人靈魂裏，惟有神藉着聖靈在基督裏復活的大能，才能

賜予所需的生命。 

「人若愛我，就必遵守我的道……你們要彼此相愛，像我愛你們一樣，這

是我的命令。……要愛你們的仇敵，為那逼迫你們的禱告。這樣，就可以作你

們天父的兒女。」這裏每一個字都清楚呼籲人要重生，重生是亞當的兒女成

為神的兒女之唯一方法。沒有其他能道出這宇宙的愛和恩典，只有那位撇棄

榮耀，從天而降，來赦免、愛、拯救、為世上仇敵和罪人死的主。這是基督

的靈住在你裏面，給你吹氣，正如祂曾作的一樣。不然，一切勸誡，叫人作

祂所作的、行祂所行的、愛祂所愛的都徒然無用。 

只有在基督耶穌裏才可得勝 



當基督的靈在人心裏掌權，福音就再不會有難明之處，而基督所有的教

訓都如飲食般受歡迎了。沒有其他喜樂，只照主所行的去行，言語、愛好和

行為，全都依祂而行。還會有其他麼？所以不必問往那裏去，或作甚麼，才

可勝過「自我」和罪，因為只有在基督耶穌裏才可得勝。最重要的，是神的

性情和神的靈在你裏面重生。若有人在心、靈、魂裏照基督的愛去愛，照基

督所行的去行，但沒有基督的靈在他裏面，這肯定是荒謬不足信的。這不單

是一個命令，而且是聖經的應許，要藉着聖靈的大能，在所有相信並接受之

人的生命裏奇妙地成就。 

請看保羅怎樣描述真教會：「豈不知我們這受洗歸入基督耶穌的人，是

受洗歸入祂的死麼？所以我們藉着洗禮歸入死，和祂一同埋葬，原是叫我們

一舉一動有新生的樣式，像基督藉着父的榮耀，從死裏復活一樣。我們若在

祂死的形狀上與祂聯合，也要在祂復活的形狀上與祂聯合。因為知道我們的

舊人和祂同釘十字架，使罪身滅絕，叫我們不再作罪的奴僕。」（羅六3-6）

因此，真教會的成員，只有那些在基督身體上生氣勃勃的肢體。他們受洗歸

入基督並祂的死成為新人，不再作罪的奴僕了。天特總會（Council of Trent）

、多特總會（Synod of Dort）等會議，或神學教義詞彙，它們對真教會的肢

體，都不比神的話說得清楚明確：「現今你們既從罪裏得了釋放，作了神的

奴僕，就有成聖的果子，那結局就是永生。」（羅六22）他們是神的兒子，

因為都是「被神的靈引導的」。得勝是屬他們的，因為「賜生命聖靈的律在

基督耶穌裏釋放了我（他們），使我（他們）脫離罪和死的律了。」（羅八

2） 

 

 

第十六篇 

在聖靈裏信心和行為聯合 
對聖經的字句有見解，不等於進入真理的實際 

對事物存幻想，跟實際得着和享有它，二者的區別顯而易見。許多基督

徒對神的事情，無論在知識上或概念上，都甚不敏銳；除了推敲聖經字句外



，就一無所有了。宗教知識、善與惡、生與死的主要目的，明顯是關乎我們

內在並現今靈與魂的光景，正如視覺和聽覺在我們裏面一樣。無人憑概念的

構思，叫自己取得或失去聽覺和視力，或使之增減；同樣，這種構思也不能

影響在我們裏面的生命和行善能力，或死亡和罪惡權勢。概念對實際事情也

不能產生真正的影響力。 

在教會裏都不追求或着重其他知識，大多只着意在頭腦上學曉宗教真理

。當一個取巧的人能講出神的屬性和神本體的事，他本人和其餘的人就會以

為他真的認識神。但當聖經明明告訴他，要認識神就是永生時，他對從前的

假想又會有何藉口呢？認識神，得着能力和生命，並神的靈在他裏面，就是

永生。「除了子和子所願意指示的，沒有人知道父。」（太十一27）這是神

給人的啟示，是藉着神兒子在人的靈裏重生所顯明的，使在基督裏新造的人

成形，對神有活潑的知識。 

再者，另一些人對聖經的字句有一定的見解，就直接了當地以為自己是

有信心的。但這是十分可悲的妄想！因為要認識我們有信心，就是認識基督

在我們心裏。這說明一個真理：認識祂生命的大能，祂的受苦、死亡、復活

和升天，並讓這一切在我們裏面實現。一切對於神的事的見解、觀念和學說

，不但不能領人進入神的國，而且是在撒但的迷惑下，把人拒於神國門外。

人只知道事物的名稱，就以為自己已經得着那物了。 

沒有基督在生命裏的，都只是頭腦的知識、死的信心而已 

要活在信心裏，就要把所有對信心所存的觀念和見解都丟棄，因為我們

要在心裏感受並尋到信心的活潑能力和果實，就是在聖靈裏的公義、和平、

喜樂。但當聖經描述神的國在我們裏面時，只描述基督。惟有祂是我們在聖

靈裏的公義、和平、喜樂。如果神的國並不是神的性情誕生在我們裏面，基

督沒有在我們裏面成了有榮耀的盼望，這樣，我們就不能得勝，不能勝過世

界、肉體和魔鬼了。凡稱是信心，但沒有基督在生命裏的，都只是頭腦的知

識、死的信心而已。 

基督在我們裏面，信心和行為必須一致 

故此，幻想把信心和行為、因信稱義和因行為稱義分割的，是無聊之舉

。究竟基督作救贖主和祂救贖的大功有何意義上的分別呢？我們能否二缺其



一呢？因為基督在我們裏面，信心和行為必須一致，正如基督只有一位。在

我們裏面，救主和救恩是兩件不同的事，但信心和行為並不是兩件事。基督

信仰獨特之處是，基督並沒有賜人生命之路或信條，叫人可憑一己之力達成

；但基督說：「我是道路、真理、生命，若不藉着我，沒有人能到父那裏去

。」（約十四6）我們的信心是在一位住在我們裏面，在我們裏面工作的主

；所以信心和行為是不可分割的，因為住在我們裏面的主「也不打盹，也不

睡覺」。 

救恩從沒有不本乎真信心 

救恩從沒有不本乎真信心，因為嚴格的說，基督是神的大能和智慧，活

在被贖的人裏面，並且在他裏面工作。不能說世上的權勢、肉體、魔鬼，都

要服在信心之下，但是我們的救恩是在乎基督活在我們裏面。離了祂，我們

就不能作甚麼了。既然離了基督我們就不能作甚麼，而在信的人凡事都能，

那麼，這豈非清楚的表明，真信心的結果是基督在我們裏面重生，又在我們

裏面活着麼？若不是藉着你顯明基督的作為，祂又怎能被人認識呢？若我們

沒有應有的行為，基督就必不在我們裏面了；因為那裏沒有基督，那裏就沒

有行為。故此，所有學術巨著論信心和行為分別的，都是十分荒謬，其文所

論的，像是把事物與本體分開，又好像把基督的生命，和祂在我們裏面的永

存工作分割了。 

沒有行為的信心，都不能算是真的 

基督徒都要清楚曉得，那盲從的相信就是以為信心只需口頭上的稱信，

但對內心要存的真信心一無所知。所以有人幻想相信耶穌基督與順服祂無關

，因為他們不認識祂是住在人心裏作王的主。又有人以為命令只需相信，但

不必服從，或說憑果子不能認出樹來。雅各說道：「我便藉着我的行為，將

我的信心指給你看。」（雅二18）如果這是唯一顯露信心之途，那麼，任何

沒有行為的信心，都不能算是真的。 

雅各又說：「身體沒有靈魂是死的，信心沒有行為也是死的。」（雅二

26）這節經文直截了當的指出，虔誠不是只對事情有正確的知識就行了，好

像說人只須稱信，無需信心的果子。因為行為與信心是不能分割的，所以雅



各不能指出他沒有行為的信心。這樣的人是個虔誠的人，不再按己意而行，

也不去追尋世界的道路和精神，只一心尋求神的旨意。他凡事以神為重，在

凡事上服侍神。每天生活的每一刻，都是奉基督的名，為神的旨意而活，惟

有他才配稱為虔誠人。如果一個人說他有信心，但他的生命沒有顯明神的工

作，雅各對這種人義正詞嚴的說，這樣的信心不能救他。 

口頭信主的實例 

朱里奧（Julius）參加各項宗教活動，並常見證他的信心。如果朱里奧一

次不去教堂，全教區的人都會以為他生了重病。但你若問他為何平時自私自

利，生活方式與對神和宗教事情不感興趣的人沒有兩樣；為何沉醉虛浮的娛

樂消遣；為何只顧念自己，卻不理會貧窮人，他將會啞口無言。你若問他為

何愛說閒言，為何濫交；當愛人如己時卻對人懷恨抱怨；為何不能讓言語、

時間、收入，完全受福音約束，他的答案大概與不敬虔的人無何區別。整本

聖經的教訓正針對他所過的生活方式，正如針對墮落行為和謀殺一樣。他活

在世俗和自私的愚昧中，不聽從主耶穌基督的命令，與那為肚腹放縱生活的

人沒有分別。朱里奧曾從頭到尾學習過新約聖經，然而他對聖經每頁都指證

他的敗壞生活，仍佯作不知。他的生活以自我為中心，不顧榮耀之主的命令

。朱里奧的一切在神面前是可憎惡的，因他只天天背誦基督吩咐門徒那屬天

且高貴的禱告而已：「願祢的國降臨，願祢的旨意行在地上，如同行在天上

。」（太六10）而他所自稱的信心，並沒有行為的印證呢！ 

傳道人屬世，會友自然走世路 

為何教會裏好些會友的生活會這樣違背基本的信仰呢？為何他們仍堅決

自稱是相信基督呢？他們不能說自己無辜阿。基本上，他們缺乏誠意去按自

己的禱告和所信的而活。於是，罪惡的愚昧和委身基督的宣稱，就充斥、混

雜在這許多自稱為基督徒之人的生活裏。因為缺乏這種誠意，所以傳道人漸

生驕傲、貪婪和屬世的心。他們教會中的會友，生活多麼缺少基督的樣式，

比從不走近教堂的朋友和鄰舍更沒體統。假若沒有一個誠實和堅決的心志，

但以理就永不能成為一個屬神的人了。假若沒有誠意捨己，背起十字架跟從

基督，原初教會就永不能有聖徒的交通和榮耀的殉道者了。因為普遍缺乏這

種獻上一切給基督的誠意，今日的教會只口稱有真道和神的愛，卻公然不誠



實。這真道和神的愛曾如天上降下來的火，在那些被人誣告為「那攪亂天下

」的人身上燃燒。 

與原初信徒不同的原因 

你若問為何自己的基督信仰不能比擬原初基督徒呢？你的心會告訴你主

要的原因，是你從沒有想過學效他們的生活，和他們的犧牲，如原初門徒一

樣。你也向這位主唱出讚美，宣稱相信新約聖經的教義，有同樣的應許，就

是聖靈充滿、神的性情，並一切關係生命和虔敬的事。你不會期望從不同的

途徑進天堂，但你相信魔鬼的謊話，以為自己不用顯出原初基督徒的行為，

仍能擁有他們的信心！如果你是誠實的話，就會承認自己已經接受牠的謊話

了。因為在你心中，你沒有意向去照耶穌所行的去行。倘若你有心在一切所

作的事上討神喜悅，以此為在世上生活最快樂、最好的選擇，就不會在生命

上否認基督，正如你現在不願意口頭上否認祂一樣。你若在這意向上加上對

神在基督裏之應許的單純信心，就會發覺自己正如那些漁夫一樣捨己，並與

世界為敵。 

傳道人立志接受聖靈引導，教會工作必然興旺 

只要傳道人有這個基本的心志，願意把生活的每一部分交給聖靈引導，

他講起話來就像在使徒保羅腳前栽培長大的。他不嬉笑怒罵，更不接近淫亂

的事，因為使徒曾說，行這兩樣事的人斷不能列在聖徒中間。他在教會裏不

追求名譽，或受人歡迎，更不希望穿着堂皇的禮服。他不渴望別人對他的講

道恭維，正如不願在講臺上絮絮不休一樣。讓他在凡事上都討神喜歡，以此

為世上最快樂的事。他知道在牧者身上沒有甚麼了不起，只有一個火熱的心

志，為人靈魂的救恩而努力。他若閒懶、存屬世的心，就十分可憐了。故此

，當他有這火熱的心志，他對教區內各人的關心就與日俱增。藉着在神面前

為他們懇切禱告，他學會人靈魂的重要價值。 

願商人存誠實的心，成為辦公室裏的聖徒 

再者，願商人存誠實的心，成為辦公室裏的聖徒。因着順服神的旨意，

每天的工作都是有智慧、有條理的，成為聖潔，顯在神面前。他天天所想的

不是用甚麼辦法或技巧，去盡快致富，名望日隆，勝過商場上的對手；而是

用甚麼辦法和生活態度，才能叫屬世的生意最叫神喜悅，並且在商業競逐上



顯出聖潔、奉獻、敬虔的生命來。當他真正想在凡事上討神喜悅，他就會發

覺暫停敬虔生活是很難想像的。誠如一個人懶洋洋地睡在床上，同時又想在

辦公室裏勤力地工作，是不可能的事。所以人若不是這樣打理他的生意，或

在任何境遇上活在聖潔裏，就很難說是有誠懇的心志了。但若然沒有這樣的

心志，誰能顯明自己是基督耶穌的跟隨者呢？ 

一個人一心追求凡神喜悅的事，並逃避其他一切，神必賞賜 

一個人若有這份奉獻的心，就不滿足於只做凡可行的事，或那些神會寬

恕的事，而是快快的投入凡可嘉又可稱許的事。他不會問神究竟會否赦免生

活的愚行、瘋狂的享樂、花費的浮誇或漫不經心的浪費時間，但只一心追求

凡神喜悅的事，並逃避其他一切。他不會注視四周基督徒的生命，作為榜樣

或藉口，但重視聖經所有教義、比喻、訓詞、教訓，他必在基督徒一生中勤

力準備並用心計劃一切，正如世人在職業上的追求一樣。凡事都有節制。因

為使徒曾說：「凡世界上的事。就像肉體的情慾、眼目的情慾，並今生的驕

傲，都不是從父來的，乃是從世界來的。」（約壹二16）他對愛只有一個法

則，且一心追隨，因為那審判死人和活人的主說，一切都在祂手裏，祂會報

應。 

 

 

真基督徒全心全意在所行的事上討神的喜悅，主必助他成為得勝者 

不要以為這些是對基督信仰的虛構描述，只是理論，卻不是實際。這既

非幻想，也非不切實際，乃是歷世歷代以來，數不盡的基督徒的人生歷程，

因為知道他們所親愛的主不會以別的為滿足。只要真基督徒全心全意在所行

的事上討神的喜悅，並信靠祂給予行事的能力，他們就不會別有所求，只願

活出這生命。這不僅在使徒時代如此，就是在今天仍然可能的事。在神聖靈

的大能下，這個基本的心志能把他們帶進至高的敬虔和愛裏去，教他們無有

虧缺。在神的應許下，勝過世界、肉體和魔鬼，人人都能「行事與蒙召的恩

相稱」，除非那人懷疑主的供應，或他不是個好基督徒，在凡事上不討神喜

悅。若非如此，每個命令，如行祂所行的，「要聖潔因祂是聖潔的」，就只

是不合理的勸誡，因為標準不可能達到。 

沒有可推搪的藉口 



你會堅持說，人都虧缺福音的完備，所以你感到自己的失敗是可以原諒

的。但這樣說是沒意思的。問題不是究竟福音的完備有否全面達成了，而是

你有否藉着相信基督，存誠懇的心志，盡心竭力趨近這完全的標準。如果你

缺乏虔誠、謙卑、愛，是因為你輕視並缺乏一份誠懇的心志，去實踐這些德

行，像基督的拯救生命和藉着聖靈的大能一樣，使一個罪人得救贖那麼真實

。那麼，你就沒有可推搪的藉口了。你這樣行豈不阻礙福音麼？如果你沒有

想過在一切道路上跟隨祂，那麼，你仍能稱自己為一個跟隨基督的人麼？ 

人人都應當抓緊福音的應許，過好在世的生活 

很容易知道究竟一個人是否有心在凡事上討神喜悅。正如知道任何僕人

究竟是否討地上主人喜歡。若有人無意全然順服基督，他就不可用軟弱為藉

口，正如那個人把銀子埋在地裏，不能訴說自己無力把銀子從地洞裏挖出來

。有忠告的話說：「引到永生，那門是窄的，路是小的。找着的人也少。」

（太七14）又有提醒的話說：「你們要進窄門……就當恐懼戰兢，作成你們得

救的工夫。」（太七13；腓二12）從這幾節和其他有關的經文來看，人人都

應當抓緊福音的應許，好在世上生活；惟有這種生活能為他帶來最大的滿足

，並且在末了，他站在基督審判臺前會得到稱讚和賞賜。 

只有那些在基督裏重生的新造的人，能在神的新天新地裏找到當有的位

置。保羅曾論道：「我們原是祂的工，在基督耶穌裏造成的，為要叫我們行

善，就是神所預備叫我們行的。」（弗二10）那有得救信心的人會不能彰顯

這些善工，就是聖經明明告訴我們，新造之人的直接果實麼？雅各說不會的

，因為「信心沒有行為是死的」。但還有一點：那人沒有盡心在凡事上顯出

神預備他去行的，就否認了他所承認的信心了。 

真信心能產生生命 

「你們立志行事，都是神在你們心裏運行，為要成就祂的美意。」（腓

二13）這是使徒蒙默示，描述救恩在我們每天生活中的顯露。神的旨意在我

們的生命裏動工，是藉着住在信徒裏面的聖靈。這是基督的生命顯在我們必

死的身體上的過程。我們所引述的經文，正要證明這點。這生命是因着信，

真信心能產生生命。使徒這樣說：「不再是我，乃是基督在我裏面活着，我



如今在肉身活着，是因信神的兒子而活。」（加二20）這個生命是聖靈授予

的，也由祂維持。在這生命裏，信心和行為因着聖靈的大能，是一致的，且

是真實的。 

神藉聖靈的大能供應我們的信心，使之勝過世界 

聖靈在我們裏面運行，為要成就祂的美意，祂是一位無限的神，要求信

心和行為也是一致的，兩者缺一不可。沒有信心的行為是不被悅納的祭；沒

有行為的信心是騙人、虛假的稱信。這也是死的，因為裏面沒有神的生命；

缺乏聖靈的果子就是證據了。神藉聖靈的大能和福祉支持我們的信心，成為

我們的一切，把基督的生命充滿我們，使我們流出活水的江河來。任何人有

這些應許，就是在神的手裏，神所預備的善行要顯在他身上。因為耶穌說：

「我所作的事，信我的人也要作，並且要作比這更大的事。」（約十四12） 

 

 

 

 


